
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 2

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

SICH SELBST ABHANDEN KOMMEN

Zum Roman «Veränderung» von Erica Pedretti

«Die Lust unterzutauchen, droht immer
wieder umzuschlagen, hat sich in die

Angst verwandelt, hier unterzugehen»:
so zu lesen auf den ersten Seiten von
Erica Pedrettis neuem Roman1 -
raffende Formel für eine Erfahrung, die
durch das ganze Buch geht, es leitmotivisch

bestimmt. Die Neigung, sich
überwältigen zu lassen von einem Ort,
einem Haus, von anderen Menschen
und deren Geschichten, von eigenen
Erinnerungen auch, prägt dieses Buch
mehr noch als die früheren Werke
Erica Pedrettis. Was sie schreibt, ist
nicht Ergebnis subtiler Wahrnehmung,
vielmehr Produkt wechselnder, immer
neuer Überwältigungen, bis zur Gefahr
des Selbstverlustes; das Schöpferische
ist bei dieser Autorin so eng wie bei
kaum einem anderen verbunden mit
dem Prozess wechselnder, oft schmerzhafter

Identifikationen, setzt das
Untertauchen voraus und ist zugleich
Abwehr gegen das drohende Untergehen.
Härter noch formuliert sie diese Grund-
erfahrung gegen den Schluss des
Buches: «Aufgerieben zwischen den
verschiedenen Geschichten und verwirrt von
dem, was an mich herantritt, bin ich mir
selbst abhanden gekommen.» Aufgerieben

zwischen Geschichten, sich selbst
abhanden gekommen: rücksichtsloser
kann man die Erfahrung drohenden
Selbstverlustes nicht formulieren. Aber
indem sie den Vorgang aufzeichnet.

Schritt für Schritt, indem sie die
Geschichten erzählt, in Bruchstücken und
ohne sie abzurunden, die sie bedrängen,

verwirren, zu verschlingen drohen,
gewinnt die Autorin im Werk schreibend

sich selber wieder.

Nun könnte diese einleitende Charakteristik

zu dem Missverständnis führen,
der Roman Veränderung sei ein
Rechenschaftsbericht über schriftstellerische

Arbeit, eine hterarische
Standortbestimmung. Er ist es nicht, er ist,
streng genommen, nicht einmal ein
Werk der Introspektion, ja es ist höchst
zweifelhaft, ob das schreibende Ich, die
Autorin, die unverfremdet als sie selbst

auftritt, die Hauptperson darstelle.
Chronologisch gesehen, das heisst nach
dem Entstehen des Werkes, steht sicher
eine andere Figur im Vordergrund;
sie dominiert noch jetzt das Buch über
weite Strecken : ein Nicht-Ich, eine Ge-
gen-Figur im eigenthchen Sinn :

Eine Zufallsbekanntschaft aus den
ersten Tagen an einem neuen Wohnort,
eine ehemalige Bootsvermieterin, die
Frau Gerster heisst; eine kräftige,
energische Person, die rasch überall
Hand anlegt und Ratschläge gibt, dazu
erzählt und berichtet : vom eigenen
Leben, von Ereignissen, in die sie
verwickelt wurde, Unfällen, bei denen sie



138 ZU ERICA PEDRETTI

helfend einspringen konnte («Ja, das

Helfen, das ist in mir drin»), Krankheiten,

oft phantastischer Art; von
ihrem Hund Gero, der intelligent war
wie ein Mensch («So einen gäbe es

nimmer»), von Karl, dem Kind, das für
sie arbeitete, dem sie vertraute und das
doch ins Stehlen kam. Sie erzählt und
belehrt zugleich, bringt Umwelt,
Weltgeschichte, soziale Hierarchie und
praktische Lebensfragen auf den einfachsten
Nenner. Das kann vernünftig tönen,
Meinung des kleinen Mannes, der
bereit ist, sich in alles zu schicken und
gesellschaftliches Geschehen für
naturgegeben hält « Wenn man halt immer
nur Vergnügen hat, wie mans vorher
jeweilen gehabt hat, dann sollen sie sich
auch drein schicken in die Arbeitslosigkeit

und das wollen sie eben nicht», und
es kann ins Absurde gehen: «Also der
See ist sehr gefährlich für die Hunde,
zwar gut, weil sie das Wasser haben, aber
dann muss man, nachher soll man sie
waschen, sonst gibts Flechten.» Zum
Teil Vertreterin typisch kleinbürgerlicher

Verhaltensmuster und -regeln,
eingeimpfter Vorurteile - gleichzeitig
ein Individuum mit unverwechselbaren
Zügen, mit Widersprüchen und
Besonderheiten: ein Mensch, der mitten im
Leben steht, sich vieles zutraut, viel
leistet, sich kräftig einmischt ins Leben
anderer - sich nie überwältigen, nie aus
dem eigenen Leben und den eigenen
Überzeugungen reissen lässt, der sich
selber nie abhanden kommt, die Erfahrung

des Untertauchens, die Gefahr des

Untergehens nicht kennt.
Die Reden der Frau Gerster stellen

ein grossartiges Stück Rollenprosa dar
und gehören, da auf eine wirkliche
Begegnung abgestützt, also zur Gattung
der dokumentarischen Literatur. Dabei
ist freilich immer zu bedenken, dass das

Dokumentarische sich nicht in
Nachahmung erschöpft, dass schon die
Übertragung aus dem Gesprochenen ins
Geschriebene, aus der mundartlichen Rede
in die Schriftsprache eine starke
Umsetzung fordert. Den Menschen in seiner

Sprache zu erfassen, in seinen Reden
zu porträtieren, bis in die Nuancen des
Satzbaus hinein, diese Leistung erbringt
nicht das Tonband und nicht das

Stenogramm, das ist eine Sache der
künstlerischen Gestaltung. Und Frau Gerster
lebt, lebt nicht nur durch ihr
ausschweifendes Erzählen, sondern fast
mehr noch durch die Tendenz, Erfahrung

zu Belehrung zusammenzufassen,
die Welt verallgemeinernd zu bewältigen,

in der sie doch, trotz Tatkraft und
Selbstvertrauen, letztlich eine Geschobene

und ein Opfer ist. Am Schluss gibt
sie denn auch ihre Müdigkeit zu: «Ja,
man hat so manches gesehn, auch am
See unten, aber ich hab kein Fiduz mehr

für den See, wie früher. Kein Fiduz
heisst: keinen Zug, Anziehung, oder
kein Interesse mehr, dass man also nicht
mehr gern auf den See ginge, das kanns
auch ausdrücken, und keine Lust mehr
zum Reisen, das könnte man auch so

sagen : kein Fiduz. »

Nun ist aber Frau Gerster, Ausgangspunkt

dieses Buches, etwas anderes und
unvergleichlich mehr als ein Gegenstand
der hterarischen Neugier; sie ist, durch
die Sicherheit ihrer Lebensbewältigung,
eine dauernde Herausforderung - und
das schreibende Ich, die Autorin, stellt
sich dieser Herausforderung zugleich
zögernd und entschieden, mit ihrer ganzen

Person, ihrer eigenen Erfahrung,
ihrer Erinnerungen, ihrer Umwelt,
fühlt sich in Frage gestellt und setzt sich
dem Vergleich aus.



ZU ERICA PEDRETTI 139

Das Grundmuster des Buches ist also
eigenartig genug: eine Konfrontation
und zugleich Verbindung der dokumentarischen

Reden mit bruchstückartigen
autobiographischen Texten. Das Ganze
eine Collage zu nennen, wäre zu
einfach ; die verschiedenen Textpartien sind
präzis aufeinander bezogen, eng
ineinander verstrickt. Man hört zwei
Frauenstimmen reden, nebeneinander mehr als
miteinander: weit ausholend, kühn
zugreifend die eine, zweifelnd, sich
vorwagend und wieder zurückziehend die
andere - in einem gewaltigen Monolog
die eine (die Partnerin wird nur als Zu-
hörerin wahrgenommen und als eine,
der man die eigene Lebensgeschichte
zur Niederschrift schenken kann),
fragend, nachdenkhch die andere, darauf
bedacht, den Monolog innerlich zu
beantworten, das eigene Leben, die eigene
Erfahrung in Bezug zu diesem fremden
Leben zu setzen.

Eine Art Selbstverteidigung,
Selbstrechtfertigung also? Weit eher eine
Selbstbezichtigung (aber das Wort tönt
zu pathetisch für die Sachlichkeit, die
grossartige Bescheidenheit dieser Texte!),

eine zugleich nüchterne und
unerbittliche Beschreibung der eigenen
Unsicherheiten und Schwächen, des Zweifeins

und Zögerns, der Arbeitshemmungen

und mangelnden «Flinkheit»,
des in jedem Winkel des Alltags lauernden

menschlichen Scheiterns. Dem
schweizerischen Mythos der Ordnung
und Sauberkeit (den auch Frau Gerster
vertritt) steht der Hinweis auf die
mangelnde Ordnung im eigenen Haus gegenüber,

der Überzeugung, mit einem «festen

Charakter» und dem «Glauben,
dass mans fertig bringe», sei alles zu
schaffen, der eigene Zweifel; die Sicherheit,

andern geholfen zu haben, wird
konfrontiert mit dem eigenen gebro¬

chenen Bewusstsein: «Ich müsste zuerst
lernen mir selber zu helfen, um andern
besser helfen zu können» die Überzeugung,

Krisen kämen «wie eine Krankheit,

die die Sache schön reguliert» mit
der drängenden Frage nach dem Wozu
künstlerischen Schaffens, «wenn die
Welt voller Bücher, der Kunstmarkt

überladen ist».

Autobiographische Elemente haben im
Werk von Erica Pedretti immer eine

wichtige Rolle gespielt - freihch noch
nie so unverhüllt, unverschlüsselt wie in
diesem letzten Buch. Der Wohnort ist
der ihre: La Neuveville im Kanton
Bern, das Haus ist ihr Haus, in der
Nähe der Place de la Liberté; die
Familienmitglieder werden mit Namen
genannt: («Wir, das sind Gian, mein

Mann, ich, drei Kinder, die noch in die
Schule gehen, und zwei, die in den Ferien
nach Hause kommen. ») Und doch bleibt
eine erstaunliche Diskretion gewahrt;
gerade von den nächsten Menschen
wird, bei aller Offenheit, nichts
preisgegeben; die literarische Umsetzung
gelingt in unmittelbarster Nähe zur
erfahrenen Realität. Nicht Bekenntnisdrang

ist hier offensichtlich das
Movens autobiographischer Genauigkeit,
weit eher ein leidenschaftlicher Wille zur
Authentizität. Dem Anspruch der
monologisierenden Gesprächspartnerin,
das Leben zu meistern und ihm
aUgemeine Weisheiten entnehmen zu können,

wird entgegengestellt, was die
eigene komplexe und widersprüchliche
Erfahrung bietet - nicht weniger als

das, vor allem aber nicht mehr! Und
diese Erfahrung bietet: nichts an
Sicherheit, keine Lehrsätze, kein Vorbild.

In diesem Zusammenhang ist beson-



140 ZU ERICA PEDRETTI

ders hervorzuheben, was für eine
ungewöhnliche Rolle das Haus, das die
Famihe eben neu bezieht, spielt : an
Wichtigkeit steht es nicht hinter den eigentlichen

Hauptfiguren zurück. Ein Haus,
eine Altbauruine, hineingezwängt
zwischen andere Häuser (vornehmlich von
Gastarbeitern bewohnte), dessen Fenster

den Nachbarn Einbhck gewähren
(wie die Fenster der Nachbarshäuser
ihrerseits anderen Einblick gewähren).
Eine Höhle wird es einmal genannt und
ist doch nicht als Ort der Geborgenheit

beschrieben, schon gar nicht als
abgeschlossene, isolierte Einheit, vielmehr
durchlässig für Gerüche, für Musik aus
dem Nachbarhaus, für die Gespräche
anderer, für Schüsse und für Schreie,
von denen man nicht weiss, ob es
Schreie der Lust oder der Angst sind,
für die Laute des überbordenden
Lebens im Quartier «das herzliche, wiederholte

Lachen und die Antwort von drüben,

wieder freudiges Lachen, oder Streit,
Gezänk, Gefühle, die sich laut Luft
machen und wieder neue Gefühle erwecken,
fremde und eigene ».

Mit anderen Worten: das Haus,
gemeinhin aufgefasst als der Bereich
privater Beziehungen, familiärer
Geborgenheit, ist hier vor allem ein Ort, der
Verbindung zu anderen schafft,
Teilnahme fast aufzwingt, der es ermöglicht,

bei aller individuellen
Verschiedenartigkeit Teil einer Wohnlandschaft
zu werden, bei der es «noch so etwas
wie einen Zusammenhalt gibt». Aber:
«Es ist unbehaglich genug zu sehen,
dass dieser Zusammenhalt, die Einheitlichkeit

der Struktur dieser Strasse, sich
durch die Schäbigkeit der Häuser ergibt
und auf Ausbeutung beruht.»

Die Geschichten, Bruchstücke von
Lebensläufen, Andeutungen menschlicher

Porträts, denen sich die Autorin

ausgesetzt, von denen sie sich
überwältigt fühlt, sind - abgesehen von den
Geschichten der Frau Gerster - ihrem
Wohnquartier entnommen, Ergebnis
des Beobachtens und Lauschens, der
flüchtigen Gespräche, der Ahnungen
auch. Der Vielheit von Menschen,
denen ihre Gegenfigur tatkräftig geholfen

hat, stellt sie in ihren Aufzeichnungen

jene entgegen, mit denen sie

sich identifiziert, deren Leiden sie

versteht, ohne dass sie sich doch zutraute,
ihnen helfen zu können. Was sie
«untertauchen» nennt, das ist ja keineswegs

eine Unio mystica mit einem
harmonischen Weltganzen, kein
Einklang mit einem sinnerfüllten Leben,
mit dem Geheimnis des Daseins -
sondern ein Überwältigtwerden von einer
Welt, gegen deren Bedingungen die
Schreibende sich auflehnt, voll Empörung,

die sie verändern möchte, verändern

sollte: «Ich schreibe auf, was mir
geschieht, was da seinen Lauf nimmt,
doch was ich aufschreibe, ist nur ein
kleiner Teil dessen, was unvermeidlich
um mich herum und in mir geschieht,
mit grösster Selbstverständlichkeit
gleichzeitig abläuft, unvermeidlich, wo
ich etwas vermeiden, unweigerlich, wo
ich es verweigern sollte. » Untergehen in
diesen unweigerlichen Abläufen, die
man verweigern sollte, wäre Niederlage.

Schreiben erweist sich als eine
letzte Form des Widerstandes.

Nun ist aber das Haus nicht nur
Teil einer Strasse, Verbindung mit
anderen Menschen : ebenso wichtig ist der
in mühsamer, langwieriger Einmannarbeit

vollzogene Umbau des
unbewohnbar gewordenen Gebäudes: nicht
um ein Modell des schönen oder auch

nur des originellen Wohnens zu geben,
nicht als Denkmal geplant und nicht
«um zu zeigen, wer und was wir sind»,



ZU ERICA PEDRETTI 141

und schliesslich doch, contre cœur
gewissermassen, Ausdruck eines eigenen,
eigenwilligen Lebensgefühls, eine
Manifestation, die keine sein will, stille
Abwehr gegen die schablonenhafte Perfektion,

gegen «Apparate, vorfabrizierte
Kachelwände, Gipswände, Einbaukästen,
Badezimmerspiegelkästen, vorfabrizierte
Fenster und Türen, zum Teil ganz gut,
zum Teil sehr gut, gut und teuer»,
Provokation für die gelernten soliden
Handwerker und ihre Standards.

«Nur den eigenen Ansprüchen genügen

wollen und als Arbeitskonzept alte
Bausteine verwenden, Bauteile, bedeckt
mit den Spuren früherer Bewohner, neu

zusammengesetzt»: das ist das scheinbar

bescheidene, in Wirklichkeit schwierige

und höchst anspruchsvolle
Programm für diesen Umbau, und es
versteckt sich darin auch ein künstlerisches

Arbeitsprinzip. Gian, der Maler,
benützt nach dem Umbau immer wieder
alte russische Zeitungen, Hinterlassenschaft

einer früheren Bewohnerin des

Hauses, als Untergrund seiner Bilder,
malt darauf Tierschädel, Serien von
Selbstporträts; «Bauteile, bedeckt mit
den Spuren früherer Bewohner, neu
zusammengesetzt». Und ebenso leben im
Roman von Erica Pedretti die früheren
Bewohner des Hauses (wie ja auch die
Menschen ihrer Kindheit nicht
aufhören, in ihrem Werk eine Rolle zu spielen).

Ja man kann sagen, die dritte
Hauptfigur des Buches, neben der
wortreichen Frau Gerster und dem
schreibenden Ich, sei, obgleich mit weit weniger

Worten bedacht, die Russin Sje-

rowa, die hier wohnte und kurz nach
ihrem Auszug starb: sie wird lebendig
aus den Gegenständen, die von ihr noch
da sind und verwendet werden, aus
Erzählungen und Vorstellungen (wie sie
nach einem Sturz am Boden lag und

stundenlang klopfte, ohne gehört zu
werden: «Wenn man niemanden hat,
keine Seele, nicht einmal einen Hund»),
ein Mensch, der «keine Sprache hat,
allein bei Fremden lebt, die eine fremde
Sprache sprechen»: und sie gewinnt
schliesslich Gestalt aus hinterlassenen
Photographien und den Berichten einer

Freundin, wird ins eigene Leben gezogen,

bis ihr Bild mit dem der Autorin
zusammenzufallen scheint.

«Die Lust unterzutauchen, droht immer
wieder umzuschlagen, hat sich in die

Angst verwandelt, hier unterzugehen»:
Man kann den Satz beziehen auf das

künstlerische Schaffen Erica Pedrettis,
das Buch lesen als eine grossangelegte
und zugleich höchst persönliche
Metapher für den Umgang mit den

Figuren des eigenen Werkes: die
Auseinandersetzung mit den wesensfremden,

die Identifikation mit den
verwandten. Es lässt sich aber auch lesen
als eine genau erfahrene Definition
eines Existenzgefühls : der Fähigkeit, in
anderen zu leben, die identisch ist mit
einer unheimlichen, da durch Selbstverlust

bedrohten Ausgesetztheit. Beide
Bedeutungen fallen wohl in diesem Fall in
eine zusammen: es scheint mir gerade
zum Bewundernswerten dieses bedeutenden

und besonderen Buches zu gehören,

dass es darin kaum eine Trennung

zwischen sogenannter Kunst und
sogenanntem Leben gibt: die Figuren
gehören beiden Sphären an, sind
literarische Gestalten mit eigenem Leben
und behalten doch ihre Wurzeln in der
Realität. Und sind Kunst und Reahtät
so genau abzugrenzen, sind die beiden
nicht vertauschbar, Literatur vielleicht
realer als Wirklichkeit



142 ZU ERICA PEDRETTI

Am Schluss des Buches meldet sich
eine Frau namens Eliette zu einem
Besuch an : die Hauptfigur aus einem früher

geplanten, schon begonnenen
Roman, die durch die Vitalität der Frau
Gerster aus dem Bewusstsein der Autorin

verdrängt wurde und nun, ungeru-
fen, zurückkehrt. Sie wird um 11.22 in
Biel den Zug nach La Neuveville be¬

steigen - Trägerin einer neuen
Geschichte, Ankündigung neuer Überwältigung.

Elsbeth Pulver

1 Erica Pedretti, Veränderung oder Die
Zertrümmrung von dem Kind Karl und
anderen Personen. Suhrkamp-Verlag,
Frankfurt a. M. 1977.

SCHREIBEN ÜBER KRANKHEIT

Schwere Erkrankungen, Depressionen,
Invahdität, Todesangst, Todesnähe oder

gar Todesgewissheit sind existentielle
Grenzerfahrungen, die einen Autor zu
einer forcierten Abrechnung mit
seinem Leben, mit seinen Mitmenschen
treiben können, zu einem gnadenlosen
Prozess, in den Verwandte, Freunde
und Bekannte des Betroffenen wider
Willen verwickelt werden, ohne dass
sie sich je bewusst gewesen wären, als
literarisches Material in Betracht zu
kommen. Ob der Schreibende als
Patient oder als bewusst formender Künstler

in Erscheinung tritt, hängt indessen
nicht von der Intensität seines Leidens,
sondern von der paradox anmutenden
Fähigkeit ab, seine individuelle
Behinderung in ein verbindliches Daseinsmuster

zu übersetzen, das mehr als nur
eine vage Sympathie im Sinne von «so-
cios habere malorum» schaffen muss.
Die Tatsache, dass alle potentiellen Leser

krankheitsanfällig sind, dass sie mit
Sicherheit sterben werden, ist kein
ausreichender Grund für die Pubükation
eines Textes, der die Malefizierung des

Körpers oder Geistes zum Gegenstand
hat. Entscheidend ist, ob es dem
Patienten gehngt, seine Symptome arti¬

stisch in den Griff zu bekommen. Er
muss also im therapeutischen Verfahren,

das er mit sich anstellt, zugleich
Analysand und Analysator sein. Die
Krankheit des Autors ist sein Stoff;
aber als Organisator dieses Stoffes
schlüpft der Schreibende in die Rohe
des «Arztes». In Walter Vogts Erzählung

«Der Irre und sein Arzt» kommt
diese Kontrapunktik sehr deuthch zum
Ausdruck. Er habe, sagt hier der Schriftsteller,

der sich zwischen die Figuren des

alten Mediziners und des verpfuschten
Opfers stellt, nur eine Entschuldigung
für sein Tun: sein eigenes Elend sei
das einzige, das er aus der Nähe
kenne. Aber: «Ich kenne fremdes Elend,

sogar sehr viel fremdes Elend - es zieht
durch mich hindurch, und durch mich
hindurchziehend wandelt es sich Ich
bin in einem gewissen Sinn auch gar
nicht derjenige, der das schreibt.
Ich fliesse, wie meine Figuren, aus dem

Kugelschreiber dessen, der das schreibt;
aber ich bin ein Stück von ihm, so wie

er ein Stück von mir ist...» Beides wird
vom Autor verlangt : den Schmerz zu
erfahren und ihn zuhanden seiner Leser zu
interpretieren.

Zwei Erstlingswerke von Schweizer



SCHREIBEN ÜBER KRANKHEIT 143

Autoren, die Bestürzung hervorgerufen
haben, lassen sich in diesen Zusammenhang

stellen : Fritz Zorns Buch «Mars1 »
und der Roman «Jessica mit
Konstruktionsfehlern» von Claudia Storz2.

Fritz Zorn: «Mars»

Der Bericht des Autors, der seinen
bürgerhehen Namen «Angst» in das aggressive

Pseudonym «Zorn» umgewandelt
hat, beginnt mit dem Satz: «Ich bin
jung und reich und gebildet; und ich bin
unglücklich, neurotisch und allein. » Und
er endet, wenige Monate vor seinem
Tod, mit der FeststeUung: «... ich habe
noch nicht kapituliert. Ich erkläre mich
als im Zustand des totalen Krieges.»
Diese Kampfansage eines Romanisten,
der im Alter von 32 Jahren an Krebs
starb, richtet sich gegen alle, die ihn
angeblich zu dem gemacht haben, was
nach jahrelanger Unterdrückung der
Lebensgeister von einem Ich
übrigbleibt: ein bösartiges Geschwür. Zorn
betrachtet sich zuletzt als Krebszelle
einer kanzerogenen Gesellschaft. Der
irreparable Milieuschaden gipfelt in der
Erfahrung, dass er als Kind und junger

Mann zu Tode erzogen worden sei.
Die Diagnose steht von Anfang an fest,
ebenso die soziogenetische Theorie.
Zorn geht so weit, zu sagen, der Krebs
sei trotz der hohen Wahrscheinlichkeit,
dass er daran sterben werde, eigentUch
noch das' Gescheiteste, was er von zu
Hause auf seinen unerfreuüchen
Lebensweg mitbekommen habe.

Von dieser zynischen Exposition her
könnte man nun eine bitterböse
Demaskierung der bourgeoisen
Oberschicht erwarten, der Zorn entstammt.
Dies geUngt nur zum Teil; zunächst
deshalb, weil der Erzähler aus seiner

Jugend nur summarische Eindrücke
vermittelt und die Details, welche dem
eintönigen Gemälde Relief geben könnten,
generalisiert. Den Inbegriff des Bürgerlichen

sieht er im Bedürfnis, nicht zu
stören und nicht gestört zu werden:
«Die Hamletfrage, die mein Elternhaus
bedrohte, lautet: Harmonie oder Nichtsein.»

Das wäre eine Pointe, doch
ihre Illustration fällt farblos aus. Dass
die Eltern in ihrer dreissigjährigen Ehe

nur ein einziges Mal miteinander
gestritten haben, weil ihnen der Mut zur
Aggression fehlte, wird nicht dargestellt,

sondern rekapituliert in einer
Form, die geradezu als Umkehrung
des «pars pro toto» gelesen werden
muss. Zorn sagt nicht : Wenn der Nachbar

X. Y. zu Besuch kam...; er sagt:
Wenn «jemand» zu Besuch kam
Sobald er auch nur ein Minimum an
Konkretisierung leistet, bleibt die Stelle haften,

jenes Beispiel etwa, mit dem er den

Anbiederungsrespekt reicher Leute
gegenüber sozial untergeordneten Personen

belegt. Man dankt dem Briefträger

überschwenglich dafür, dass er die
Post bringt, obwohl der Zustelldienst
sein Beruf ist. Solche Episoden bleiben
aber singular. So wie Zorn schreibt,
spricht nicht ein Erzähler, der einen
Stoff bewegt, so referiert ein Patient
in der Gesprächstherapie. Und die
analytische Behandlung hat im Fall Fritz
Zorns offenbar lediglich den Zweck, die
Tatsache ertragen zu helfen, dass sein
Dasein gescheitert ist. Jede Korrektur
kommt zu spät. Man weiss aus den
biographischen Umständen: Sein Schreiben

wird zu einem Wettlauf mit dem
Tod. In einer solchen Zwangslage wird
einer weder Lust noch Zeit haben, an
seinem Manuskript zu feilen, er wird
einzig vom Wunsch getrieben sein, sein
Testament zu machen.



144 SCHREIBEN ÜBER KRANKHEIT

Wir haben es bei «Mars» infolgedessen

nicht primär mit einer literarischen,

sondern mit einer Intention zu
tun, die Adolf Muschg als «Strategie
des Überlebens» bezeichnet. Und er
selben, als Vermittler des Textes, stellt ja
die «ästhetische Frage» nicht, um der
Germanistik Genüge zu tun, er wirft
sie auf, weil er diesem Dokument einer
seelischen Zerstörung eine optimale
Wirkung wünscht. Seine Erklärung für
die Blässe von Zorns Prosa ist so
einfach wie einleuchtend: «Die Kunst kann
nicht hergeben, was das Leben schuldig
blieb», nämlich Reichtum an sinnlichen
Erfahrungen. Muschg sieht die «Gnade»

dieser Kunst «in der abstrakten
Plastik ihrer Schreck- und Angstbilder».

Damit ist freilich ein Unterschied
noch nicht angesprochen, derjenige
zwischen geleisteter und erlittener Abstraktion.

Auch bei diesem Dokument eines
Todkranken zählt letztlich nicht die
«Absicht» - so tragisch die Situation
des Verfassers gewesen sein mag -, es

zählt das sichtbare Ergebnis, wobei es

meiner Ansicht nach um die Frage geht,
ob der Text seinen Bestsellerruhm überlebe.

Denn überliefert werden seine drei
Teile «Mars im Exil», «Ultima necat»
und «Ritter, Tod und Teufel», während

die Welle, die das Buch hochträgt,

wieder verebben wird.
Das Überraschende ist indessen, dass

dieser anfänglich spracharme «Essay»
eines Patienten über neurotische
Beziehungslosigkeit mit zunehmender Todes-
gewissheit immer dichter wird. Die
«Gnade», die Fritz Zorn am Schluss
doch noch widerfährt, in dem Masse,
wie er sozusagen seinen Decknamen
wahrzumachen vermag, heisst Konzentration,

heisst Form; natürlich nicht
«harmonische» Form, welche den Leser

von der Konfrontation mit dem

Schrecklichen dispensiert, sondern
«Fassung» für das Unfassbare. Nun,
da der Autor sagen kann, ich bin im
Begriff zu sterben, stellt sich nicht das

ein, was man vermuten würde, ein
panisches Ausfransen des Berichts, sondern
im Gegenteil die unerbittliche Konsequenz

im Zuendedenken des Grauenhaften,

im Zuendeleben des Hasses auf
den Schöpfer dieser absurden Tragödie
und auf das Theater, in dem sie
stattfindet, die GeseUschaft. Wesentlich ist
nun, in Anlehnung an Sartre, nicht
mehr, «was man aus dem Menschen

gemacht hat, sondern was er aus dem

macht, was man aus ihm gemacht hat».
Zorn befolgt den Rat von Hiobs Weib :

«Fluche Gott und stirb!» In einem
andern Bild ausgedrückt: Die Bienen
stechen, bevor sie umkommen. Der Sinn
der fehlgeschlagenen Existenz kann nur
noch darin liegen, möglichst tief und
giftig zu stechen. Hat der Autor bisher
von der Sexualität, die zu Hause tabu
war, selber nur in tabuisierter Form
gesprochen, wird es ihm in der letzten,
eruptiven Phase auch möglich, das Kind
beim Namen zu nennen: «Ich habe nie
Beziehungen zu Frauen gehabt, denn ich
kann sie nicht lieben und ich kann sie
nicht begehren. Ich bin darum logischerweise

auch nicht fähig, den Geschlechtsakt

auszuführen, selbst wenn es ohne

Gefühle und Erregung und nur rein
mechanisch wäre; ich kann nicht erzwingen,

was nicht existiert, und bleibe so
auch körperlich impotent.» Diese
«sexuelle Schande» drückt sich im Zwang
aus, den Kopf zu senken. Zorn
definiert einen neuen menschlichen Ehr-
Begriff: «... die Sexualität ist der Stoff,
aus dem die Ehre gemacht ist...» Er
erkennt die Rolle, die ihm zukommt im
Universum: es kann nur die Rolle des

«Widersachers» sein, der absolut ver-



SCHREIBEN ÜBER KRANKHEIT 145

neint. Und er spielt sie, so paradox es

in diesem Zusammenhang klingen mag,
mit spekulativem Humor. Das absurde
Glück von Sisyphus in der Hölle. Dass
die Krankheit auf die Gesellschaft
«abwälzbar» ist, beschäftigt Zorn nun in
einem viel umfassenderen Sinn als zu
Beginn. «Satan ist der Rebell, der sogar
lieber freiwillig in der Hölle sitzen will,
als den Anblick des Monstrums Gott noch
länger ertragen zu müssen.» Bezeichnend

für diese These ist die Vision des

Kampfes mit Gott. Er schlägt sein
Geschöpf mit einer bösartigen und
tödlichen Krankheit; anderseits ist Gott
selbst der Organismus, in dem Zorn
die Krebszelle verkörpert. Der
Organismus, so die Logik des Autors, kann
nicht stärker sein als seine schwächste
Stelle, der Zerfressene, der seine Identität

findet in der zynischen Quintessenz:

«Ich bin das Karzinom Gottes.»
In dieser häretischen Theorie erreicht
Fritz Zorns Krankheitsgeschichte ihre
erzählerische Evidenz. Die bürgerhehen
Feinde der «Goldküste», der Finanzplatz

Zürich, das «System» Schweiz
bleiben schematische Antipoden
angesichts dieser letzten, vermessenen
Verkehrung der «prästabilierten Harmonie»

in ihr Gegenteil. Das Ich des
Patienten löst sich auf in einem Welt-
Entwurf, der den Leser vor die Frage
stellt : Was machst du aus dem, was man
aus mir gemacht hat?

Claudia Storz: «Jessica mit
Konstruktionsfehlern »

« Von innen aufgebrochen, wie eine faule
Frucht, geschwürig, eitrig, ein Loch im
Bauch, niemand wusste warum. De-
kadent-zivilisationsgeschädigt-allergisch
von Antikörpern aufgefressen - von der

Umwelt vergiftet.» Passagen wie diese

scheinen die Nähe des autobiographischen

Romans von Claudia Storz - die
literarische Verarbeitung einer
Darmkrankheit - zu «Mars» zu bezeugen,
doch die Unterschiede sind wesentlicher
als die Parallelen, denn während Fritz
Zorn sich als Krebszelle seiner Gesellschaft

und als Karzinom Gottes
definiert, versucht Jessica, die Hauptfigur,
in keiner Phase ihres Leidens die Schuld
auf die Umwelt abzuwälzen - sofern
man darunter Herkunft, Milieu
versteht -; entscheidend für sie ist, «dass
sie eine eigene Welt aufbauen müsste,
in der die Krankheit Platz hatte»,
«Welt» nicht als Universum verstanden,
sondern als «hie et nunc».

Der äussere Erzählrahmen spannt
sich von Flucht zu Flucht: von der
Griechenlandreise, auf der die Sprach-
Studentin Distanz zu gewinnen hofft
vom verlorenen Freund Rafi, bis zu
jenem Ausreissversuch im Anschluss an
eine Cortison-Therapie nach Viareggio,
der ein abruptes Ende findet mit einem
neuerlichen Darmdurchbruch. Die
Familie auf der Insel Paros, bei der sie

sich ihren Platz erkämpft hat, befürchtet

«Ansteckung». Immer wieder wird
das Glück des Reisens durchsetzt von
der Schmach, als Aussätzige behandelt
zu werden. Claudia Storz zieht damit
ein Motiv an, das in der Szene
herausgearbeitet wird, wo sich Jessica einer
« Selbsterfahrungsgruppe » anschliesst.
Die Mitglieder werfen ihr vor, sie
tyrannisiere den Kreis mit ihrer Krankheit.
«Man sieht dir nicht an, dass du invalid
bist, also hättest du es verschweigen
können. » Jessica - und das ist ihre Crux

- kann sich wohl eine Existenz erobern,
in der das Leiden Platz hat; was aber,
wenn die andern nicht mit dieser
Tatsache leben wollen, weil Invalidität die



146 SCHREIBEN ÜBER KRANKHEIT

Gesunden in ihrer Gesundheit
verunsichert

Vor allem in den Intimbereich spukt
die Krankheit. Für jedes Zusammensein
mit Rafi muss sich Jessica sorgfältig
präparieren ; der Mann fühlt sich um die
Initiative gebracht. Die Freundin Caroline,

mit der sie eine Zeitlang die Wohnung

teilt, erzählt unbekümmert von
ihren Liebesnächten. Solche Taktlosigkeiten

bekommt Jessica zu spüren, wo
immer sie sich dem «Pauschalarrangement»

des Lebens aussetzt. Doch sie

kapituliert nicht, und sie drückt dies aus
in einem homonymischen Wortspiel,
indem sie aus ihrem Namen die Aufforderung

herausliest: «Yes Ica(n).» Wie
ungebrochen ihre Vitalität sein kann,
geht aus der Episode mit René hervor,
den sie über einen «Aufruf an alle
irgendwie Lädierten» in der Studentenzeitung

kennenlernt. René, infolge einer
Kinderlähmung an Rollstuhl, Korsett
und Krücken gebunden, möchte mit
Jessica zusammenleben, doch ihr Männerbild

ist nicht zur Deckung zu bringen
mit einem imposanten Haupt auf einem
schmächtigen Knabenkörper. Es ist
geprägt von ihrem Vater, von ihrem Bruder

Johannes, von Rafi: «Alles Männer,
die rücksichtlos gesund sind. »

Spätestens zu diesem Zeitpunkt
drängt sich dem Leser, der die Energie
bewundert, mit der Jessica trotz miss-
glückter Operationen um jeden Zentimeter

Boden kämpft, die Frage auf, ob
die Auseinandersetzung mit der Krankheit,

die in «Morbus Crohn» ihre mögliche

literarische Diagnose gefunden
hat, nicht zwangsläufig in die Analyse
dessen münden müsse, was die
Selbstzerstörung des Körpers für die Hauptfigur

entwicklungspsychologisch
bedeute. Das Nichtverdauenkönnen als
Chiffre für nicht Bewältigtes Der Text

wird diesbezüglich auf drei Ebenen
transparent : in den eingerückten
Kindheitserinnerungen, in den Traumbildern
und in den familiären Episoden. Zwei
Träume bringen Jessicas Existenznot an
die Oberfläche: im einen hat sie den
«Geist ausgewürgt», im zweiten bringt
sie ihren «Zwilling» um, obwohl sie selber

das Gift genommen hat. (Damit
korrespondiert eine Szene im Spital vor
der Operation: sie reisst einen
fleischfarbenen Schlauch herunter und hält
«Abels Darm» in der Hand.) Dass sich
der Zwillingstraum in der Nähe des
elterlichen Ferienhauses abspielt, zeigt
auf, wie das Unbewusste die «Schuld»,
erwachsen zu werden, zusammen mit
dem Wunsch in eine Fiktion zwingt,
den kranken Körper zu beseitigen.
Nimmt man den Artikulationstraum
dazu, in dem Jessica bereit ist, sich von
der gefangenen Biene in die Zunge
stechen zu lassen, wiewohl sie seit ihrer
Kindheit gegen Bienenstiche allergisch
ist, wird deutlich, dass in solchen
Symbolen viel mehr zum Ausdruck kommt
als lediglich ein Einzelschicksal. Das
Buch bringt die überpersönliche Not der
Individuation zur Sprache, und die
Ablösung von zu Hause fällt bekanntlich
um so schwerer, je glücklicher die
Kindheit war, im Sinne des « Demian»-
Wortes : «... und ich tat meine Sache

schlecht, wie die meisten Wohlerzogenen.

»
Bei den eingeschobenen Kindheitsepisoden

fällt das Bedürfnis nach
«Verkleinerung» auf. Existentielle wie
sprachliche Diminutive sowohl in der
minuziösen Schilderung des selbstgebastelten

Puppenhauses als auch in der
Erinnerung an das Zwergspiel im
hohen Gras der Waldlichtung. Beide
Male wird ein «neues Mass» gefunden,

wenn das Leben im Massstab eins



SCHREIBEN ÜBER KRANKHEIT 147

zu eins missglückt. Das winzige Detail,
dass die Dame des Puppenhauses als
«Dame ohne Unterleib» eingeführt
wird, lässt vermuten, dass der neuralgische

Punkt, auf den Jessicas Allergie
zurückzuführen wäre, in der Pubertät
liegt. Die Autorin berührt diese
Entwicklungsphase nur indirekt, indem sie
das enge Verhältnis zwischen Jessica
und ihrem Bruder Johannes in den
Vordergrund rückt. Wiederum erweist sich
da ein Traum als aufschlussreich, nämlich

der dritte: Die kleine Jessica zieht
Johannes ihre Mädchenkleider an, tauft
ihn auf den Namen Susanne und bittet
die .Mutter, das Schwesterchen zu
adoptieren. Sie formuliert damit den
Wunsch, der «verlorene Sohn» möchte
von den Eltern angenommen werden,
denn Johannes ist der Aussenseiter der
Familie, der als Maler und Eremit im
Süden lebt, ein uneheliches Kind nach
Hause bringt und das Formular der
Vaterschaftserklärung so weit abändert,
bis es nicht mehr «tendenziös» klingt.
In seiner Opposition holt Jessica ihre
eigene Rebellion nach. Hätte sie es früher

getan, wäre ihr das psychosomatische

Leiden vielleicht erspart geblieben.

Zu bewundern ist an diesem Erstling

eine originelle, sinnüche Sprache
mit vielen überraschenden Einfällen,
eine Sprache, die sich gar nicht etwa
nur in morbiden Bildern erschöpft.
Etwas jedoch hat mich zunehmend
irritiert: die Nachlässigkeit, mit der die
Erzählperspektive gehandhabt wird,
Ich-Form, Er-Form. Claudia Storz
greift zum Beispiel für die Morphium-
Szene im ersten Teil auf Tagebuch-
Notizen Jessicas zurück: «Im Spital
wusste ich, wo das Morphium stand.»
Die kurze, aber drastische Episode
(Erwägung des Selbstmordes) ist in die

Griechenlandreise eingeblendet, welche
durchgehend in der Er-Form geschildert

wird. Doch beim Übergang von
den Krankheitsreflexionen zur Hotelankunft

schreibt sie: «Panajotis, unser
griechischer Fahrer, konnte etwas
Englisch.» Das falsch gewählte
Possessivpronomen signalisiert, dass die Distanz
der Autorin zum vermeintlich fiktio-
nalen Tagebuch-Ich fehlt; so auch zu
Beginn des neunten Abschnitts im zweiten

Teil, wo sie unvermittelt als
Schriftstellerin eingreift: «Ich muss schreiben.
Ich sehe dann, dass mein Leben
vielleicht doch manchmal einen Sinn hat...»
Dasselbe gilt für die Kursiv-Einschübe,
deren Funktion aus den wenigen
Beispielen nicht klar wird: «Heute stellte
ich mit Erschrecken fest, dass meine

Fähigkeit zu leiden grösser ist als meine

Fähigkeit glücklich zu sein. » Wozu diese

Sentimentalisierungsstufe? Aus Angst,
zu einem Ich stehen zu müssen? Was
formal bewältigt ist, befreit, auch wenn
die Zunge «Gift» artikuliert. Im dritten
Teil wird die grosse Krise, die für
Jessica eine Cortison-Therapie notwendig
macht, mit dem Satz eingeleitet: «Mir
geht es schlechter. Mein Körper kann
nichts mehr aufnehmen und behalten.»
Wer das Ich, das ohnehin viel mehr
gestalterische Disziphn erfordert als das
tarnende Er, im Rahmen einer
gegebenen Perspektive (Jessica) so
unkontrolliert und vor allem so emotional
verwendet, gefährdet die Autonomie der
Kunstfigur. Die erste Person Einzahl
schafft auf diese Weise nicht Distanz,
sondern Identität zwischen Jessica und
der Erzählerin. Und um dies ganz zu
vermeiden, wäre es, statt mit konkreten
medizinischen Begriffen zu operieren,
gewiss auch klüger gewesen, eine
Krankheit zu erfinden. Man läuft so
weniger Gefahr, dass ein symbolisch auf-



148 SCHREIBEN ÜBER KRANKHEIT

zufassendes Leiden als «confession» des

Patienten missverstanden wird.
In einer Besprechung dieses Romans

ist gesagt worden, Kritik sei in einem
solchen Fall nicht mehr am Platz, das
Mitleid verstelle dem Leser die
Urteilsfähigkeit, Negatives über «Jessica mit
Konstruktionsfehlern» zu sagen,
verbiete der Respekt vor dem Leiden. Ich
halte dies für vollkommen falsch.
Gerade wenn über so heikle Themen wie
Krankheit, Invalidität, Tod geschrieben
wird, sollte sich der Leser nicht durch
Schicksal erpressen, sondern durch
Darstellung überzeugen lassen wollen. Der
Respekt vor dem Leiden versteht sich

von selbst, wenn mir der Autor privat
begegnet. Mit der Veröffentlichung aber
setzt er sich der Rezeption eines Kunst¬

produkts aus, und es würde heissen,
den Schriftsteller als Schriftsteller nicht
ernst nehmen, wenn man ihm als

Kritiker nicht jene Urteilsbildung gönnen

würde, die sich danach richtet,
dass eine gut gemalte Rübe besser ist
als eine schlecht gemalte Madonna.
Negatives über Bücher wie «Mars» oder
«Jessica mit Konstruktionsfehlern» aus
persönlichen Rücksichten zu unterdrük-
ken, so meine ich, verbietet der
Respekt vor der Kunst.

Hermann Burger

1 Fritz Zorn, Mars, Kindler-Verlag,
München 1977. - 2 Claudia Storz, Jessica
mit Konstruktionsfehlern, Benziger-Verlag,
Zürich und Köln 1977.

WERK UND WIRKUNG STEFAN GEORGES

Zu zwei Publikationen Georg Peter Landmanns

In einer bis zum Zweiten Weltkrieg
florierenden Betrachtungsweise liess es

sich eine gewisse Literaturkritik angelegen

sein, immer wieder die «Deutschheit»

Georges zu betonen. Und
unzweifelhaft gab und gibt es in seinem
Werk Anhaltspunkte zu einer
Interpretation, die «Stefan George als
heldischen Dichter unserer Zeit» und «Seher

des deutschen Schicksals» herausstellt,

wie die Titel zweier Publikationen

aus dem Jahre 1938 lauten. Dass
es sich dabei letztlich doch um
Fehldeutungen handelt, ergibt sich nicht nur
aus einer ideologisch unvoreingenommenen

Lektüre, wie sie vielleicht erst
seit wenigen Jahrzehnten möglich ge¬

worden ist, sondern auch aus der
Entstehungsgeschichte des Georgeschen
Werkes und seiner Stellung im Rahmen

der europäischen Literatur der
Jahrhundertwende. Kein deutschsprachiger

Dichter dieser Zeit, mit
Ausnahme Hofmannsthals, tritt seinen Weg
derart im vollen Bewusstsein übernationaler

Zeitgenossenschaft an, keiner wie
er erweist sich auch in der Rückschau,
zumindest was das Frühwerk bis etwa
zum Siebenten Ring betrifft, als Exponent

der grossen europäischen Bewegung

des Symbolismus. Der Verfasser
der Hymnen und des Jahrs der Seele,
der Anhänger MaUarmés, der Übersetzer

Baudelaires und der zeitgenössi-



ZU STEFAN GEORGE 149

sehen Symbolisten hat wie wenige dazu
beigetragen, die deutsche Poesie und
Ästhetik der wilhelminischen Epoche
aus provinzieller Verengung zu lösen.

Entsprechend reagierte das literarische

Ausland, indem es George, im
Gegensatz zu fast allen deutschen Autoren
seiner Generation, seine Aufmerksamkeit

schon früh zuwandte. Vertreter der
westeuropäischen Moderne begrüssten
ihn als hervorragenden Dichter, während

er in Deutschland noch weitgehend

unbekannt war oder als blosser
Exzentriker galt. Albert Saint-Paul
konnte nach dem Erscheinen der Hymnen

schreiben, der Band gehe im Pariser
Café Voltaire von Hand zu Hand und
werde von den Kollegen kommentiert
und bereits übersetzt. Eines der schönsten

Zeugnisse dieser Verehrung ist die
1928 erschienene Sondernummer der
Revue d'Allemagne, und es ist kein
Zufall, dass eines der besten und das wohl
vollständigste und zugleich am meisten
objektive moderne George-Buch von
dem französischen Germanisten Claude
David stammt.

Die Rezeption eines Schriftstellers
jenseits des eigenen Sprachgebiets spiegelt

sich in vielen Facetten, aber der
Übersetzung kommt dabei eine besondere

Bedeutung zu. In ihr findet, im
Grenzbereich zwischen Dichtung und
Philologie, die erste und unmittelbare
Umsetzung statt, eine Transformation,
der in manchen Fällen ein originaler
sprachschöpferischer Wert zukommt,
die aber auch die Brücke zur weiteren,
oft schwer bestimmbaren Wirkung
baut. Für George hat Georg Peter
Landmann in sorgfältiger Kleinarbeit
die umfassende Dokumentation im
Band Stefan George in fremden Sprachen

zusammengetragen1. Das Ergebnis
ist eindrücklich. Obwohl Landmann

auf die Beiziehung der slawischen und
aussereuropäischen Sprachen verzichtete

(es gibt zum Beispiel zahlreiche
Übersetzungen ins Japanische, die sich
im Anhang verzeichnet finden), zählt
der Band gegen achthundert Seiten
mit Texten, die von 1891 bis 1972 in
den verschiedensten Ländern Europas
und Amerikas veröffentlicht wurden.
Manche von ihnen sind als blosse
Lesehilfen anzusprechen und bemühen sich,
dem Wortlaut der Originale gleichsam
Schritt für Schritt zu folgen, andere
sind eigentliche Nachdichtungen, mehr
oder weniger an Vers- und Reimbild
der deutschen Vorlagen gebunden und
diese mit mehr oder weniger Geschick
paraphrasierend. Von zahlreichen
Gedichten liegen mehrere Übersetzungen
in dieselbe Sprache vor; so haben wir
von dem berühmten Eingangsgedicht
zum Jahr der Seele «Komm in den

totgesagten Park und schau» nicht
weniger als acht englische Versionen. In
solchen Fällen wird die Lektüre auch

zum spannenden Vergleichsspiel mit
den Möglichkeiten und Unmöglichkeiten

der literarischen Übersetzung. Englisch

und Französisch sind die beiden
am häufigsten vertretenen Sprachen (die
Wirkung Georges in den USA, zum
Teil europäischen Emigranten zu danken,

wird hier deutlich), gefolgt vom
Italienischen, Spanischen und etwa zehn
anderen Sprachen. Eine Bemerkung
drängt sich beim Reichtum des Vorgelegten

auf: so überzeugend manche
Übersetzungsleistungen im einzelnen
auch sind, so imposant manche
breitgefächerten Auswahlgruppen auch wirken

(etwa die englische von Cyrill M.
Scott und die französische von Maurice
Boucher), so erstaunlich bleibt, wie
wenige bekannte Autoren sich an George
versucht haben: vier französische Ver-



150 ZU STEFAN GEORGE

sionen von Charles Du Bos, eine
englische von Stephen Spender sind schon
Ausnahmen. Etwas von der Exklusivität,

um nicht zu sagen von der
Beschränktheit der Wirkung Georges
scheint sich in diesem Umstand
abzuzeichnen.

Von Georg Peter Landmann stammt
auch die 1960 publizierte Bibhographie
Stefan George und sein Kreis, ein
unentbehrliches Arbeitsinstrument und
zugleich eine Dokumentation der vielfältigen

Ausstrahlungen Georges innerhalb

und ausserhalb der deutschen
Literatur, Publizistik und Kritik. Vor
kurzem erschien dieses wichtige Buch in
zweiter, fast doppelt so umfangreicher
und bis zur Gegenwart nachgeführten

Auflage2. Man wird über die
technische Anlage und Gliederung und
den damit zusammenhängenden
Gebrauchswert von Bibliographien immer
wieder diskutieren können, und
Einwände sind wohl gegen jedes angewendete

Prinzip möglich. Unbestritten ist,
dass sich Landmanns George-Bibliographie

in mehr als anderthalb Jahrzehnten

bewährt hat, obwohl die vom
Verfasser befolgte chronologische Anordnung

gelegentlich auch kritisiert wurde.
Der diachronische Aufbau hat zudem
den Vorteil, die allmähliche Entstehung
des Georgeschen Werkes, die Tätigkeit
der Mitglieder des Kreises und -
besonders aufschlussreich - die stufenweise

Rezeption in einer weiteren
Öffentlichkeit, auch die Krisen und Sprünge

dieser Rezeption, historisch fassbar
zu bezeugen. Diese geschichtliche und
rezeptionsgeschichtliche Perspektive
mag gerade gegenüber einem Dichter,
der von manchen seiner Bewunderer in
einen sozusagen geschichtslosen Raum
emporstilisiert wurde, sinnvoll und not¬

wendig sein. Das sorgfältig angelegte
Register macht es im übrigen leicht,
die Bibhographie auch anders als
chronologisch zu konsultieren. Verschiedene
Übersichten, darunter ein den Benutzern

der zweibändigen George-Ausgabe
sehr willkommenes Verzeichnis der
Überschriften und Anfangszeilen der
Gedichte (das in der genannten Ausgabe

fehlt), ergänzen die 2767
bibliographischen Nummern (umfassend die
Jahre 1890 bis 1976). Dass auch die
besten Kompendien nie vollständig sind,
weiss jeder wissenschaftlich Arbeitende.
Über einzelne Lücken und irrtümliche
Zuschreibungen wird man bei Landmann

angesichts des Geleisteten
hinwegsehen, so ungern man zum Beispiel
Hinweise auf Klaus Günther Justs
Literaturgeschichte Von der Gründerzeit
bis zur Gegenwart (Bern 1973) oder
Henri Peyres Qu'est-ce que le Symbolisme?

(Paris 1974) vermisst, die für das
moderne George-Bild sehr viel wichtiger
sind als mancher getreulich aufgeführte
Huldigungsaufsatz. Aber das sind
marginale Kritiken an einem bibliographischen

Monument, das seines
Gegenstandes würdig ist.

Manfred Gsteiger

1 Stefan George in fremden Sprachen.
Übersetzungen seiner Gedichte in die
europäischen Sprachen ausser den slawischen.
Zusammengestellt von Georg Peter
Landmann. Düsseldorf und München: Helmut
Küpper vorm. Georg Bondi 1973 (Drucke
der Stefan-George-Stiftung). - 2 Georg Peter

Landmann: Stefan George und sein
Kreis. Eine Bibliographie. Mit der Hilfe von
Gunhild Günther ergänzte und nachgeführte

zweite Auflage. Hamburg: Dr. Ernst
Hauswedell & Co. 1976.


	Das Buch

