Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 2

Artikel: Die Semantik des Einhorns

Autor: Good, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163420

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAauL GoobD

Die Semantik des Einhorns

Wer kennt nicht die Geschichte vom tapferen Schneiderlein? In der Hoff-
nung, das starke Mannlein endlich loszuwerden, verlangt der Ko6nig unter
anderem von ihm, dass es ein wildes, iiberall grossen Schaden anrichtendes
Einhorn einfangt, bevor es die Konigstochter und das halbe Reich bekom-
men soll. Mit Strick und Axt zieht das listenreiche Schneiderlein ohne Be-
gleitung in den Wald. Dort iiberlistet es das heranspringende einhdrnige
Ungeheuer, indem es sich im letzten Moment «behendiglich» hinter einem
Baum versteckt, so dass das mit Wucht anrennende Tier sein Horn in den
Stamm bohrt und sich daran aufspiesst. Dann legt es ihm den Strick um den
Hals, schlagt mit der Axt das Horn aus dem Baum und fiithrt das Tier zum
erstaunten Konig.

Dieses Marchen, eine altere Fanggeschichte parodierend, stellt das Ein-
horn als schadenstiftendes, von allen gefiirchtetes Ungeheuer vor, das sich
dann allerdings méarchengerecht mit einem billigen Trick iibertSlpeln lisst.
Anderes weiss R. M. Rilke, angeregt durch die berilhmten Wandteppiche
«Dame mit dem Einhorn» im Musée de Cluny in Paris, von ihm zu be-
richten:

O dieses ist das Tier, das es nicht giebt.

Sie wusstens nicht und habens jeden Falls

— sein Wandeln, seine Haltung, seinen Hals,
bis in des stillen Blickes Licht — geliebt.

Zwar war es nicht. Doch weil sie’s liebten, ward
ein reines Tier. Sie liessen immer Raum.

Und in dem Raume, klar und ausgespart,

erhob es leicht sein Haupt und brauchte kaum

zu sein. Sie ndhrten es mit keinem Korn,
nur immer mit der Maoglichkeit, es sei.
Und die gab solche Stirke an das Tier,

dass es aus sich ein Stirnhorn trieb. Ein Horn.
Zu einer Jungfrau kam es weiss herbei —
und war im Silber-Spiegel und in ihr.

( Die Sonette an Orpheus, Zweiter Teil 1V)



118 DAS EINHORN

Also ein Tier, das es nicht gibt. Das steht heute fest. Frither, im Mittel-
alter, wussten sie es nicht so genau. Darum haben sie es auch in ihre
Bestiarien (Tierbiicher) aufgenommen. Marco Polo will es auf seiner Indien-
fahrt gesehen haben. Anders als bei den Zentauren der griechischen Sage,
jenen Mischwesen aus Pferdeleib und menschlichem Oberkérper, in der
Kunst immer wieder dargestellt, anders als bei den iiblichen Fabelwesen
vermutete man anfénglich im Osten, wo auch die Urspriinge der Einhorn-
Geschichte liegen, die reale Existenz eines Elemente von Gazelle, Hirsch
und Pferd in einer Gestalt vereinigenden, auf der Stirn mit einem meist
korperlangen, gewundenen oder gerippten, spitzigen Horn versehenen, weis-
sen Tieres. (Natiirlich gibt es von dieser bildkiinstlerischen Endform ab-
weichende, iltere Darstellungen, welche das Einhorn zum Beispiel hunde-
dhnlich zeigen.)

Aber die Frage, ob real existierend oder lediglich vorgestellt, steht nicht im
Zentrum des semantischen Interesses an Wort und Bildmotiv « Einhorn».
Das Mittelalter, von Ideen und Bildern beeindruckt, gewahrte den Zeichen
vielfaltige (bis gegenséitzliche) Weisen des Bedeutens oder Gebrauchs, unbe-
kiimmert darum, ob das Zeichen selber irgendwo eine empirische Entspre-
chung hatte, also natiirlichen Ursprungs war, oder eine Erfindung der
Phantasie darstellte. Allerdings brach dieses Mittelalter auch den Univer-
salienstreit vom Zaune, welcher, bis heute unentschieden, die Frage der den
Allgemeinbegriffen (zum Beispiel die Menschheit) entsprechenden Realitit
abkliaren wollte, jedoch nur die beiden unversohnlichen Lager der platoni-
schen Realisten und ockhamschen Nominalisten hinterliess. Wenn eine Alle-
gorie die (gleichnishafte) Darstellung eines Begriffs, einer Idee durch ein
Bild ist, dann haben wir es beim Einhorn-Signum mit einer solchen zu tun,
bei der eine erstaunliche Fiille von verschiedenen Begriffen die gleiche Bild-
gestalt annehmen konnte. Diese Bedeutungsvielfalt mochte ich kurz auf-
zeigen.

In der wissenschaftlich héchsten Anspriichen geniigenden und dennoch
leicht leserlichen Arbeit Spiritalis Unicornis! hat, schon namensmaissig am
Thema interessiert, Jiirgen W. Einhorn eine Monographie geschaffen, welche
das gesamte verfiigbare literarische und bildkiinstlerische Material auf-
arbeitet in einer Art, wie das in solcher Breite vielleicht nur noch dem
Sammlerfleiss eines Ordensmannes iiberhaupt moglich ist. Von Erkenntnis-
sen dieses gewaltigen Werkes sowie der historisch weit ausholenden Bild-
monographie The Unicorn Tapestries? von Margaret B. Freeman, die den
ebenso weltbekannten, die Fanggeschichte besonders vielsinnig ausdeutenden
Wandteppichen «Die Einhornjagd» von den Cloisters in New York ge-
widmet ist, soll hier in semantischer Absicht die Rede sein.



DAS EINHORN 119
Die mythischen Urspriinge in Indien

Aufgrund bildkiinstlerischer Dokumente (zum Beispiel in Persepolis und
Babylon), bei denen es sich aber eher um Profildarstellungen mehrhérniger
Stiere oder Biiffel handelt, hat man lange einen altorientalischen Ursprung
- des Einhorn-Signums vermutet. Heute neigt man dazu, den Ursprung in
einer indisch-mesopotamischen Erzdhlung zu erblicken, die nicht nur ins
Abendland, sondern auch nach China und Japan eingewirkt hat. Im Ma-
habharata wird folgende Gazellenhorn-Geschichte erzéhlt:

Ein Asket zeugt mit einer Gazelle, einer Tochter der Goétter, einen Sohn,
dem mitten auf dem Kopf ein einzelnes Horn wichst. Wie sein Vater als
Einsiedler im Walde fernab von jedem andern Menschen lebend, besitzt er
Macht iiber Indra und den befruchtenden Regen. Weil nun der Konig
Lomapada von Anga einen Brahmanen betriigt, bricht eine Diirre iiber das
Land herein, die nicht eher aufhéren soll, bis der Konig den Biisser Ga-
zellenhorn an den Hof zu ziehen vermag. Der Konig versucht es mit Hilfe
eines Madchens (Konigstochter, Hetére ?), das er, als junger Einsiedler ver-
kleidet, mit einer schwimmenden Einsiedelei auf einem Floss ausriistet. Bei
Gazellenhorn angelangt, beginnt es, diesen zu betéren, mit Getrdnken zu
berauschen, mit Blumen zu schmiicken, durch Tianze und Umarmungen zu
gewinnen. Trotz Warnung vor solch dimonischer Erscheinung seitens des
Vaters, ja aus Angst, der Vater konnte dazwischentreten, begibt sich
Gazellenhorn auf das Floss des vermeintlichen jungen Einsiedlers und wird
~ statt in dessen Einsiedler-Hiitte in den Konigspalast gefahren (in einer chine-
sischen Fassung reitet die Hetire auf den Schultern von Gazellenhorn in den
Palast). Im Frauengemach angelangt, fallt der ersehnte Regen.

Ein Fruchtbarkeitsmythos steht also am Anfang. Das Abendland setzt
ihn (oder Bruchstiicke daraus) in die eigenen Kategorien um und deutet ihn
christologisch, mariologisch, moralisch oder minne-erotisch. «Aus dem Ein-
siedler Gazellenhorn wurde das einhornige, bockchengestaltige Tier; das
listenreiche Madchen wurde zur Jungfrau, die man dem Tier in den Weg
setzt, um es anzulocken, so dass es in ihren Schoss springt und sich von
ihr in den Palast des Konigs fiihren lasst» (Spiritalis Unicornis S. 37). Fiir
die Ersetzung des Mannes « Gazellenhorn» durch das Tier « Einhorn» wird
vermutet, dass «dgyptisch-rhodische Fayencen einer Frauengestalt, die ein
Bockchen und ein Kind betreut, bei einer solchen Umschmelzung als
Katalysatoren gewirkt haben konnten» (ebenda S. 102).

Im Laufe der Jahrhunderte «veredelte» sich die Gestalt des Tieres dann
immer mehr in Richtung Gazelle-Pferd, und die Fanggeschichte endete oft
mit der Tétung (und Wiedererstehung), wodurch die christologische Um-
deutung perfekt ist. In Anspielung auf Maria aber wird das urspriinglich



120 DAS EINHORN

sexuelle Fruchtbarkeitsmotiv in sein Gegenteil verwandelt, ndmlich als
Castitas-Symbol genommen. Diese nahtlose, wenn auch nicht gewaltlose
Umsetzung naturgeschichtlicher Motivik in heilsgeschichtliche Symbolik
macht noch eine innere Verwandtschaft des Anliegens von Natur- und
Heilsgeschichte deutlich.

Schriftliche Uberlieferung im Abendland

Die Rezeptions- und Transformationsgeschichte des Einhorn-Motivs kann
ich hier nicht im einzelnen darstellen. Es lassen sich zur Hauptsache drei
literarische Uberlieferungsstringe unterscheiden: die Bibel, die antike Tra-
dition und der Physiologus.

In der Bibel wird gelegentlich der im 3. Jahrhundert v. Chr. begon-
nenen Ubersetzung ins Griechische (Septuaginta) das in den Biichern
Numeri, Deuteronomium, Job und Psalmen achtmal auftretende hebriische
re’em mit dem griechischen Ausdruck monokeros wiedergegeben, der sicher
Einhornigkeit anzeigen will, was neuerdings die deutsche Ubersetzung mit
Biiffel oder Hund offensichtlich vermeiden soll. Das unicornis der Vulgata
wurde noch von Notker I1I. Labeo, genannt der Deutsche (T 1022), in seiner
St. Galler Psalmeniibersetzung mit einhurnon verdeutscht.

Von der breiten antiken Tradition sei erwahnt, dass Ktesias, griechischer
Leibarzt der Ko6nigin Parysatis am Hofe Artaxerxes II., im Jahre 398 v. Chr.
die Schrift Indika verfasste, in welcher ein indischer weisser Esel mit spitzem,
anderthalb Ellen langem Stirnhorn, iiberaus schnell und lebendig nicht ein-
zufangen, beschrieben wird. Das zu Staub zermahlene Horn diene als Heil-
mittel gegen Gifte, Epilepsie und Magenkrampfe. Hierauf geht wohl das
pharmazeutische Interesse zuriick, welches das schriftengliubige medizi-
nische Mittelalter allen Ernstes an diesem Tier zeigte. Aber auch der sonst
seriés naturforschende Philosoph Aristoteles spricht in De partibus ani-
malium von einhérnigen Tieren, die gleichzeitig Einhufigkeit auszeichne.
Vor allem Plinius d. A. hat mit seiner Naturalis historia diese antiken Vor-
stellungen dem Mittelalter vermittelt.

Um etwa 200 n. Chr. datiert eine griechisch geschriebene, Physiologus
(Naturkundiger) genannte Schrift, die in vielen, zum Teil erheblich von-
einander abweichenden Abschriften (eine besonders schon illustrierte Hand-
schrift befindet sich in der Burgerbibliothek Bern) und lateinischen Uber-
setzungen die Einhorn-Vorstellungen und -Darstellungen des Mittelalters
wesentlich bestimmte. Das Tier wird als sanftes beziehungsweise grimmig
dreinblickendes Bockchen geschildert, das durch Eintauchen des Hornes
in einen See das von der Schlange vergiftete Wasser fiir die andern Tiere



DAS EINHORN 121

wieder geniessbar macht, durch Musik angelockt sich einer im Wald (neben
einem Baum) sitzenden Jungfrau annihert, seinen Kopf in deren Schoss
oder an ihre Brust legt, durch besédnftigendes Zureden schliesslich ein-
schlaft. Je nach Version wird es dann gefesselt, geschunden, getStet, das
Horn wird abgeschlagen oder nach Erwachen selbst abgestossen.

Literarische Tradition bis heute

Bei den Kirchenvitern, in den Metamorphosen des Ovid, spéter in Psalter-
libersetzungen, Bibelkommentaren, Predigten, in Summen und Enzyklo-
péadien, in Epen (zum Beispiel Parzival) und Chroniken, in Bestiarien und
sogenannten Reiseberichten, in volkssprachlichen Physiologus-Fassungen,
im Alexanderroman (mit Brief Alexanders an seinen Lehrer Aristoteles), in
Minnelyrik, Spruchdichtung, Parabeln, Fabeln usw. wird das Einhorn-
Thema im Mittelalter tradiert, variiert, gedeutet. Vom mittelalterlichen Be-
deutungsspektrum wird noch genauer die Rede sein.

Aber auch spéter findet der Topos immer wieder Erwédhnung: bei Rabe-
lais, Cervantes, Shakespeare, Lafontaine, Jean Paul, Heinrich Heine, E. T. A.
Hoffmann, J. W. Goethe, um nur die bekanntesten Autoren zu nennen.
Und in unserem Jahrhundert greift ihn R. M. Rilke in zwei Gedichten
und im «Malte» auf, R. Schneider in «Pfeiler im Strom», W. Bergen-
gruen in «Die Heimkehr», Heimito v. Doderer in « Die Didmonen», Oda
Schéfer in «Das Einhorn», Hilde Domin in «Einhorn», Paul Celan in
«Schibboleth», Martin Walser im Roman « Das Einhorn». G. Grass bringt
das Motiv in der « Blechtrommel» und im « Butt» ironisch kurz zur Sprache.
Dies nur einige Beispiele im deutschsprachigen Raum.

Bildkiinstlerische Darstellungen des Motivs

Angefangen von vereinzelten antiken Darstellungen zum Beispiel auf den be-
riithmten Treppenreliefs von Persepolis oder auf babylonisch-assyrischen
Zylindersiegeln, auf siidbabylonischem Spielbrett oder auf &Agyptischem
Papyrus, deren einhdrniges, meist stierihnliches Tier (oft im Kampf gegen
Léwe) nicht ohne weiteres als Einhorn gelesen werden kann, tiber friihe
Bebilderungen der Physiologus-Nachschriften treffen wir das Motiv im Mit-
telalter in Buch-, Glas-, Wand- und Tafelmalerei, in Holzschnitt und Kup-
ferstich, in Bauplastik, Bildteppich, Textilkunst jeder Art, in Leder-, Kera-
mik- und Metallarbeiten usw. an, wobei es in allen moglichen Weisen des



122 DAS EINHORN

‘Bedeutens aufscheint. Noch Renaissance (zum Beispiel Federzeichnungen
von Leonardo da Vinci, Kupferstich von Veneziano) und Barock zidhlen
das Einhorn-Zeichen neben Lowe, Adler, Pelikan, Lamm usw. zu den ersten
Tiermotiven. In der barocken Zentralkirche von Bernhardzell begegnet uns,
1778 von F. L. Herrmann an die Decke gemalt, ein méchtiges, vor einer
Hohle liegendes, Kopf, Blick und Horn auf ein hoch {iiber ihm stehendes
Lamm gerichtetes Einhorn. Der Kunstfiihrer durch die Schweiz (Bd. 1, 1971,
S. 425) schreibt dazu, dass «das Einhorn (Symbol der Reinheit) und das
Lamm (Symbol fiir Christus) den Alten und den Neuen Bund» vertreten.

Aber das Motiv erfreut sich auch bei modernen Malern wieder gros-
serer Beliebtheit: ich erinnere an eine Radierung von Marc Chagall in Stutt-
gart, an einen Karton zu einem Wandteppich von Grieshaber in Friedrichs-
hafen, an Salvador Dali, der in einer Zeichnung seine Frau auf einem Ein-
horn reiten ldsst, an René Magritte, der in «De schone Gedachte» auf
menschlichem Oberkdrper einen Pferdekopf mit Turm als Horn malt,
schliesslich an Ernst Fuchs, der das Thema in den drei Zyklen « Die Hoch-
zeit des Einhorns», « Die Passion des Einhorns» und «Architectura caelestis»
besonders breit behandelt.

Das mittelalterliche Bedeutungsspektruni

Welche verschiedenen Bedeutungen stellen sich nun aber in Wort und Bild
«Einhorn» dar? Fiir was alles ist dieses Zeichen Bedeutungstriager gewor-
den? Die Analyse dieses Beispiels ergibt ein wichtiges Kapitel einer mittel-
alterlichen Semantik, welche die Allegorien, das heisst die gleichnishaften
oder sinnbildlichen Darstellungen eines Begriffs in einer Geschichte oder
einem Bild nicht iibergehen kann.

Da nehmen einmal, signalisiert durch das auffallende Horn mitten auf
der Stirn, sexuell-erotische Vorstellungen bildhafte Gestalt an. C. G. Jung
zum Beispiel hat dieses Horn archetypisch als Phallus-Symbol verstanden.
Die Idee des indischen Fruchtbarkeitsmythos hat sich also in diesem das
Tier bestimmenden Zeichen kriftig erhalten. Auch in den verschiedenen
Fangversionen spielen erotische Momente eine Rolle. Allein schon die Per-
son der Jungfrau oder Frau, durch die das widerspenstige Tier gekodert
wird, weist vorerst in diese Richtung. Ebenso die Art, wie das Tier die oft
neben einem Baum oder im Wald sitzende Dame anspringt, seine Vorder-
laufe ihr auf die Knie, seinen Kopf ihr in den Schoss oder, in sichtlicher
Stillungsgeste, an die Brust legt. Nur in seltenen Fallen allerdings erscheint
das Madchen nackt, so zum Beispiel in einer Illustration des in verschie-



DAS EINHORN 123

denen Fassungen weitverbreiteten Bestiaire divin des Normannen Guil-
laume le Clerc. '

Der erotische Sinngehalt erfdhrt dann aber auch eine Differenzierung,
die der Fruchtbarkeitsidee entgegenlduft. So wird in der Minnelyrik von
Thibaut (1201-1253) der Fang des Tieres als Verrat der Dame, die des Dich-
ters Herz geraubt hat, gedeutet. Oft auf Minnekastchen und Medaillons,
ebenso im ersten der Pariser Teppiche, hilt die Jungfrau in der Hand einen
Spiegel, in gleicher Weise Zeichen der Jungfraulichkeit wie Waffe gegen das
hoffértige Einhorn. Losgeldst von der Fanggeschichte, im Triumphzug vor
Wagen oder Kahn gespannt, erscheint das Tier sodann in reiner Castitas-
Bedeutung. Beda Venerabilis rithmt es als animal castissimum. Im Gegen-
zug zu Fruchtbarkeit gewinnen da moralische Begriffe wie Reinheit, Jung-
fraulichkeit, Keuschheit, Enthaltsamkeit plétzlich die Oberhand. Weniger
hiufig wird in diesem Motiv Maissigkeit (temperantia), Wahrheit (veritas)
gegen Hiresie und das Gute (bonum) gegen das durch den Affen vertre-
tene Bose (malum) versinnbildlicht.

Im Zuge der moralischen Umwertung steht auch die religiose Inte-
gration im Abendland. Es handelt sich um christologische und mariologische
. Vorstellungen, die durch Gestalt und Geschichte dieses einhornigen Tieres
ausgedriickt werden. Man zieht eine Parallele zwischen Christus und Ein-
horn: beide géttlichen Ursprungs, mit besonderen Gaben ausgestattet, ver-
folgt, geschunden, getdtet und wiedererstanden. Wie eng hier doch Mythos
und Offenbarung im Verstindnis des Mittelalters noch ineinandergreifen!
Aber diese christologische Deutung kennt auch ein Gegenstiick, die Identi-
fikation dieses Tierzeichens mit dem Teufel. « Die Polyvalenz des Einhorn-
Motivs kommt am deutlichsten darin zum Ausdruck, dass es sowohl Chri-
stus als den spiritalis unicornis als auch den Teufel als den terrenus princeps
bezeichnen kann» (Spiritalis Unicornis, S. 103). Aber die Fanggeschichte ist
sodann auch noch einer breiten mariologischen Ausdeutung fahig. Da wird
die Jungfrau mit Maria gleichgesetzt, im Hortus conclusus sitzend, im
allgemeinen Marienpreis des Konrad von Wiirzburg als Zufluchtsstatte fiir
das gejagte Einhorn (Christus) dienend, wohin auch in der beliebten Dar-
stellung der Verkiindigung als Jagd Gabriel in Jagergestalt eindringt. Eine
besonders vielsinnige Komposition zeigt das Antependium aus der Kreuz-
kapelle in Lachen von 1480 (heute: Schweizerisches Landesmuseum Ziirich):
wihrend Gabriel vor den Mauern wartet, wird Maria, ein Buch auf dem
Schoss und das Einhorn haltend, mit Adam, der einen Speer in den Hals des
Einhorns bohrt, und mit Eva, die im Kelch das Blut auffangt, vorgestelit.
Es treten mariologisch auch vornehmlich zwei Bedeutungsmomente in Er-
scheinung, einmal das «Anlocken des Tieres», das «<«Besiegen> der gott-
lichen Ubermacht durch Maria in der Inkarnation» (ebenda S. 68), sodann



124 DAS EINHORN

ein Tétungsmotiv. Wahrend die Vorstellung, sich des Gottes durch die List
oder die Gnade einer Jungfrau zu bemaéachtigen, in der Linie des indischen
Vorbildes steht, muss das Todesmotiv ganz als christliche Zugabe ge-
wertet werden.

«Wir stellen fest, dass in den beiden Bereichen der weltlichen und der
geistlichen Minne das Tier nicht in erster Linie als Triger bestimmter fest-
liegender Eigenschaften auftritt, sondern als ein handelndes Wesen, das eine
Verdnderung erfihrt: es wird von der Jungfrau angezogen oder nimmt seine
Zuflucht zu ihr, legt seine Wildheit ab, erleidet den Liebestod oder geht —
im geistlichen Motivkreis — inkarnatorisch in den Schoss Mariens ein»
(ebenda S. 218).

Zu diesen erotischen, moralischen, religiosen Bedeutungen, die in viel
reicherer Ausdifferenzierung literarisch und bildkiinstlerisch dokumentiert
sind, als hier berichtet werden kann (allein bei den Kirchenvitern soll es
fiinf Themengruppen dieses Sinnzeichens in religiosem Kontext geben),
kommen heilkundliche (medizinische) hinzu. Ktesias empfiehlt Hornstaub
gegen Gifte, Epilepsie und Magenkrampfe. Nach Hildegard von Bingen wirkt
die Leber des Einhorns gegen Aussatz. In Wolframs Parzival wird am leiden-
den Konig Amfortas mit Hilfe eines unter dem Horn vermuteten Kar-
funkelsteins ein (allerdings ergebnisloser) Heilversuch unternommen.

Das ernsthafte pharmazeutische Interesse bestitigt, dass man auch lange
an einer realen Bedeutung, das heisst der Existenz eines solchen Einhorns
festgehalten hat. Man zahlt es ganz selbstverstindlich zu den Paradieses-
tieren, nimmt es mit in die Arche Noah und gewéahrt ihm auch einen Platz
in den Bestiarien. Eine Verwechslung mit dem indischen Nashorn bleibt
ausgeschlossen, weil dieses schon in der Nachfolge von Ktesias (bei Me-
gasthenes, Alian usw.) neben dem Einhorn eine separate Beschreibung er-
fahrt. Weil diese angenommene reale Existenz keiner Priifung fahig (und
fur das Realititsempfinden von Antike und Mittelalter nicht bediirftig)
war, dnderte sich leicht die dussere Gestalt des Tieres: Stier, Biiffel, Esel,
Bockchen, Hund, Hirsch, Gazelle, Pferd bildeten Vorstellungsstiitzen fiir
das immer einhornige, in der Schopfung offenbar vergessen geratene Wesen,
das mehrheitlich, wie Rilke betont, geliebt und nicht, wie die Spatform des
Mairchens suggeriert, als Ungeheuer gefiirchtet wurde.

Viele hoéfische, volkstiimliche, heraldische, auch namenskundliche Zu-
sammenhinge, in denen das Einhorn-Signum spielerisch gebraucht wird,
komplettieren den Eindruck, «wie sehr das Mittelalter mit den Bedeu-
tungen <ernst> und <heiter», <geistlich> und <weltlich> spielen kann und
beides nicht auseinander entlésst» (ebenda S. 255). Und beides nicht aus-
einander entldsst! Nichts auseinander entldsst, sondern natur- und heils-
geschichtliche Bedeutungen in einem Fundierungszusammenhang behalt.



DAS EINHORN 125

Konsequenzen fiir eine semantische Theorie heute

Ein Tier, das es nicht gibt, ein Phantasieprodukt, ein Hirngespinst? Wie
kann man dariiber noch Worte verlieren? Die ganze Geschichte ist doch
fiir die moderne Semantik (Bedeutungslehre) irrelevant. In einer realistischen
semantischen Theorie der Sprache verursacht das Wort «Einhorn» eine
Verlegenheit. Man fiihrt es, wie das Wort « Zentaur», dem auch kein reales
Ding (und keine logische Beziehung) entspricht, stets als Beispiel fiir bedeu-
tungslose, aber deshalb noch nicht sinnlose Worter an. Diese folgenschwere
Trennung von «Bedeutung» und «Sinn» geht auf den Logiker G. Frege zu-
riick. Danach wire «Bedeutung» identisch mit dem empirischen Gegen-
stand und «Sinn» die Gegebenheitsweise (eine gegenstandliche oder fik-
tive). An den Ausdriicken «Abendstern» und «Morgenstern» exemplifi-
ziert, liegt bei diesen dieselbe Bedeutung vor, namlich der Planet Venus
als Gegenstand der Astronomie, wiahrend der Sinn (des gleichen Gegen-
standes) am Abend und am Morgen mit zwei Wortern ausgedriickt wird.
Gemass dieser Regelung besitzen eben Wérter wie « Einhorn» zwar einen
Sinn, jedoch kommt ihnen keinerlei Bedeutung zu.

Diese heute hauptsiachlichste empiristische Semantiktheorie stemmt aber
«Bedeutung» und «Sinn» zu weit auseinander. Der Ausdruck «Planet
Venus» ist doch selbst eine Sinn- beziechungsweise Gegebenheitsweise des
Gegenstandes, namlich die naturwissenschaftliche, das heisst technisch und
experimentell ausgewiesene, derart von niemandem direkt wahrgenommene.
Nur dem Logiker und Astronomen bedeuten also «Abendstern» und « Mor-
genstern» die wissenschaftlich-gegenstindliche Sinnweise «Planet Venus».
So kénnte man die Fregesche Unterscheidung wieder zusammenriicken.
Welchen Sinn aber hat es, dort von Gegebenheitsweise (Sinn) zu reden, wo
keine reale Entitit abzubilden ist?

Dies fithrt uns dazu, statt wahrnehmungsmaissig, experimentell oder
logisch ausgewiesene (empirische oder ideale) Letztrealititen zu postu-
lieren, mit der Semiotik sogenannte «kulturelle Einheiten» als semantische
Basis anzunehmen. Das Einhorn-Signum ist nichts anderes als eine «kultu-
relle Einheit», die geschichtlich eben verschiedene Sinn- oder Bedeutungs-
auspriagungen erfahrt, unabhingig davon also kulturell bedeutsam wird, ob
irgendwo jemals ein solches einhérniges Tier existiert hat oder nicht. Auch
ohne empiristische Letztinstanz erweist sich das Geschéft des Bedeutens
keineswegs als chaotisch. Vielmehr lehrt uns die Geschichte des mensch-
lichen Sinnierens und Selbstdarstellens, dass sich immer wieder die gleichen
Erfahrungen, Hoffnungen, Vorstellungen in vielfachen Formen und Ver-
wandlungen (in Mythos und Religion, Literatur und Kunst, Wissenschaft
und Technik usw.) aussprechen.



126 DAS EINHORN

Dies sollte am Beispiel der im Mittelalter besonders kulturwirksamen
Einhorn-Geschichte deutlich geworden sein. Wenn das in dieser Kiirze nicht
hinreichend gelungen ist, dann wird bestimmt die Lektiire der fast 600 Seiten
umfassenden, ausgezeichneten Monographie von J. W. Einhorn, enthaltend
einen bis ins letzte Detail dokumentierten Textteil, ein Verzeichnis der Bild-
Denkmdler mit iiber 900, oft in mehrfachen Ausfithrungen beschriebenen
Exponaten, ein 30seitiges Literaturverzeichnis, ein Register und einen 174
Abbildungen ziahlenden Tafelteil, oder auch der desgleichen empfohlenen, in
hervorragender Bildqualitdt in Lausanne gedruckten, historisch auch weit aus-
holenden, von M. B. Freeman verfassten Fallstudie {iber die wunderschénen
New Yorker Teppiche, diese Verfasstheit des menschlichen Bedeutens an
einem antik-mittelalterlichen Topos plastisch vermitteln.

1Jargen W. Einhorn: Spiritalis Unicor-  Abbildungen, DM 280.-. — 2Margaret B.
nis. Das Einhorn als Bedeutungstriger in  Freeman: The Unicorn Tapestries, The
Literatur und Kunst des Mittelalters. W.-  Metropolitan Museum of Art, New York
Fink-Verlag, Miinchen 1976, 527 S.+174 1976, 244 S., $ 45.—.

Um im Alltag und Sport fit zu bleiben, ist eine aus-
gewogene Erndhrung besonders wichtig. Ovomaltine

ist die ideale Mischung von all dem,was stérkt und verbrauchte

Energie ersetzt. Darum ist Ovomaltine gut und gibt das Beste zu einem guten Tag.



	Die Semantik des Einhorns

