
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 1

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

PRIX VEILLON 1977

EINE ANATOMIE DER SOWJETISCHEN GESELLSCHAFT

Alexander Sinowjews satirische Anti-Utopie «Klaffende Höhen»1

Sowjetrussland erstaunt immer wieder.
Diesmal schlug von dort ein Meteorit
ein, der an keinen der uns bekannten
Körper erinnert. Ein erstaunliches
Buch. Ein Buch, ohne Beispiel, das
alles übertrifft, was bisher in diesem
Land über dieses Land geschrieben
wurde; ich wage zu sagen - auch
Solschenizyn.

Herkunft und Laufbahn haben den
Verfasser, Alexander Sinowjew, nicht
gerade für den Samisdat vorherbestimmt.

Überwiegen unter den Autoren
des Samizdat marginale Schriftsteller,
die vorwiegend noch der alten Intelli-
gencija angehören und oft jüdischen
Ursprungs sind, so ist der vormals dem
sowjetischen Establishment sehr
nahestehende Sinowjew hier eher eine Randfigur.

Mütterlicherseits von bäuerlicher,
väterlicherseits von proletarischer
Abstammung, von russischer Nationalität,
1922 geboren, aus dem Grossen
Vaterländischen Krieg von Orden und
Medaillen bedeckt zurückgekehrt,
Parteimitglied, beginnt Sinowjew eine rapide
wissenschaftliche und ideologische Karriere

am Philosophischen Institut der
Sowjetischen Akademie der
Wissenschaften in Moskau. Schon nach kurzer
Zeit gilt er als einer der bedeutendsten

sowjetischen Spezialisten für Logik.

1966 erhält er für dieses Fach den

Lehrstuhl an der Moskauer Universität.
Gleichzeitig ist er als Forscher am
renommierten Philosophischen Institut
der Akademie der Wissenschaften tätig.
Zahlreiche seiner Bücher und Aufsätze
werden ins Englische und ins Deutsche
übersetzt.

1974 wählt ihn die Finnische
Akademie der Wissenschaften zu ihrem
Mitglied. Doch die sowjetischen
Autoritäten verweigern ihm die Reise nach
Helsinki. Seine Kritik am Regime, vor
allem am System, war unter Studenten
und in Universitätskreisen zu dieser Zeit
bereits bekannt. Jetzt verfasst er in nur
wenigen Monaten sein Monumentalwerk

«Klaffende Höhen». Auf nahezu
600 enggedruckten Seiten, ohne
Unterbrechungen, ohne Einhalt, ein flies-
sender Strom von Auskünften, Angaben,

Informationen. Ein wahres
enzyklopädisches Kompendium. Ein Mosaik

der sowjetischen Gesellschaft. Auf
meisterhafte Art, bis in die Sprache,
satirisch verzerrt und verfremdet. Ort
der Handlung ist der Staat Ibansk (eine
Kontraktion aus dem verbreitetsten
russischen Vornamen Ivan und dem
russischen Verb «iebat'»=ficken, das

wegen seiner Vulgarität in kein russisches

Wörterbuch aufgenommen wird,
in der Volkssprache, besonders in
Flüchen, jedoch ausserordentlich stark ver-



64 SINOWJEW

breitet ist). In ganz absehbarer Zeit
wird sich hier der uralte Traum der
Menschheit erfüllen: die Verwirklichung

des Sozismus (eine Kontraktion

von «Sozialismus», gleichzeitig
eine Parodie auf die sowjetische Manie

der Abkürzungen wie etwa
«Sozialismus» für sozialistischen Realismus

u. a.). Die «klaffenden Höhen»
dieses Sozismus zeichnen sich bereits
am Horizont ab2.

«Dank der Erfahrung eines Dialogs
während dreissig Jahren habe ich dieses
Buch sehr schnell geschrieben Die
Welt muss wissen, wer wir sind; sie
muss unsere schlechten und unsere guten
Seiten kennen, die Aspekte unseres
Lebens, denen niemand Beachtung schenkt.
Ich wollte keine Literatur machen,
sondern eine Art Enzyklopädie des sowjetischen

Lebens. Dennoch ist dieses Buch
nicht nur die Beschreibung dessen, was
besteht; ich habe ebenfalls die Folgen
analysiert, die sich aus meinen Hypothesen

im Bereich des gewöhnlichen
Lebens ergeben konnten, zum Beispiel aus
der Idee der Gleichheit, um diejenige der
absolut monströsen Ungleichheit nachzuweisen;

oder aus der Idee des Guten,
das durch das Mittel der Gewalt
verwirklicht, das monströse Übel entstehen
lässt...»

Die Hüter der sozialistischen
Ordnung schlugen sofort zurück. Nur
wenige Tage, nachdem sein Buch erstmals
in russischer Sprache im Westen
erschien, wurde Sinowjew zur Un-Person
in der Sowjetunion. Auf den Ausschluss
aus der Partei folgten der Verlust des

Lehrstuhls, ein generelles Publikationsverbot

und die Aberkennung sämtlicher
akademischer Titel. Sinowjew hat
unlängst um die Erlaubnis zur Emigration

nachgesucht.
Doch auch die «Andersdenkenden»

in der Sowjetunion bäumten sich gegen
Sinowjew auf. Seine kritische
Bestandsaufnahme der sowjetischen Gesellschaft
hatte auch vor der Opposition nicht
haltgemacht. Ermöglichte Sinowjew
zufolge doch überhaupt erst die
Existenz der sogenannten «hberalen» In-
telligencija, den ungeheuren Schrecken,
den Alptraum der sowjetischen Realität

zu verschleiern.
In Sinowjews Porträtgalerie kaputter

Existenzen, einer wahren Judas-Galerie,
um mit Grossman zu sprechen,
vermochte sich mancher im Moskauer
Leben eine Rolle spielende Intellektuelle
wiederzuerkennen. Auch wenn, mit
einer einzigen Ausnahme (der des
Bildhauers Ernst Neizvestnyj) überhaupt
keine Eigennamen genannt werden. Die
Hauptprotagonisten des Buches
figurieren unter völlig anderen Benennungen,

die nahezu archetypisch das
Bezeichnete meinen - oder aber genau sein
Gegenteil. Die Vertreter des Establishments

und die Mitläufer treten auf als
«der Denker», «der Gelehrte», «der
Soziologe», «der Theoretiker», «der
Sekretär», «das Mitglied», «der
Kollaborateur», «die Ehefrau». Die der
Opposition als «der Schizophrene», «der
Denunziant», «der Schwätzer», «der
Schmierfink», «der Schreihals» -
Scheltnamen, die ihnen vom feindlichen
System verliehen wurden.

Unter der Opposition kommt dem
«Pravdec», dem Gerechtigkeits-
beziehungsweise dem Wahrheitssucher, eine
besondere Bedeutung zu. Es ist, völhg
unverkennbar, Solschenizyn. Sinowjews
Auseinandersetzung mit Solschenizyn
trifft den Kern des Buches: die
Bedeutung der Ideologie und ihr
Zusammenhang mit der Macht in der
sowjetischen Gesellschaft.

Die Ideologie spielt in der Gesell-



SINOWJEW 65

schaft keine reale Rolle. Man spürt sie

zwar überall, kann sie jedoch nicht
identifizieren. Den Machthabern
nahezulegen, die offizielle Ideologie zu
verändern - und damit das Verhalten der
Führung selbst - ist absurd und naiv.
Selbst wenn sie das wollten, sie könnten
es nicht. Denn für den sozialen
Mechanismus ihrer Macht geht es ja nicht
um den Glauben an die Wahrheit,
sondern um die Existenz irgendeiner
Ideologie, um ihr formales Funktionieren
und nicht um ihren Inhalt. Die Falschheit

einer Ideologie zu denunzieren, ist
absolut sinnlos. Es gibt weder falsche
noch wahre Ideologien. Bezieht sich die
soziale RoUe der Ideologie doch auf
ein ganz anderes konzeptuelles System.

Selbst wenn das Regime auf Terror,
Unterdrückung und Gewalt verzichtete,
was Solschenizyn fordert, so wird sich
damit der Charakter der sowjetischen
Gesellschaft nicht ändern. Diese ist
ihrem Ursprung und ihrem Wesen nach
eine ideologische Gesellschaft. Und jede
andere offizielle Ideologie, meint
Sinowjew, würde denselben Zorn
Solschenizyns heraufbeschwören. Die
sowjetische Ideologie - so unzulänglich
und verbesserungsbedürftig sie auch
immer sein mag - ist als Sozialstruktur
ein fertiges und geschlossenes Ganzes.

«Das Entstehen der Ideologie unterliegt

nicht der Kontrolle der Menschen.
Es ist ein Geheimnis, dessen Prinzip zu
erläutern unmöglich ist, auch wenn sich
alles vor unseren Augen abspielt. Solange
die Menschen noch in den Prozess des

Entstehens einer Ideologie eingreifen
können, wissen sie noch nicht, dass es
sich um eine Ideologie handelt. Wenn
sie es zu bemerken beginnen, dann ist es
bereits zu spät. Hierin liegt der Grund
dafür, dass, wenn die Ideologie auftritt,
sie bereits alle ihre Eigenschaften be¬

sitzt. Die Texte haben eine Geschichte.
Doch die Ideologie als solche hat keine
Geschichte, denn ihr Entstehen ist das
Bewusstwerden ihrer sozialen Funktion
und nicht ihrer Form oder ihres Inhalts.
Die Ideologie wird als eine Tatsache

genommen; sie ist zu berücksichtigen oder
auch nicht, wie eine Naturnotwendigkeit,

und nicht wie ein Ergebnis des
Verstandes oder des menschlichen Wahnsinns.

»
Die absolute Notwendigkeit der

Ideologie für den sozialen Mechanismus
der Macht - das ist für Sinowjew der
Schlüssel zum Verständnis der
«geschlossenen» Gesellschaft von Ibansk
beziehungsweise der Sowjetunion. Eine
Gesellschaft, der diejenigen am
unentbehrlichsten sind, die nichts bewirken;
in der sich die vorbildlichen Bürger
dadurch auszeichnen, dass sie alles tun,
«um wie alle zu sein»; wo die Interessen

der Gruppe immer nur die der Führer

sind, die sich niemals irren. Sinnlos,

an diese Gesellschaft neuen Typus
mit Kriterien der Moral und des Rechts
heranzugehen, wie Solschenizyn!

« Unser Land», sagt der der Opposition

angehörende «Schwätzer», «ist auf
der Grundlage von Postulaten erfunden
worden, die auf keinen Fall zu verwirklichen

sind. Wir sind die Frucht der
krankhaften Einbildung eines
Schizophrenen.» Als «Geschöpfe eines
erfundenen, abstrakten Landes», als «Desin-
karnierte» bezeichnet ein anderer
Vertreter der Opposition die Bewohner von
Ibansk. Worin aber besteht die Aufgabe
der guten abstrakten Bürger eines
abstrakten Landes? In der Erbauung des

Ismus Ivanismus Sozismus : «Die
Doktrin der höchsten, fundamentalsten,
tiefsten, universalsten, allmächtigsten,
unwiderlegbarsten Gesellschaft, genährt
von der gesamten vergangenen Entwick-



66 SINOWJEW

lung der Menschheit und bestätigt durch
die ganze zukünftige Entwicklung der
Menschheit. » Nicht etwa irgendeine
soziale Theorie, sondern das Soziale als
solches. Und das Baumaterial des
Ismus? Devisen, Direktiven, Berichte,
Rapporte, Appelle, Resolutionen. Die
Baumeister Ivanologen, SpeziaUsten
der Klassiker des Ismus.

Die Herrschaft des Ismus, das
bedeutet Illusion an SteUe der Realität.
Sinowjew weist dieses Phänomen an
Hunderten, wenn nicht Tausenden von
Teilaspekten nach: Röntgenaufnahmen
des Mikrokosmos der «geschlossenen»
Gesellschaft mit der Ideologie des

Ismus. In seinem Buch gibt es keinen Helden,

es gibt auch keine kontinuierliche
Handlung. Es ist auch nicht der Autor,
der spricht. Sinowjews soziologische
und philosophische Satire ist als
soziale Polyphonie konstruiert. Das Wort
haben Systemanhänger wie Opponenten,

Mitarbeiter des KGB und
Staatsfunktionäre wie Künstler und Gelehrte.
In Form von Reflexionen, Monologen,
Dialogen, als Anekdoten, Parabeln,
Sketches, in Reimen, Liedern und Bän-
kelversen - «Es geht ein Gespenst um in
Europa, das alte Gespenst des Ismus» -
tragen sie ihre Gedanken vor, kommentieren

sie von ihrer Warte aus den
sozialen und ideologischen Mechanismus
der Gesellschaft, in der sie leben:
Parteiversammlungen, Abfassung von
Rechenschaftsberichten, Reden der
Funktionäre, die Jugendorganisation der
Pioniere, Armee, Gericht, Polizei, Gefängnis,

Verlage, Ausstellungen, Theater,
westliche Radiostationen, Reisen ins
Ausland, Wohnungsprobleme,
Denunziationen, Wahlen, Rehabilitierung der
Soziologie, Genetik und Kybernetik,
die Akademie der Wissenschaften -
und immer wieder, kontrapunktisch, die

Intelligentsia, die Horde der Mitläufer
(darunter zahlreiche Angehörige der
Opposition) und die ganz wenigen
Unabhängigen.

Mit seinen satirischen Beschreibungen

und Zeugnissen dieser Art legt
Sinowjew gleichsam die Hand in die
klaffenden Wunden des Systems: der
Widerspruch der Wirklichkeit mit der
Ideologie. Die Fiktion, die die
herrschende Ideologie des Ismus zur höchsten

WirkUchkeit erklärt, die Utopie, ist
demnach nichts anderes als die zu ihrem
Unglück verwirkUchte Anti-Utopie.

Sinowjews geniale sprachliche Bloss-
stellung und Ironisierung des jeder Logik

entbehrenden offiziellen Jargons,
seine literarischen Mittel erinnern an die

grossen russischen Satiriker Sostschenko,

Zamjatin und Bulgakov. Seine

Sprache findet zuweilen die Gewalt eines

Rabelais, seine Bilder gleichen den
Schrecken Orwells. Vor allem aber hat
Saltykow-Schedrin mit seiner genau
hundert Jahre früher verfassten Satire
über den Mikrokosmos der russischen
Provinzstadt Glupost' (deutsch:
Dummheit) bei Sinowjew Pate gestanden.

Doch Sinowjews Bedeutung wird
nicht durch die Kunstform seiner
Satire bestimmt. Und wenn am Anfang
der Vergleich mit Solschenizyn zum
Vorteil Sinowjews entschieden wurde,
so sollte damit in nichts Solschenizyns
Bedeutung als Romancier geschmälert
werden. Die beiden schriftsteUerischen
Temperamente lassen sich nicht miteinander

messen.
Im Unterschied zu Solschenizyn

bestand Sinowjews Absicht darin, mit
nichts anderem als den Mitteln der
formalen Logik die Absurdität des

ideologischen Systems nachzuweisen.
Sinowjew hat kein eigenes Programm, er



SINOWJEW 67

hat vor allem keine eigene Ideologie.
Emotionaler Furor, denunziatorische
Methoden sind ihm fremd. Nahezu
ressentimentlos und zutiefst pessimistisch,
ist ihm die bisher wohl wichtigste, weil
systemimmanente Analyse der sowjetischen

Gesellschaft gelungen - wobei
«sowjetisch» leicht mit anderen Namen
ähnlicher «geschlossener», totalitärer
Gesellschaften des 20. Jahrhunderts
ausgewechselt werden kann. Ein Buch,
das in Zukunft kein poUtisch Interessierter

wird ignorieren können. Ein
Buch, das eine Generation von
Professoren und Studenten mit Material
versorgt.

Jutta Scherrer

1Die russische Originalausgabe «Zija-
juScij vysoty» und eine französische Ausgabe

«Hauteurs béantes» erschienen 1976

im Lausanner Verlag L'Age d'Homme. Das
Werk wird deutsch beim Diogenes Verlag
in Zürich erscheinen. - 2Das russische

«klaffend», zijajuscij, ist bis auf den
Anfangsbuchstaben mit dem Adjektiv «strahlend»,

sijajuscij, identisch. Letzteres ist dem

vom parteipropagandistischen Jargon
durchdrungenen sowjetischen Bürger als
Epitheton ornans im Gebrauch von «strahlende

Höhen des Kommunismus»
geläufig, vor dessen Verwirklichung sich die
sowjetische Gesellschaft gemäss offizieller
Interpretation unmittelbar befindet. Dagegen

wird das Adjektiv «klaffend» vom
sowjetischen Leser stets mit «Abgründe»
in Verbindung gebracht.

SOLDATENGESCHICHTEN AUS DER UDSSR

Ein noch nicht abgeschlossener und
damit auf Monumentaütät zielender
Roman und eine mittelstarke Erzählung
stecken das literarische Feld und auch
die literarische Entwicklung eines
Schriftstellers ab, der seit seinem
Ausschluss aus dem Sowjetischen
Schriftstellerverband im Februar 1974 nur
noch als Samisdatautor am literarischen

Leben seines Landes beteihgt ist.
Das Thema der neoveristischen

Erzählung ist populär. «Brieffreundschaften»

spielen im sowjetischen Leben
nicht nur eine grosse, weil geseU-
schaftUch ritualisierte Rolle, sondern
werden als Zeichen soziaUstischer
Kontaktpflege auch kräftig von oben ge¬

fördert l. Zeitungsleser schreiben an
verdiente Helden und Heldinnen der
Arbeit; Schüler und Schülerinnen an
Kosmonauten und Veteranen aus Welt- und
Bürgerkrieg. Kasernen werden mit Post
überschwemmt. Hier sind es vor allem
die einsamen Mädchen, die an
unbekannte Soldaten schreiben, um ihnen
den Dienst am Vaterland zu versüssen.
Die Korrespondenz, von Offizieren und
PoUtkommissaren weitergeleitet, schläft
früher oder später von selber ein;
mitunter aber entsteht aus ihr eine wirkliche

Freundschaft, mitunter auch eine
Ehe.

Ein solcher Briefeschreiber ist auch
Woinowitschs Unteroffizier Altynnik,



68 SOLDATENGESCHICHTEN

der es während seiner Dienstzeit auf
hundert Brieffreundinnen bringt. In
einem Pappkarton unter seinem Bett
verwahrt er, aufgeschlüsselt nach
Namen, Alter und beigelegtem Photo, die
Kartothek seiner platonischen Verehrerinnen,

denn Altynnik genügt vollauf
der schriftliche Verkehr. Er dichtet sich
eine unglückUche Kindheit und einen
nervenverschleissenden Dienst zurecht,
lässt sich nach Kräften bedauern, bleibt
aber sonst auf Distanz bedacht, bis
ihn das Schicksal in der Person der
resoluten Witwe Ljudmila Syrowa ereilt.
Und nun verändert sich auch der Duktus

der Erzählung, das Harmlose wird
zur Kategorie des Bösen, ätzende
verbale Säure zerfrisst die anfangs noch
wohlwollende Komik.

Auf einer Dienstreise, die Altynnik
über Ljudmilas Wohnort führt, bestellt
er sie leichtsinnigerweise zu einem
Rendezvous an die Bahnstation. Als er
feststellt, dass sie mindestens zehn, wenn
nicht ganze zwanzig Jahre älter ist als
auf dem Photo, das sie ihm geschickt
hat, möchte er am liebsten Reissaus
nehmen. Doch der Zug fährt ihm vor
der Nase davon, und da der nächste erst
in vierundzwanzig Stunden geht, nimmt
er ihr Angebot an, bei ihr zu
übernachten. Diese vierundzwanzig Stunden
genügen Ljudmila, um Altynnik mit
Hilfe des Alkohols, der von ihrem am
Ränkespiel beteiligten Bruder Boris
gestellt wird, zuerst ins Bett und dann zum
Standesamt zu schleppen.

Was folgt, ist von beklemmender
Drastik. Altynnik verschweigt seinem
Kommandeur, dass er geheiratet hat,
wird aber durch Beschwerdebriefe
Ljudmilas, die inzwischen einen Sohn zur
Welt gebracht hat, zum Geständnis
gezwungen. So beschliesst er, sich durch
Flucht Ljudmilas Nachstellungen zu

entziehen. Doch am Tage seiner
Entlassung steht sie, den Säugling im Arm,
wartend vor dem Kasernentor. Vor dem
Hintereingang aber hat sich Boris
postiert, um ihn abzufangen. Gemeinsam
schleppen sie den sich Sträubenden zur
Bahnstation, wo sie den nächsten Zug
nach Kirsawod, der Stätte seiner
demütigenden Kapitulation, besteigen.

Die Katastrophe, verstanden als
Preisgabe an die Banalität der Zwänge,
lässt nicht lange auf sich warten. Auf
den ersten Spross jener verhängnisvollen

Liebesnacht folgt sehr rasch ein
Kind nach dem anderen; noch rascher
und roher vollzieht sich die Wandlung
Altynniks aus einem forschen Mannsbild

in einen verprügelten Ehehund, der
von seiner Frau in den Abgrund einer
Verzweiflung getrieben wird, deren
Lächerlichkeit ihr nichts von ihrer
tödlichen Endgültigkeit nimmt.

Schicksal als Entwürdigung und
Persönlichkeitsverlust kann auch komisch
sein. Die Verkümmerung eines Brauches,

des Briefeschreibens, der doch
einmal als einsamkeitsüberwindende
Kontaktgeste sozialistischer Solidarität
konzipiert war, zur spiessigen Aller-
weltsumarmung wird von Woinowitsch
präzise und böse auf ihre trübe
Mittelmässigkeit reduziert. Das Fatum trägt
Plüsch und Fusslappen, das Liebesmahl
besteht aus Wodka und Bratkartoffeln,
die Liebesnacht aus trunkenem Gerangel

und Gefummel, aus Übelkeit und be-
wusstlosem Schlaf, auf den ein furchtbares

Erwachen folgt.
Woinowitsch, der Meister der

Banalschilderung und Banalentlarvung, geht
hier in eine Dimension über, wo die
Trivialität des Alltags zur Tragödie
wird, die er früher nie anvisierte, und
die nun zum Sprungbrett für sein bisher
kühnstes Werk, den «Tschonkin» wird,



SOLDATENGESCHICHTEN 69

von dessen geplanten fünf Teilen bisher
nur zwei vorliegen2. Doch auch diese
auf einen gemeinsamen inhaltlichen und
stilistischen Nenner zu bringen, fäUt
nicht leicht.

Ein sowjetisches Flugzeug macht,
einige Wochen vor dem Ausbruch des
Zweiten Weltkriegs, auf einer Kolchoswiese

irgendwo in der verlorensten Provinz

eine Bauchlandung. Der Soldat
Iwan Tschonkin, ehemals Land- und
Hilfsarbeiter, nun Rekrut bei einer
Fliegereinheit, wird als Wache - ohnehin
gehört er nun zum Bodenpersonal -
zum Schutze des kostbaren Wracks
hinbeordert. Wie in Gogols «Revisor»
hält der ewig verschuldete, von
bürokratischen Vorgesetzten geplagte
Kolchosvorsitzende Iwan Tschonkin für
einen Spitzel der Behörden, der gegen
ihn Material sammeln soll, wie denn
überhaupt der arglose Tschonkin so oft
von einer Falle in die andere stolpert,
dass man an dieser Tumbheit langsam
zu zweifeln beginnt. Soviel Unschuld,
aufs belletristische Brot gestrichen, ist
allemal verdächtig. Tschonkin, das hat
man sehr bald heraus, ist eine Kunstfigur,

und als solche dazu da, die
finstere Ungereimtheit der Umwelt durch
Einfalt transparent zu machen.

Tschonkin, von dem Mädchen Njura
liebevoU gepflegt, richtet sich also in
seiner ungemütlichen Lage ein. Dass man
ihn, als Woche um Woche verstreicht,
ohne dass er abgelöst wird, einfach
vergessen haben könnte, beginnt ihm erst
langsam zu dämmern. Da, mitten in
diese existentielle Verunsicherung,
bricht der Krieg aus. Eine KGB-Ab-
teilung, vom Spionagefieber erfasst,
rückt aus, um ihn zu verhaften. Der
vergessene, der überzählige und
überflüssige Tschonkin wird zum Zielobjekt
jener Institution, die, wie es heisst, seit

jeher einen «gleichbleibend erfolgreichen

Vernichtungskrieg gegen die eigenen

Staatsbürger führt». Tschonkin
setzt sich zur Wehr, da in der
Wachdienstvorschrift nirgends festgelegt ist,
dass man einen Wachsoldaten durch
Haftbefehl von seinem Posten ablösen
darf. Dennoch wird er überwältigt und
als Volksfeind abgeführt, mit dem
Versprechen allerdings, wiederzukommen
und Rache zu nehmen.

Das, was Platonow in seiner
Revolutionsmoritat « Unterwegs nach Tsche-

vengur» wie im Traume beherrschte,
die Korrelation zwischen utopisch
ausufernder Fabel und straffer Form, ist
Woinowitsch nicht gelungen. Er ist kein
Träumer, kein Visionär, sondern auch
hier ein ins satirische Kraut schiessender
Realist. Dies allerdings, nimmt man
seinen literarischen Werdegang zum Massstab,

von erstaunlichem Format und
überraschendem Einfallsreichtum.
Anleihen bei Gogol, Grimmeishausen und
natürlich auch Platonow sind unüber-
hörbar. Aus der eigenen Werkstatt
stammt die Sprache, der bis heute noch
keine Übersetzung gerecht geworden ist.
Schliesslich hat Woinowitsch Jahre
gebraucht, um sein brillant beherrschtes
Vulgärrussisch zu jenem Sublimjargon
zu steigern, der das phantastisch
Ausschweifende des «Tschonkin» überhaupt
erst plausibel macht. Auf die Fortsetzung

jedenfalls darf man gespannt sein.

Helen von Ssachno

1 Wladimir Woinowitsch, Brieffreundschaften.

Aus dem Russischen von Heddy
Pross-Werth, Luchterhand-Verlag, Darmstadt

und Neuwied 1976. - 2Die denkwürdigen

Abenteuer des Soldaten Iwan Tschonkin.

Aus dem Russischen von Alexander
Kaempfe, Luchterhand-Verlag, Darmstadt
und Neuwied 1976.



70 BÜCHNER-LITERATUR

EVANGELIUM DES SOZIALISMUS ODER EVANGELIUM
DER LIEBE?

Über Georg Büchners Gegenwärtigkeit

Drei Generationen hat es gedauert, bis
Georg Büchner - 1837 dreiundzwanzig-
jährig in Zürich an Typhus gestorben -
sich auf dem Theater durchsetzte. Dann
aber wurde er (und wird bis heute)
von so gut wie allen Uterarischen
Richtungen gefeiert mit dem Pathos des

«Denn er war unser!». Naturalismus
und Expressionismus, gesellschaftskritisches

und psychologisches Theater,
realistische und surrealistische «absurde»)
Dramaturgie und selbst noch das Theater

der Grausamkeit Antonin Artauds
und das dokumentarische Drama - sie

alle, die ihrerseits untereinander so wenig

miteinander gemeinsam haben, sind
sich jedenfalls darin einig, dass sie Büchners

Dramen, ihren Themen und
Techniken, entscheidende Anregungen zu
verdanken haben. Paradox der
Literaturgeschichte: Georg Büchner, der nie
eins seiner Stücke auf der Bühne
erleben konnte und sich mit rührender
Beflissenheit um die Gunst eines Lite-
rators wie Karl Gutzkow (wer kennt
ihn noch?) bemühen müsste, ist heute
anerkannt als «der erste moderne
Dramatiker».

So David G. Richards in seinem im
Sommer 1977 erschienenen Büchner-
Buch, das diesen Rang und diese
Stellung schon im Titel signalisiert : « Georg
Büchner and the Birth of the Modern
Drama» (State University of New
York Press: Albany, New York, 289
Seiten). Es handelt sich um die erste
umfassendere Gesamtdarstellung des

Lebens und Werks Büchners in engli¬

scher Sprache - zwölf Jahre nach der
Eröffnung des Schauspielhauses des

New Yorker Lincoln Center mit «Dantons

Tod» und sechs Jahre nach Jonathan

Millers aufsehenerregender «Dan-
ton »-Inszenierung im National Theatre
in London. Und wenn Richards auch
dem Thema der weitreichenden
Wirkung des Büchnerschen Werks trotz des

vielversprechenden Titels nicht näher
nachgeht, so stellt seine zusammenfassende

Präsentation und Deutung der
Dramen doch zumindest eine
unentbehrliche Voraussetzung dar für die
Erforschung der Gründe jener nachhaltigen

Impulse, die seit fast hundert
Jahren von ihnen ausgegangen sind.

Welche menschliche Substanz hinter
einer solchen Wirkung steht, ist
vielleicht die Frage, die sich heute zuerst
aufdrängt. Die Erfahrung einer Enttäuschung

in erster Linie! Nicht zu den
geringsten Verdiensten von Richards'
Buch gehört es, dass nachdrücklich
aufmerksam gemacht wird auf die frühsten
Arbeiten Georg Büchners: auf die
Schulaufsätze des Darmstädter Gymnasiasten;

denn als Hintergrund zu der
Vergeblichkeitsstimmung vor allem des

«Danton» lässt der jugendliche Idealismus

dieser kleinen Elaborate, in denen
das Thema des Heroismus der Freiheit
sich so stark ausprägt, besonders
einleuchtend erkennen, wie die Krise
geartet war, die Büchners dichterischen
Anfängen unmittelbar vorausging.
Richards vergleicht sie mit der sogenannten

Kant-Krise Heinrich von Kleists.



BÜCHNER-LITERATUR 71

Einleuchtend gewiss; aber ist es nicht
doch eher - so muss man angesichts
der Altersverhältnisse zunächst einmal
fragen - eine typische Adoleszenz-Krise
(die dann in diesem Falle eben unge-
wöhnüch grosse schöpferische Energien
freisetzte)? Zu bedenken ist in dem
gegebenen Zusammenhang nämüch, ob
die ideaUstische Gesinnung solcher
Schulaufsätze wirkUch als Schlüssel zur
eigenständigen Ideenwelt des Schülers
aufgefasst werden darf statt als blosser
Reflex des schulbehördüch Gewünschten

oder doch Vermittelten. Dass Büchner

(wie sein Herausgeber Werner R.
Lehmann entdeckt hat) in diese
Aufsätze ganze Passagen aus Fichtes «Reden

an die deutsche Nation» aufgenommen

hat ohne die Höflichkeitsgeste der
Anführungszeichen, mag die Gedanken
in diese Richtung lenken, und mehr
noch mag dies die neuerUch von
Gerhard Schaub einwandfrei festgesteUte
Tatsache, dass die Schülerarbeiten
hervorgegangen sind aus der im
Darmstädter Gymnasium intensiv gepflegten
Tradition des Rhetorik-Unterrichts.

Dies zu erwähnen und zu überlegen

ist von Belang wegen der Frage,
die sich anschUesst: wenn der Ideaüs-
mus der Frühzeit adoleszent ist, ist es
dann die darauffolgende Verzweiflungsstimmung

(in der der Dichter Büchner
zu sich selbst findet) nicht auch? Ist
sie jugendUcher Weltschmerz oder eine
Reaktion von grösserer Reife - nämlich

die einsichtige Reaktion auf die
Erfahrung des Fehlschlags der
Umsturzbewegung in Hessen, an der Büchner

im Frühjahr 1834 mit seiner
aufwieglerischen Flugschrift «Der hessische

Landbote» führend beteiUgt war?
Ein wichtiger Punkt - und über ihn

gilt es auch über die sonst so plausible

Darstellung von Richards hinaus

noch Klarheit zu schaffen. Denn er-
staunUch ist doch, dass Büchner am
9. Dezember 1833 über «die politischen
Verhältnisse» seiner Gegenwart und
Umwelt mit der Empörung des
revolutionären Aktivisten schreiben kann, er
bete jeden Abend «zum Hanfund zu den

Laternen», - während sein wohl
berühmtester Brief, das undatierte Schreiben

mit den vielzitierten Worten: «Ich
fühle mich wie zernichtet unter dem

grässlichen Fatalismus der Geschichte»,
von dem lange massgeblichen Herausgeber

Fritz Bergemann und Dutzenden
von Büchner-Forschern «November
1833» datiert wird. Merkwürdig in der
Tat: der tatendurstige Revolutionär
als passiv Verzweifelter! Nüchterne
Philologie kann hier vielleicht einiges klären.

In dem angebUchen Novemberbrief

steht auch der Satz, der doch
Generationen von Herausgebern hätte
stutzen lassen sollen: «Bei uns ist
Frühling»; der Brief ist offensichtUch (nicht
nur aus diesem Grunde, wie V. Wis-
sing-Nielsen schon vor zwanzig Jahren
betont hat) ins Frühjahr 1834 zu
datieren. Gerade um diese Zeit aber
schreibt Büchner den «Hessischen Land-
boten», seinen Aufruf zur Revolution
gegen «die Reichen». Ein Widerspruch
offenbar, der noch bei Richards mit
Verwunderung registriert wird (S. 13).

Muss man also (mit Lehmann etwa)
annehmen, dass es sich bei dem
agitatorischen Pamphlet um eine
«heroischglaubenslose Anstrengung» gehandelt
hat Der Politiker Büchner als Zyniker
Oder kann man umgekehrt die Dinge
vielleicht so sehen, dass der
Geschichtspessimismus Büchners, der eine Änderung

der Verhältnisse von vornherein
für unmöglich hält, mehr scheinbar ist
als real, wie Gerhard Jancke in seinem
1975 erschienenen Buch argumentiert



72 BÜCHNER-LITERATUR

(«Georg Büchner, Genese und Aktualität
seines Werkes», Kronberg:

Scriptor-Verlag)?

Es gibt eine andere Möglichkeit:
dass nämlich der mit dem «Hessischen
Landboten» gleichzeitige Pessimismus-
Brief von etwa Ende März/Anfang
April 1834 ein Reflex der ersten
konkreten poUtischen Erfahrung Büchners
ist und damit eines entscheidenden
menschlichen Reifeprozesses. Am
Anfang des Jahres hatte Büchner den
Butzbacher Pfarrer Friedrich Ludwig
Weidig kennengelernt, der mit Büchners

Verschwörergruppe gemeinsame
Sache machte, dessen politisches Konzept

aber gleichwohl anders geartet
war: liberalistisch-konstitutionell statt
radikal umstürzlerisch aus der untersten

Schicht heraus. Wir wissen, dass es

zwischen Büchner und Weidig zu
ernsten Auseinandersetzungen kam (später
im Jahr war Büchner zutiefst verbittert

über Weidigs Eingriffe in seinen
Text des «Landboten», müsste sich
schliesslich jedoch zufrieden geben mit
dem Kompromiss der von Weidig stark
revidierten Fassung, die dann als
einzige gedruckt wurde). Es ist nicht
unwahrscheinlich, dass seine Krise vom
Frühjahr 1834 (was immer sonst daran
mitgewirkt haben mag in mehr privater
Hinsicht) zu sehen ist im Zusammenhang

dieser enttäuschenden Begegnung
mit den politischen Realitäten innerhalb

des Verschwörerkreises selbst. Und
diese Erfahrung gibt dann seiner
seelischen Entwicklung im weiteren Verlauf
des Jahres 1834 ihre schmerzliche
Prägnanz : die Umsturzbewegung (innerlich
gefährdet durch den Kompromiss im
Programm) scheitert an der
Machtstellung der Regierenden und an der
Unbereitschaft der «Armen», die sie

befreien wollte. Die Verzweiflungsstim¬

mung, in der Büchner im Januar 1835

die Arbeit an seinem ersten Drama,
«Dantons Tod», aufnimmt, ist daher
alles andere als spätpubertärer
Weltschmerz, vielmehr die Enttäuschung
jener politischen Hoffnungen, für die
Büchner, alles andere als adoleszent
unbedacht, sein Leben einzusetzen bereit
gewesen war.

Eine ethisch-politische Krise also,
keine erkenntnistheoretische wie bei
Kleist, doch wie bei Kleist ein Prozess
entscheidender Persönlichkeitsbildung,
in dem in beiden Fällen die Berufung
zum literarischen Gestalten erfahren
wird.

Was für eine Dichtung ist es aber,
die aus einem solchen Prozess

hervorgegangen ist - und dann so intensiv
gewirkt hat seit dem Anfang unseres
Jahrhunderts

In der Bühnengeschichte figuriert
Büchner, wie sehr eindrucksvoll deutlich

wird aus Richards' souveräner
Überschau (S. 207 ff.), vornehmlich als
Favorit der politischen Linken.
Richards selbst schliesst sich, mit den

nötigen Differenzierungen, die sich aus
der professionellen Optik der Eule der
Minerva von selbst ergeben, dieser
Sicht im wesentlichen an. Büchners
eigene sozio-ökonomische Deutung
geschichtlicher Prozesse nimmt er sich dabei

gewissermassen zum Stichwort (S.
16). Nun sind aber Büchners Dramen
oder vorsichtiger : seine Dramenhelden,
Danton, Léonce, Woyzeck, doch eher

getragen von einer pessimistischen, de-
faitistischen Lebensstimmung: wie passt
diese zu dem sozialkritischen Appell,
den die meisten Regisseure und noch
Richards aus den Dramen heraushören

Gewiss : es könnte ein Appell sein,
diejenigen gesellschaftlichen Verhältnisse

zu ändern, als deren allzupassive



BÜCHNER-LITERATUR 73

Opfer die Protagonisten dargestellt
werden. Auf «Dantons Tod» wäre diese
Formel nur mit kritischer Gewalttätigkeit

anzuwenden; auch Richards spricht
einschränkend davon, dass der Autor
den «Pessimismus» und die «Verzweiflung»

seines Danton teile (S. 45). Schon
eher pointieren die satirischen Züge der
«Leonce-und-Lena»-K.omödie den
sozialkritischen Affekt Büchners, und
hervorzuheben ist, dass Richards von
seinen Gedankengängen her zu dem
(auch aus anderen Gründen einsichtigen)

Schluss gelangt, dass der Märchenprinz

Léonce am Ende nicht «geheilt»
wird, nicht aufgeweckt wird aus seinen
spielerisch-verantwortungslosen
Träumereien: dadurch wird die
anti-idealistisch-gesellschaftssatirische Tendenz
natürlich auf die Spitze getrieben.

Aber «Woyzeck»? Liest man das
Stück richtig, wenn man es mit
Richards (und anderen) hinauslaufen
sieht auf den Versuch Büchners, durch
seine künstlerische Darstellung eine Be-
wusstseinsveränderung herbeizuführen,
die schliesslich «revolutionäre
Veränderungen» im gesellschaftlichen
Zustand in die Wege leite (S. 174)? Auf
Kritik also an einer Gesellschaftsstruktur,

die es einem kleinen Mann wie
Woyzeck durch ihre ökonomischen
Zwänge verwehrt, ein menschenwürdiges

Leben zu führen? «Der Schluss, der
aus Woyzecks Lage zu ziehen ist, ist
derselbe wie der, der in dem politischen
Pamphlet («Der hessische Landbote»)
behauptet wird: die Gesetze und die
Organisation des Staates müssen geändert
werden, damit die Armen grösseren Vorteil

aus ihrer Arbeit ziehen können»
(S. 188). Büchner als Sozialkritiker in
erster Linie also.

Nun wäre es töricht, Georg Büchner
Sympathie mit den Mühseligen und Be-

ladenen abzustreiten oder auch seine

Empörung über die sozialen Ungerechtigkeiten

des metternichschen Ständestaats

seiner Zeit. Aber den «Woyzeck»

als politischen Reformtraktat zu
lesen, das bringt denn doch die Gefahr
mit sich, die Bedeutung des Werks in
einer sozialistischen These zu sehen, die
sein Autor als Privatperson zwar sicher
für richtig gehalten, aber nicht
notwendigerweise auch als Essenz seines Dramas

und als das A und O seines

Beitrags zum Selbstverständnis der Zeit
betrachtet hätte.

Das gleiche gilt für die - mit der
These von der Propagierung «sozialistischer

Ziele» (S. 201) nicht eben

glücklich verbundene - Auffassung
Richards', dass Büchner uns im «Woyzeck»

nicht nur sein soziales Testament,

sondern auch seine «endgültige
Aussage über die Natur des Menschen»
(S. XI) hinterlassen habe: wie er mit
seiner Sozialphilosophie Marx vorwegnehme,

so mit seiner Anthropologie
Darwin (S. 201). Zugestanden: Büchner
wendet sich im «Woyzeck» und sonstwo,

direkt und indirekt, gegen alle Formen

des Idealismus und damit auch
gegen die idealistische Verherrlichung des

Menschen als eines freien Geistwesens
(S. 180). Aber heisst dies, dass für Büchner

der Weisheit letzter Schluss nun
gleich in der reduktionistischen These

gefunden sei : der Mensch mit seinen
Bedürfnissen, Trieben und Instinkten sei

eben ein Tier, gleichgültig wie «gebildet»

(S. 201)? Ist der Mensch, auch
und gerade im «Woyzeck», für Büchner
nicht auch anderes, und eben dadurch
Mensch

Das ist die Crux der Begegnung mit
Büchner in einer Zeit, in der jede
Rezeption zur ideologischen Aneignung
zu degenerieren droht, so oder so. Ist



74 BÜCHNER-LITERATUR

es nicht widersprüchUch, Büchner einerseits

sozialistischen ReformwiUen zu
bescheinigen, andererseits aber auch wieder

die Reduktion des Menschen zum
Tier (die sich allenfalls noch tierüeb
geben mag)? Und steht derselbe Widerspruch

nicht noch hinter der Feststellung,

Büchner selbst teile mit seinen
Gestalten den Verlust des Glaubens an die
Ideale, ziehe aber eine andere
Schlussfolgerung daraus als sie, nämlich diese:
«sich irgendeiner Tätigkeit zuzuwenden,
wie sinnlos sie auch sein möge» (S.
247)? War das Dramenschreiben eine
solche Tätigkeit für Büchner? Blosse
Betriebsamkeit? Oder aber - und hier
scheiden sich die Geister - ist es ihm
gelungen, in seinen literarischen Werken
bei allem Verlust idealistischer Glau-
bensgewissheiten, bei aller Darstellung
der AnimaUtät des Menschen, bei aUer
indirekter Forderung nach Reform
noch etwas anderes zwischen den Zeilen
aufleuchten zu lassen : die mehr als
animalische Fähigkeit des Menschen, und
noch des geringsten, dem Mitmenschen
liebend zu begegnen und so (und nur
so) die Menschlichkeit des Menschen zu
bekunden

Ist das nicht der Sinn einer der
ergreifendsten Szenen seines Werks,
ausgerechnet in «Woyzeck», dem angeblichen

Drama von der AnimaUtät des

Menschen? Woyzeck, der Mörder der
Mutter seines Kindes, verängstigt, auf
der Flucht, ausgestossen, das Ende
ahnend, kommt zu seinem Kind :

WOYZECK will das Kind liebkosen,
es wendet sich weg und schreit.
Herrgott

[...]
Christianche, du bekommst en
Reuter, sa, sa. Das Kind wehrt
sich. Zu Karl [dem «Idioten», der
«das Kind vor sich auf dem

Schoss hält»] Da kauf dem Bub
en Reuter.

KARL sieht ihn starr an.
WOYZECK! Hop! hop! Ross.
KARL [... ] Läuft mit dem Kind weg.

Lehmann stellt (wie andere auch)
diese Szene an den Schluss des «Woyzeck»,

wo sie maximale Wirkung
erzielt - sie und das, was Büchner darin,
in der ihm eigenen verhaltenen Art,
über die AnimaUtät des Menschen hinaus

andeuten woUte. Richards billigt
diesen Schluss nicht; er bringt diese
Szene früher im Stück unter, wo sie
weniger stark wirken kann: nur
Philologie? Oder auch Deutung? Stellt man
die Szene ans Ende, so hätte sie (und
ihre Bedeutung) in der Schlussszene von
«Dantons Tod» eine exakte ParaUele,
die uns eine schöne Logik des MenschUchen

im Künstlerischen wahrnehmen
lässt, die kaum je beachtet worden
ist: Im Schlussbild des «Danton» wird
in einer ähnlich vignettenartigen Szene -
auf dem Revolutionsplatz, im Hintergrund

die GuiUotine - Lucile, die Gattin

des hingerichteten Desmouüns,
gezeigt. Sie scheint verstört zu sein in
ihrem Leid; doch als plötzlich eine
Patrouille auftritt, ruft sie in der
«Hellsicht des Schmerzes» (wie Gerhart
Hauptmann gesagt hätte): «Es lebe der
König » Damit besiegelt sie ihr Schicksal:

man führt sie sofort «im Namen
der Republik» ab; sie wird den ge-
Uebten Mann nicht überleben. Soll dieses

Ende der Lucile nur, wie man bei
Richards liest, die Absurdität und
Sinnlosigkeit der geschichtUchen Ereignisse
demonstrieren (S. 61)? Demonstriert es

im Raum des MenschUchen nicht das

Gegenteil, die tragische Selbstrealisation

in der Liebe
In «Léonce undLena», der Komödie,



BÜCHNER-LITERATUR 75

hingegen zeigt Büchner gerade die Kehrseite

- Leonces Unfähigkeit, zu solcher
menschUchen Dimension durchzubrechen;

und nicht zufäUig steht gerade
der Schluss des Lustspiels in
kontrapunktischem Verhältnis zu den Schlüssen

der ernsten Dramen: das Glück des
menschlichen Miteinanders (das in
«Woyzeck» und «Dantons Tod» nicht
direkt ins Wort eingeht) wird hier wortreich

formuliert - wodurch es sich
sofort als Lüge entlarvt. Die Erzählung
«Lenz» aber kennt einen ähnlichen
Kairos wie die ernsten Dramen. Es

mag sein, dass sie eine medizinisch
akkurate Beschreibung der Schizophrenie
enthält, worauf Richards Wert legt. Sie
ist aber mehr, nicht nur künstlerischstrukturell

(wie Richards mit einleuchtenden

Beobachtungen belegt), sondern
auch in ihrer menschlichen Substanz.
FreiUch ist hier mit der Deformation
der Wahrnehmung durch die Perspektive

des Wahnsinns zu rechnen, aus der
heraus alles dargestellt wird, was Lenz
betrifft. Dies vorausgesetzt, mag man als
Beispiel für die Möglichkeit der menschUchen

Kommunikation aber etwa die
folgende Stelle heranziehen. Eines Morgens

geht Lenz hinaus in die winterliche

Natur: «Alles so still, und die
Bäume weithin mit schwankenden weissen

Federn in der tiefblauen Luft. Es
wurde ihm heimlich nach und nach, die
einförmigen gewaltigen Flächen und
Linien, vor denen es ihm manchmal war,
als ob sie ihn mit gewaltigen Tönen
anredeten, waren verhüllt, ein heimliches
Weihnachtsgefühl beschlich ihn, er meinte

manchmal seine Mutter müsse hinter
einem Baume hervortreten, gross, und
ihm sagen, sie hätte ihm dies alles
beschert; wie er hinunterging, sah er, dass

um seinen Schatten sich ein Regenbogen
von Strahlen legte, es wurde ihm, als

hätte ihn was an der Stirn berührt, das
Wesen sprach ihn an. »

Elternliebe im «Woyzeck», Gattenliebe

im «Danton», Kindesliebe im
«Lenz» - Sozialismus? Darwinismus?
Verzweiflung? Oder doch anderes und
mehr?

«Man muss die Menschheit lieben»,
heisst es in dem Kunstgespräch im
«Lenz», in dem Büchner sein eigenes
kritisches Evangelium ausgesprochen
hat, «um in das eigentümliche Wesen

jedes einzudringen, es darf ihm keiner
zu gering, keiner zu hässlich sein, erst
dann kann man sie verstehen. » Und wie
ein Echo klingt es zurück aus «Léonce
und Lena», dem Lustspiel der
hoffnungslosen Liebe: «Weisst du auch,
Valerio, dass selbst der Geringste unter den
Menschen so gross ist, dass das Leben
noch viel zu kurz ist, um ihn lieben zu
können ?»

In den flüchtigen Momenten, in
denen in Büchners Werken wahr und
wirklich wird, was hier programmatisch
ausgesprochen ist - in Woyzecks
Begegnung mit seinem Kind, in Luciles
«Es lebe der König!», in Lenz'
Vision - in diesen Momenten wird Lügen
gestraft, was man im aUgemeinen für
den grössten gemeinsamen Nenner des

Büchnerschen Werks hältl ; Danton
formuliert ihn folgendermassen: «Wir wissen

wenig voneinander. Wir sind
Dickhäuter, wir strecken die Hände nacheinander

aus, aber es ist vergebliche Mühe,
wir reiben nur das grobe Leder aneinander

ab, - wir sind sehr einsam. » Dass -
auch - das Gegenteil davon wahr ist,
nimmt den Werken Büchners nichts von
ihrer Tragik, bezeichnet vielmehr deren
Eigenart und damit wohl zugleich auch
einen Grund für die Gegenwärtigkeit
dieser Werke noch in unserer Zeit.

Karl S. Guthke



76 BÜCHNER-LITERATUR

1 Vgl. noch Gerhard Jancke, Georg Büchner,

1975, S. 291: «Die Gegenwärtigkeit
Büchners beruht auf der Tatsache, dass er
in der Novelle <Lenz> und in dem Drama
<Woyzeck> gezeigt hat, wie die Strukturen
der Gesellschaft die Realität zerstören, tief
in die Kommunikationsstrukturen einwirken

und den Menschen aus der schwachen
Festung seiner Identität herauswerfen.» Zu
einem ähnlichen Schluss kommt Maurice
B. Benn in seiner thematischen Studie «The

Drama of Revolt: A Critical Study of
Georg Büchner» (Cambridge University
Press, 1976). Wie Jancke widerspricht auch
er der gängigen Auffassung, dass Büchner
im Frühjahr 1834, in der oben besprochenen

Krise, seine aktivistischen politischen
Anschauungen aufgegeben habe, und
findet, dass «das Element der sozialen und
politischen Revolte» im Gegenteil progressiv

stärker wird und im «Woyzeck» gipfelt
(S. 266).

HINWEISE

Schriftsteller erzählen für Kinder

Der Elefant im Butterfass

Samarkand heisst der Elefant, der im
Butterfass schläft und Monika, seine

Herrin, überallhin begleitet1. Er kann
sogar fliegen, dank seiner grossen
Ohren. Er fliegt dorthin, wo Monika
will; manchmal ist er aber auch
eigensinnig, dann fliegt er dorthin, wo er
will.

« Samarkand ist nicht zum Vorführen.
Wenn ihr ihn sehen würdet, dann würdet
ihr ihn mir wegnehmen. Nur ich sehe

meinen Elefanten, und das bleibt so»,
erklärt Monika ihren neugierigen und
spöttischen Klassenkameraden. Samarkand

ist mit dabei, die alte Druckerei
an der Lindenstrasse zu neuem Leben
zu erwecken. Die Kinder versuchen dies
zuerst auf eigene Faust. Dann kommt
ihnen der pensionierte Drucker Murbach

zu Hilfe. Er ist es, der das Unter¬

nehmen wieder in Gang bringt. Der
kindliche, ungebrochene Glaube ans
Gelingen einer Sache steckt den alten
Mann an, so dass die beiden Generationen

zu einer gemeinsamen Arbeit,
einer intensiven Gemeinsamkeit finden.

Gleichzeitig verändert sich die Beziehung

Monikas zu Samarkand : Piet, ihr
Freund, schaut aus den Augen des Ele-
fants.

Die Geschichte von Beat Brechbühl,
die dem Band den Titel gegeben hat, ist
in ihrer ganzen Thematik und Diktion
für Kinder. Mich wenigstens dünkt sie

eine richtige Kindergeschichte. Doch,
wie empfinden die Kinder von heute,
die fast ausnahmslos jeden Tag
Fernsehen konsumieren, Mikimaus, Reklamen,

Western, Nachrichten, Unglücksfälle

und Verbrechen, Krimi, die Heftchen

lesen mit Bilderfolgen, wo die
Sätze auf einer Rauchfahne vor dem



HINWEISE 77

Mund des Sprechenden stehen. Was
sagen diese Kinder zu Samarkand Ich
weiss es nicht.

Allen Geschichten gemeinsam ist,
dass sie erzählen, meistens von Buben
und Mädchen, von Grosstaten und
Untaten, von interessanten Geschehnissen.
Sie sind klar und gut verständlich
geschrieben. Auffällig ist, wie viel
Unrecht, Verwüstung und Tod zur Sprache

kommt: Der Bauer tötet die
zugeflogene, zutrauhche Krähe; Krebs, der
Wirt, veruntreut das Geld des armen
Teufels; der Flüchtling kommt im
Schnee um; die Druckerei wird
geschlossen, dem Hausierer wird der
Zündschlüssel seines Töffs gestohlen,
das Haus muss dem Block weichen.

Dem Kind bewusst angepasst, also
im althergebrachten Sinn Kindergeschichten,

sind die wenigsten dieser
Sammlung. Das ist nicht eine Kritik. Es
zeigt vielmehr, wie sehr das Kind als
schon verständig und unserer Normalwelt,

unserem Alltag zugehörig, von
den betreffenden Autoren betrachtet
wird.

Eher fragwürdig als Erzählung für
Kinder scheinen mir Otto F. Walters
«Corn Flakes» und Dürrenmatts «Das
Schlangenmesser». Zusehr auf das Kind
zugeschnitten, das heisst mit einem
leisen Unterton von Herablassung, dünken

mich die Erzählungen von W. M.
Diggelmann, René Peter, Hans Manz,
Ernst Eggimann und Hansjörg Schneider.

Den Gedichten, ausser dem «Gebet

eines Wals» von Silja Walter, kann
ich wenig abgewinnen.

Die Idee des Buches ist begrüssens-
wert. Ob seine Ausführung tatsächlich
geglückt ist, das können im Grunde
genommen nur die Kinder entscheiden.

Beat Brechbühl bricht in seinem
«Nachwort für Erwachsene» eine Lanze

für ein Kinderbuch ohne didaktische
Hintergedanken. Er sagt:

«Das Kind soll hier ernstgenommen
werden; es soll ihm etwas zugetraut
werden Dieses Buch soll frei sein von
Ängstlichkeit und erhobenem Zeigefinger.

Es soll jedem Autor sein Gesicht
lassen. »

Dies Buch soll eine Alternative sein

zur früheren Praxis des Kinder- und
das heisst nur Kinderbuchs, das einen
Erwachsenen nicht interessierte. Brechbühl

will das Kind dem Erwachsenen
als vollwertigen Partner zugesellen. Das
ist sehr gut, doch nicht so absolut
neu, wie das Nachwort den Anschein
gibt.

D.S.

Die Kanincheninsel

«Fabriken, in denen Schokolade hergestellt

wird, sind Schokoladefabriken.
Fabriken, in denen Kanonen gebaut werden,
sind Kanonenfabriken. Die Fabrik aber,
von der hier die Rede ist, ist eine
Kaninchenfabrik. »

Hier werden Kaninchen verwaltet,
gefüttert mit Futterwürfelchen, die auf
Förderbändern an stupiden Kaninchen
vorbeirollen, stupide, weil sie nichts
anderes zu tun haben als zu fressen, was
das Zeug hält, bei sanftem künsthchem
Licht, bis sie fett sind und geschlachtet
werden - aber das wissen sie nicht.

Eine Fabrik, in der Menschen
verwaltet werden, ist ein Staat, oder
einfach das, was uns Zwänge und
Einschränkungen unserer persönlichen
Freiheit auferlegt. Es mag wohl der
Mühe wert sein, das Bilderbuch von
Jörg Müller und Jörg Steiner aus
diesem Sichtwinkel zu betrachten2. AUes
bekommt dann seinen Sinn: das Ge-



78 HINWEISE

sprach über «drinnen» und «draussen»
zwischen dem kleinen braunen Neuan-
kömmUng und dem grossen grauen
Insider, der schon gar nicht mehr weiss,
wie die reale Welt aussieht, was ein
Baum ist und wie sich Sand oder
weicher Boden anfühlt. Er hat es verlernt,
oder schlimmer: er hält seine künstliche
Welt für die reale. Es ist auch die Rede
von einer anderen, besseren Welt, die
von riesengrossen Weissen Wächtern
kontrolliert wird, die die Guten schützen

und den Bösen das Fell über die
Ohren ziehen, und wer nichts Böses

tut, lebt dort glücklich und in Frieden

Die Furcht und die Ungewissheit

darüber, wie diese bessere Welt
aussieht, lässt sie gemeinsam ein Loch
in ihr Gefängnis nagen, durch das sie in
die Freiheit schlüpfen.

Die Freiheit bringt den beiden auch
reale Gefahren und Nöte, die Gefahren
der Strasse, die Flucht vor dem aggressiven

Schwan, vor dem Fischer, der
seinen Hund auf die fette Beute hetzt,
aber auch die Beschaffung des Futters
und schliesslich das Graben einer
Höhle, in der sie Sicherheit suchen.
Die Folgen der «Gefangenschaft»
haben das Grosse Graue jedoch unfähig
gemacht, sich mit der Welt draussen
auseinanderzusetzen. «Es hat sich die
Welt anders vorgestellt...» «Mein Kopf
tut weh», klagt es. «Die grossen Weissen

Wächter verfolgen uns! Nirgends
finde ich mein Futter, und wie man eine
Höhle gräbt, weiss ich auch nicht! Am
liebsten möchte ich wieder nach Hause
zurückkehren! So schön wie dort ist es
nirgends !»

Unversehens wird man hier erinnert
an eine Erscheinung, die man «hospi-
taüsm» nennt, und die die körperlichen
und seeUschen Folgen langer Aufenthalte

in Kliniken und Anstalten be¬

schreibt : der völlige ZerfaU der Persönlichkeit

und die Unfähigkeit, sich mit
den Anforderungen des Lebens
auseinanderzusetzen. Es stellt sich die Frage,
woran die Verfasser gedacht haben
mögen.

Das Kleine Braune beschliesst nun,
seinen grossen grauen Freund wieder
zurückzubegleiten, dahin, wo er sich
sicherer fühlt. «Grosses Graues», sagt
es, «du weisst, dass ich nicht mit dir
gehen kann.» «Du könntest, wenn du nur
wolltest», sagt das Grosse Graue. «Hast
du denn keine Angst vor den Weissen
Wächtern?» «Doch, ich habe Angst»,
sagt das Kleine Braune. «Ich habe Angst
vor der Strasse, und ich habe Angst vor
Männern und Hunden, die mich fangen
wollen. » Aber offenbar hat es sich
entschlossen, mit der Angst zu leben.

Und so endet die Hasengeschichte:
das Grosse Graue schlüpft wieder hinein

durch dasselbe Loch, aus dem es
geflohen war, das Kleine Braune
unternimmt den ungewissen Versuch, mit
dem Leben draussen fertig zu werden.

Es gibt etwas sehr Schönes in diesem
Buch, etwas, das man vielen Bilderbüchern

für Kinder wünschen möchte : die
Illustrationen sind sehr sorgfältig, das
Hasenschicksal geht einem optisch
nahe, die Angst und Lebensunfähigkeit

des Grossen Grauen und der
Mut des Kleinen Braunen vermögen
tatsächUch zu rühren. Gehen wir aber
davon aus - nehmen wir es an -, dass
die Verfasser von etwas anderem als

von kleinen Hasen sprechen; und dass
das Buch - da es ja immerhin ein
Kinderbuch ist - auch einen pädagogischen
Wert haben soll. Dann allerdings muss
die Frage nach diesem pädagogischen
Wert auch gestellt und beantwortet
werden.

«Die Geschichte der Freiheit ist die



HINWEISE 79

Geschichte des Widerspruchs.» Dieser
Widerspruch aber, in dem sich letztlich
jedes denkende und fühlende Individuum

befindet, der Widerspruch
zwischen grösstmöglicher Freiheit des
Einzelnen und dem Mass an Unfreiheit,
welche in der Natur unserer
Menschengemeinschaft liegt, wird hier in ein starres

Schema gepresst.
Der Antrieb jeder seeUschen Bewegung

und jegliches Streben ist ein
Versuch, aus einer unbefriedigenden,
misslichen Lage zu entkommen. Wenn aber
mit dem Zustand, aus dem es sich zu
befreien gilt, unsere bestehenden
Gesellschaftsverhältnisse schlechthin gemeint
sind, wenn alles Einengende, jeder

Mangel an Freiheit, jedes Hindernis zur
Entfaltung des Individuums diesen
Verhältnissen zugeordnet wird, bekommt
dieses Streben eine Zielsetzung, die sich
irgendwann auch gegen die
Menschengemeinschaft wenden kann.

Den Widerspruch aufzuheben,
bedürfte einer grösseren Anstrengung, die
Frage, wie denn mit ihm zu leben sei,

bleibt unbeantwortet.
R.N.

xDer Elefant im Butterfass. Schweizer
Dichter erzählen für Kinder. Herausgegeben

von Beat Brechbühl. Benziger-Verlag,
Zürich und Köln 1977. - 2 Jörg Müller/

Jörg Steiner, Die Kanincheninsel. Verlag
Sauerländer, Aarau 1977.

Johann Nestroy im Bild

Johann Hüttner und Otto G. Schindler
haben nach dem Tode von Heinrich
Schwarz dessen umfassende Ikonographie

zu Leben und Wirken von Johann
Nestroy bearbeitet und nun als ersten
Band einer historisch-kritischen Ausgabe

sämtlicher Werke des Wiener
Volksschauspielers und Dramatikers
herausgegeben. Das geschmackvoll
gestaltete Buch stellt den geglückten
Versuch dar, den Schauspieler Nestroy, der
ja im Text allein nicht zur ganzen
DarsteUung kommt, mit Hilfe zeitgenössischer

Porträts, Zeichnungen, Skizzen
und Szenenbildern den Theaterhebha-
bern von heute auch optisch näher
zu bringen. Zum erstenmal wird hier
eine vollständige und systematische
Dokumentation eines weit verstreuten
Bildmaterials geboten, und dies sowohl
schwarz-weiss als auch farbig. Von be¬

sonderem Interesse sind natürlich die
Karikaturen und die Rollenbilder, weil
sie einen lebendigen Begriff zu geben

vermögen von der Ausdrucksstärke und
Ausdruckseigenart des Mimen Nestroy.
Ein vollständiges, nach wissenschaftUchen

Kriterien durchgearbeitetes
Verzeichnis macht den Wert dieses prächtigen

Nestroy-Buches vollkommen.
Übrigens soll als nächster Band der unter

dem Patronat der Internationalen
Nestroy-Gesellschaft erscheinenden
Gesamtausgabe ein dreihundert Seiten
starker Briefband erscheinen, ehe dann
die auf insgesamt vierzehn Bände
berechnete historisch-kritische Darbietung

der Werke, betreut von Jürgen
Hein und Johann Hüttner, Nestroys
Schaffen vorführen soU. Verlag Jugend
und Volk, Wien 1977.)


	Das Buch

