Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 58 (1978)

Heft: 1

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

PRIX VEILLON 1977

EINE ANATOMIE DER SOWIJETISCHEN GESELLSCHAFT

Alexander Sinowjews satirische Anti-Utopie «Klaffende Hiohen»1

Sowjetrussland erstaunt immer wieder.
Diesmal schlug von dort ein Meteorit
ein, der an keinen der uns bekannten
Korper erinnert. Ein erstaunliches
Buch. Ein Buch, ohne Beispiel, das
alles iibertrifft, was bisher in diesem
Land iber dieses Land geschrieben
wurde; ich wage zu sagen — auch
Solschenizyn.

Herkunft und Laufbahn haben den
Verfasser, Alexander Sinowjew, nicht
gerade fiir den Samisdat vorherbe-
stimmt. Uberwiegen unter den Autoren
des Samizdat marginale Schriftsteller,
die vorwiegend noch der alten Intelli-
gencija angehdren und oft jiidischen
Ursprungs sind, so ist der vormals dem
sowjetischen Establishment sehr nahe-
stehende Sinowjew hier eher eine Rand-
figur. Miitterlicherseits von béduerlicher,
véterlicherseits von proletarischer Ab-
stammung, von russischer Nationalitiit,
1922 geboren, aus dem Grossen Vater-
landischen Krieg von Orden und Me-
daillen bedeckt zuriickgekehrt, Partei-
mitglied, beginnt Sinowjew eine rapide
wissenschaftliche und ideologische Kar-
riecre am Philosophischen Institut der
Sowjetischen Akademie der Wissen-
schaften in Moskau. Schon nach kurzer
Zeit gilt er als einer der bedeutend-
sten sowjetischen Spezialisten fiir Lo-
gik. 1966 erhilt er fiir dieses Fach den

Lehrstuhl an der Moskauer Universitit.
Gleichzeitig ist er als Forscher am re-
nommierten Philosophischen Institut
der Akademie der Wissenschaften titig,
Zahlreiche seiner Biicher und Aufsétze
werden ins Englische und ins Deutsche
iibersetzt.

1974 wihlt ihn die Finnische Aka-
demie der Wissenschaften zu ihrem
Mitglied. Doch die sowjetischen Auto-
rititen verweigern ihm die Reise nach
Helsinki. Seine Kritik am Regime, vor
allem am System, war unter Studenten
und in Universitidtskreisen zu dieser Zeit
bereits bekannt. Jetzt verfasst er in nur
wenigen Monaten sein Monumental-
werk «Klaffende Hdéhen». Auf nahezu
600 enggedruckten Seiten, ohne Un-
terbrechungen, ohne Einhalt, ein flies-
sender Strom von Auskiinften, Anga-
ben, Informationen. Ein wahres enzy-
klopddisches Kompendium. Ein Mo-
saik der sowjetischen Gesellschaft. Auf
meisterhafte Art, bis in die Sprache,
satirisch verzerrt und verfremdet. Ort
der Handlung ist der Staat Ibansk (eine
Kontraktion aus dem verbreitetsten rus-
sischen Vornamen Ivan und dem russi-
schen Verb «iebat’» =ficken, das we-
gen seiner Vulgaritdt in kein russi-
sches Worterbuch aufgenommen wird, -
in der Volkssprache, besonders in Flii-
chen, jedoch ausserordentlich stark ver-



64 SINOWIJEW

breitet ist). In ganz absehbarer Zeit
wird sich hier der uralte Traum der
Menschheit erfiillen: die Verwirkli-
chung des Sozismus (eine Kontrak-
tion von «Sozialismus», gleichzeitig
eine Parodie auf die sowjetische Ma-
nie der Abkiirzungen wie etwa «Soz-
realismus» fiir sozialistischen Realis-
mus u. a.). Die «klaffenden Hohen»
dieses Sozismus zeichnen sich bereits
am Horizont ab?2.

«Dank der Erfahrung eines Dialogs
wdhrend dreissig Jahren habe ich dieses
Buch sehr schnell geschrieben ... Die
Welt muss wissen, wer wir sind; sie
muss unsere schlechten und unsere guten
Seiten kennen, die Aspekte unseres Le-
bens, denen niemand Beachtung schenkt.
Ich wolite keine Literatur machen, son-
dern eine Art Enzyklopddie des sowjeti-
schen Lebens. Dennoch ist dieses Buch
nicht nur die Beschreibung dessen, was
besteht; ich habe ebenfalls die Folgen
analysiert, die sich aus meinen Hypo-
thesen im Bereich des gewdhnlichen Le-
bens ergeben konnten, zum Beispiel aus
der Idee der Gleichheit, um diejenige der
absolut monstrisen Ungleichheit nachzu-
weisen,; oder aus der Idee des Guten,
das durch das Mittel der Gewalt ver-
wirklicht, das monstrose Ubel entstehen
lasst ...»

Die Hiiter der sozialistischen Ord-
nung schlugen sofort zuriick. Nur we-
nige Tage, nachdem sein Buch erstmals
in russischer Sprache im Westen er-
schien, wurde Sinowjew zur Un-Person
in der Sowjetunion. Auf den Ausschluss
aus der Partei folgten der Verlust des
Lehrstuhls, ein generelles Publikations-
verbot und die Aberkennung simtlicher
akademischer Titel. Sinowjew hat un-
lingst um die Erlaubnis zur Emigra-
tion nachgesucht.

Doch auch die «Andersdenkenden»

in der Sowjetunion bdumten sich gegen
Sinowjew auf. Seine kritische Bestands-
aufnahme der sowjetischen Gesellschaft
hatte auch vor der Opposition nicht
haltgemacht. Ermdglichte Sinowjew
zufolge doch iiberhaupt erst die Exi-
stenz der sogenannten «liberalen» In-
telligencija, den ungeheuren Schrecken,
den Alptraum der sowjetischen Reali-
tdt zu verschleiern.

In Sinowjews Portritgalerie kaputter
Existenzen, einer wahren Judas-Galerie,
um mit Grossman zu sprechen, ver-
mochte sich mancher im Moskauer Le-
ben eine Rolle spiclende Intellektuelle
wiederzuerkennen. Auch wenn, mit
einer einzigen Ausnahme (der des Bild-
hauers Ernst Neizvestnyj) iiberhaupt
keine Eigennamen genannt werden. Die
Hauptprotagonisten des Buches figu-
rieren unter vollig anderen Benennun-
gen, die nahezu archetypisch das Be-
zeichnete meinen — oder aber genau sein
Gegenteil. Die Vertreter des Establish-
ments und die Mitldufer treten auf als
«der Denker», «der Gelehrte», «der
Soziologe», «der Theoretiker», «der
Sekretdr», «das Mitglied», «der Kolla-
borateur», «die Ehefrau». Die der Op-
position als «der Schizophrene», «der
Denunziant», «der Schwitzer», «der
Schmierfink», «der Schreihals» -
Scheltnamen, die ihnen vom feindlichen
System verlichen wurden.

Unter der Opposition kommt dem
«Pravdec», dem Gerechtigkeits- bezie-
hungsweise dem Wahrheitssucher, eine
besondere Bedeutung zu. Es ist, vollig
unverkennbar, Solschenizyn. Sinowjews
Auseinandersetzung mit Solschenizyn
triffit den Kern des Buches: die Be-
deutung der Ideologie und ihr Zusam-
menhang mit der Macht in der sowje-
tischen Gesellschaft.

Die Ideologie spielt in der Gesell-



SINOWIJEW 65

schaft keine reale Rolle. Man spiirt sie
zwar liiberall, kann sie jedoch nicht
identifizieren. Den Machthabern nahe-
zulegen, die offizielle Ideologie zu ver-
dndern — und damit das Verhalten der
Fiithrung selbst — ist absurd und naiv.
Selbst wenn sie das wollten, sie konnten
es nicht. Denn fiir den sozialen Me-
chanismus ihrer Macht geht es ja nicht
um den Glauben an die Wahrheit, son-
dern um die Existenz irgendeiner Ideo-
logie, um ihr formales Funktionieren
und nicht um ihren Inhalt. Die Falsch-
heit einer Ideologie zu denunzieren, ist
absolut sinnlos. Es gibt weder falsche
noch wahre Ideologien. Bezieht sich die
soziale Rolle der Ideologie doch auf
ein ganz anderes konzeptuelles System.

Selbst wenn das Regime auf Terror,
Unterdriickung und Gewalt verzichtete,
was Solschenizyn fordert, so wird sich
damit der Charakter der sowjetischen
Gesellschaft nicht dndern. Diese ist
ihrem Ursprung und ihrem Wesen nach
eine ideologische Gesellschaft. Und jede
andere offizielle Ideologie, meint Si-
nowjew, wiirde denselben Zorn Sol-
schenizyns heraufbeschworen. Die so-
wjetische Ideologie — so unzulidnglich
und verbesserungsbediirftig sie auch im-
mer sein mag - ist als Sozialstruktur
ein fertiges und geschlossenes Ganzes.

«Das Entstehen der Ideologie unter-
liegt nicht der Kontrolle der Menschen.
Es ist ein Geheimnis, dessen Prinzip zu
erldutern unmaoglich ist, auch wenn sich
alles vor unseren Augen abspielt. Solange
die Menschen noch in den Prozess des
Entstehens einer Ideologie eingreifen
konnen, wissen sie noch nicht, dass es
sich um eine Ideologie handelt. Wenn
sie es zu bemerken beginnen, dann ist es
bereits zu spdt. Hierin liegt der Grund
dafiir, dass, wenn die Ideologie auftritt,
sie bereits alle ihre Eigenschaften be-

sitzt. Die Texte haben eine Geschichte.
Doch die Ideologie als solche hat keine
Geschichte, denn ihr Entstehen ist das
Bewusstwerden ihrer sozialen Funktion
und nicht ihrer Form oder ihres Inhalts.
Die Ideologie wird als eine Tatsache ge-
nommen, sie ist zu beriicksichtigen oder
auch nicht, wie eine Naturnotwendig-
keit, und nicht wie ein Ergebnis des Ver-
standes oder des menschlichen Wahn-
sinns. »

Die absolute Notwendigkeit der
Ideologie fiir den sozialen Mechanismus
der Macht — das ist fiir Sinowjew der
Schliissel zum Verstdndnis der «ge-
schlossenen» Gesellschaft von lbansk
beziehungsweise der Sowjetunion. Eine
Gesellschaft, der diejenigen am unent-
behrlichsten sind, die nichts bewirken;
in der sich die vorbildlichen Biirger da-
durch auszeichnen, dass sie alles tun,
«um wie alle zu sein»; wo die Interes-
sen der Gruppe immer nur die der Fiih-
rer sind, die sich niemals irren. Sinn-
los, an diese Gesellschaft neuen Typus
mit Kriterien der Moral und des Rechts
heranzugehen, wie Solschenizyn!

«Unser Land», sagt der der Opposi-
tion angehodrende «Schwitzer», «ist auf
der Grundlage von Postulaten erfunden
worden, die auf keinen Fall zu verwirk-
lichen sind. Wir sind die Frucht der
krankhaften Einbildung eines Schizo-
phrenen.» Als «Geschdpfe eines erfun-
denen, abstrakten Landes», als « Desin-
karnierte» bezeichnet ein anderer Ver-
treter der Opposition die Bewohner von
Ibansk. Worin aber besteht die Aufgabe
der guten abstrakten Biirger eines ab-
strakten Landes? In der Erbauung des
Ismus = Ivanismus = Sozismus: «Die
Doktrin der hichsten, fundamentalsten,
tiefsten, universalsten, allmdchtigsten,
unwiderlegbarsten Gesellschaft, gendhrt
von der gesamten vergangenen Entwick-



66 SINOWIJEW

lung der Menschheit und bestdtigt durch
die ganze zukiinftige Entwicklung der
Menschheit.» Nicht etwa irgendeine so-
ziale Theorie, sondern das Soziale als
solches. Und das Baumaterial des Is-
mus? Devisen, Direktiven, Berichte,
Rapporte, Appelle, Resolutionen. Die
Baumeister? Ivanologen, Spezialisten
der Klassiker des Ismus.

Die Herrschaft des Ismus, das be-
deutet Illusion an Stelle der Realitit.
Sinowjew weist dieses Phinomen an
Hunderten, wenn nicht Tausenden von
Teilaspekten nach: Rontgenaufnahmen
des Mikrokosmos der «geschlossenen»
Gesellschaft mit der Ideologie des Is-
mus. In seinem Buch gibt es keinen Hel-
den, es gibt auch keine kontinuierliche
Handlung. Es ist auch nicht der Autor,
der spricht. Sinowjews soziologische
und philosophische Satire ist als so-
ziale Polyphonie konstruiert. Das Wort
haben Systemanhidnger wie Opponen-
ten, Mitarbeiter des KGB und Staats-
funktionire wie Kiinstler und Gelehrte.
In Form von Reflexionen, Monologen,
Dialogen, als Anekdoten, Parabeln,
Sketches, in Reimen, Liedern und Bén-
kelversen — « Es geht ein Gespenst um in
Europa, das alte Gespenst des Ismus» —
tragen sie ihre Gedanken vor, kommen-
tieren sie von ihrer Warte aus den so-
zialen und ideologischen Mechanismus
der Gesellschaft, in der sie leben: Par-
teiversammliungen, Abfassung von Re-
chenschaftsberichten, Reden der Funk-
tionére, die Jugendorganisation der Pio-
niere, Armee, Gericht, Polizei, Gefing-
nis, Verlage, Ausstellungen, Theater,
westliche Radiostationen, Reisen ins
Ausland, Wohnungsprobleme, Denun-
ziationen, Wahlen, Rehabilitierung der
Soziologie, Genetik und Kybernetik,
die Akademie der Wissenschaften —
und immer wieder, kontrapunktisch, die

Intelligentsia, die Horde der Mitldufer
(darunter zahlreiche Angehoérige der
Opposition) und die ganz wenigen Un-
abhingigen.

Mit seinen satirischen Beschreibun-
gen und Zeugnissen dieser Art legt Si-
nowjew gleichsam die Hand in die klaf-
fenden Wunden des Systems: der Wi-
derspruch der Wirklichkeit mit der
Ideologie. Die Fiktion, die die herr-
schende Ideologie des Ismus zur hoch-
sten Wirklichkeit erklédrt, die Utopie, ist
demnach nichts anderes als die zu ihrem
Ungliick verwirklichte Anti-Utopie.

Sinowjews geniale sprachliche Bloss-
stellung und Ironisierung des jeder Lo-
gik entbehrenden offiziellen Jargons,
seine literarischen Mittel erinnern an die
grossen russischen Satiriker Sostschen-
ko, Zamjatin und Bulgakov. Seine
Sprache findet zuweilen die Gewalt eines
Rabelais, seine Bilder gleichen den
Schrecken Orwells. Vor allem aber hat
Saltykow-Schedrin mit seiner genau
hundert Jahre frither verfassten Satire
tiber den Mikrokosmos der russischen
Provinzstadt Glupost’ (deutsch:
Dummbheit) bei Sinowjew Pate gestan-
den.

Doch Sinowjews Bedeutung wird
nicht durch die Kunstform seiner Sa-
tire bestimmt. Und wenn am Anfang
der Vergleich mit Solschenizyn zum
Vorteil Sinowjews entschieden wurde,
so sollte damit in nichts Solschenizyns
Bedeutung als Romancier geschmélert
werden. Die beiden schriftstellerischen
Temperamente lassen sich nicht mitein-
ander messen.

Im Unterschied zu Solschenizyn be-
stand Sinowjews Absicht darin, mit
nichts anderem als den Mitteln der for-
malen Logik die Absurditidt des ideo-
logischen Systems nachzuweisen. Si-
nowjew hat kein eigenes Programm, er



SINOWIJEW . 67

hat vor allem keine eigene Ideologie.
Emotionaler Furor, denunziatorische
Methoden sind ihm fremd. Nahezu res-
sentimentlos und zutiefst pessimistisch,
ist ihm die bisher wohl wichtigste, weil
systemimmanente Analyse der sowjeti-
schen Gesellschaft gelungen — wobei
«sowjetisch» leicht mit anderen Namen
dhnlicher «geschlossener», totalitdrer
Gesellschaften des 20. Jahrhunderts
ausgewechselt werden kann. Ein Buch,
das in Zukunft kein politisch Interes-
sierter wird ignorieren konnen. Ein
Buch, das eine Generation von Pro-
fessoren und Studenten mit Material
versorgt.

Jutta Scherrer

1Die russische Originalausgabe «Zija-
jusCij vysoty» und eine franzosische Aus-
gabe «Hauteurs béantes» erschienen 1976
im Lausanner Verlag L’Age d’Homme. Das
Werk wird deutsch beim Diogenes Verlag
in Zirich erscheinen. - 2Das russische
«klaffend», zijajuscij, ist bis auf den An-
fangsbuchstaben mit dem Adjektiv «strah-
lend », sijajusCij, identisch. Letzteres ist dem
vom parteipropagandistischen = Jargon
durchdrungenen sowjetischen Biirger als
Epitheton ornans im Gebrauch von «strah-
lende Hohen des Kommunismus» ge-
ldufig, vor dessen Verwirklichung sich die
sowjetische Gesellschaft geméss offizieller
Interpretation unmittelbar befindet. Dage-
gen wird das Adjektiv «klaffend» vom
sowjetischen Leser stets mit «Abgrinde»
in Verbindung gebracht.

SOLDATENGESCHICHTEN AUS DER UDSSR

Ein noch nicht abgeschlossener und da-
mit auf Monumentalitit zielender Ro-
man und eine mittelstarke Erzdhlung
stecken das literarische Feld und auch
die literarische Entwicklung eines
Schriftstellers ab, der seit seinem Aus-
schluss aus dem Sowjetischen Schrift-
stellerverband im Februar 1974 nur
noch als Samisdatautor am literari-
schen Leben seines Landes beteiligt ist.

Das Thema der neoveristischen Er-
zéhlung ist populdr. «Brieffreundschaf-
ten» spielen im sowjetischen Leben
nicht nur eine grosse, weil gesell-
schaftlich ritualisierte Rolle, sondern
werden als Zeichen sozialistischer Kon-
taktpflege auch kriftig von oben ge-

fordertl, Zeitungsleser schreiben an ver-
diente Helden und Heldinnen der Ar-
beit; Schiiler und Schiilerinnen an Kos-
monauten und Veteranen aus Welt- und
Biirgerkrieg. Kasernen werden mit Post
iiberschwemmt. Hier sind es vor allem
die einsamen Midchen, die an unbe-
kannte Soldaten schreiben, um ihnen
den Dienst am Vaterland zu versiissen.
Die Korrespondenz, von Offizieren und
Politkommissaren weitergeleitet, schlift
frither oder spiter von selber ein; mit-
unter aber entsteht aus ihr eine wirk-
liche Freundschaft, mitunter auch eine
Ehe.

Ein solcher Briefeschreiber ist auch
Woinowitschs Unteroffizier Altynnik,



68 SOLDATENGESCHICHTEN

der es wihrend seiner Dienstzeit auf
hundert Brieffreundinnen bringt. In
einem Pappkarton unter seinem Bett
verwahrt er, aufgeschliisselt nach Na-
men, Alter und beigelegtem Photo, die
Kartothek seiner platonischen Verehre-
rinnen, denn Altynnik geniigt vollauf
der schriftliche Verkehr. Er dichtet sich
eine ungliickliche Kindheit und einen
nervenverschleissenden Dienst zurecht,
lasst sich nach Kriften bedauern, bleibt
aber sonst auf Distanz bedacht, bis
ihn das Schicksal in der Person der re-
soluten Witwe Ljudmila Syrowa ereilt.
Und nun verdndert sich auch der Duk-
tus der Erzidhlung, das Harmlose wird

zur Kategorie des Bosen, dtzende ver- -
bale Sdure zerfrisst die anfangs noch

wohlwollende Komik,

Auf einer Dienstreise, die Altynnik
tiber Ljudmilas Wohnort fiihrt, bestellt
er sie leichtsinnigerweise zu einem Ren-
dezvous an die Bahnstation. Als er
feststellt, dass sie mindestens zehn, wenn
nicht ganze zwanzig Jahre ilter ist als
auf dem Photo, das sie ihm geschickt
hat, moéchte er am liebsten Reissaus
nehmen. Doch der Zug fahrt ihm vor
der Nase davon, und da der nichste erst
in vierundzwanzig Stunden geht, nimmt
er ihr Angebot an, bei ihr zu iiber-
nachten. Diese vierundzwanzig Stunden
geniigen Ljudmila, um Altynnik mit
Hilfe des Alkohols, der von ihrem am
Rinkespiel beteiligten Bruder Boris ge-
stellt wird, zuerst ins Bett und dann zum
Standesamt zu schleppen.

Was folgt, ist von beklemmender
Drastik. Altynnik verschweigt seinem
Kommandeur, dass er geheiratet hat,
wird aber durch Beschwerdebriefe Ljud-
milas, die inzwischen einen Sohn zur
Welt gebracht hat, zum Gestdndnis ge-
zwungen. So beschliesst er, sich durch
Flucht Ljudmilas Nachstellungen zu

entzichen. Doch am Tage seiner Ent-
lassung steht sie, den Sdugling im Arm,
wartend vor dem Kasernentor. Vor dem
Hintereingang aber hat sich Boris po-
stiert, um ihn abzufangen. Gemeinsam
schleppen sie den sich Strdubenden zur
Bahnstation, wo sie den néchsten Zug
nach Kirsawod, der Stitte seiner demii-
tigenden Kapitulation, besteigen.

Die Katastrophe, verstanden als
Preisgabe an die Banalitit der Zwinge,
ldsst nicht lange auf sich warten. Auf
den ersten Spross jener verhidngnisvol-
len Liebesnacht folgt sehr rasch ein
Kind nach dem anderen; noch rascher
und roher vollzieht sich die Wandlung
Altynniks aus einem forschen Manns-
bild in einen verpriigelten Ehehund, der
von seiner Frau in den Abgrund einer
Verzweiflung getrieben wird, deren La-
cherlichkeit ihr nichts von ihrer tod-
lichen Endgiiltigkeit nimmt.

Schicksal als Entwiirdigung und Per-
sonlichkeitsverlust kann auch komisch
sein, Die Verkiimmerung eines Brau-
ches, des Briefeschreibens, der doch
einmal als einsamkeitsiiberwindende
Kontaktgeste sozialistischer Solidaritét
konzipiert war, zur spiessigen Aller-
weltsumarmung wird von Woinowitsch
préazise und bose auf ihre tritbe Mittel-
madssigkeit reduziert. Das Fatum trigt
Pliisch und Fusslappen, das Liebesmahl
besteht aus Wodka und Bratkartoffeln,
die Liebesnacht aus trunkenem Geran-
gel und Gefummel, aus Ubelkeit und be-
wusstlosem Schlaf, auf den ein furcht-
bares Erwachen folgt.

Woinowitsch, der Meister der Banal-
schilderung und Banalentlarvung, geht
hier in eine Dimension iiber, wo die
Trivialitit des Alltags zur Tragddie
wird, die er frither nie anvisierte, und
die nun zum Sprungbrett fiir sein bisher
kiihnstes Werk, den «Tschonkin» wird,



SOLDATENGESCHICHTEN _ 69

von dessen geplanten fiinf Teilen bisher
nur zwei vorliegen2. Doch auch diese
auf einen gemeinsamen inhaltlichen und
stilistischen Nenner zu bringen, fillt
nicht leicht.

Ein sowjetisches Flugzeug macht,
einige Wochen vor dem Ausbruch des
Zweiten Weltkriegs, auf einer Kolchos-
wiese irgendwo in der verlorensten Pro-
vinz eine Bauchlandung. Der Soldat
Iwan Tschonkin, ehemals Land- und
Hilfsarbeiter, nun Rekrut bei einer Flie-
gereinheit, wird als Wache — ohnehin
gehort er nun zum Bodenpersonal -
zum Schutze des kostbaren Wracks
hinbeordert. Wie in Gogols « Revisor»
hilt der ewig verschuldete, von biiro-
kratischen Vorgesetzten geplagte Kol-
chosvorsitzende Iwan Tschonkin fiir
einen Spitzel der Behorden, der gegen
ithn Material sammeln soll, wie denn
uberhaupt der arglose Tschonkin so oft
von einer Falle in die andere stolpert,
dass man an dieser Tumbheit langsam
zu zweifeln beginnt. Soviel Unschuld,
aufs belletristische Brot gestrichen, ist
allemal verdichtig. Tschonkin, das hat
man sehr bald heraus, ist eine Kunst-
figur, und als solche dazu da, die fin-
stere Ungereimtheit der Umwelt durch
Einfalt transparent zu machen.

Tschonkin, von dem Midchen Njura
liebevoll gepflegt, richtet sich also in sei-
ner ungemiitlichen Lage ein. Dass man
ihn, als Woche um Woche verstreicht,
ohne dass er abgelost wird, einfach ver-
gessen haben konnte, beginnt ihm erst
langsam zu ddmmern. Da, mitten in
diese existentielle Verunsicherung,
bricht der Krieg aus. Eine KGB-Ab-
teilung, vom Spionagefieber erfasst,
riickt aus, um ihn zu verhaften. Der
vergessene, der iiberzihlige und iiber-
fliissige Tschonkin wird zum Zielobjekt
jener Institution, die, wie es heisst, seit

jeher einen «gleichbleibend erfolgrei-
chen Vernichtungskrieg gegen die eige-
nen Staatsbiirger fiihrt». Tschonkin
setzt sich zur Wehr, da in der Wach-
dienstvorschrift nirgends festgelegt ist,
dass man einen Wachsoldaten durch
Haftbefehl von seinem Posten ablosen
darf. Dennoch wird er iiberwiltigt und
als Volksfeind abgefiihrt, mit dem Ver-
sprechen allerdings, wiederzukommen
und Rache zu nehmen.

Das, was Platonow in seiner Revo-
lutionsmoritat « Unterwegs nach Tsche-
vengur» wie im Traume beherrschte,
die Korrelation zwischen utopisch aus-
ufernder Fabel und straffer Form, ist
Woinowitsch nicht gelungen. Er ist kein
Triaumer, kein Visionir, sondern auch
hier ein ins satirische Kraut schiessender
Realist. Dies allerdings, nimmt man sei-
nen literarischen Werdegang zum Mass-
stab, von erstaunlichem Format und
uiberraschendem Einfallsreichtum. An-
leihen bei Gogol, Grimmelshausen und
natiirlich auch Platonow sind uniiber-
horbar. Aus der eigenen Werkstatt
stammt die Sprache, der bis heute noch
keine Ubersetzung gerecht geworden ist.
Schliesslich hat Woinowitsch Jahre ge-
braucht, um sein brillant beherrschtes
Vulgirrussisch zu jenem Sublimjargon
zu steigern, der das phantastisch Aus-
schweifende des «Tschonkin» liberhaupt
erst plausibel macht. Auf die Fortset-
zung jedenfalls darf man gespannt sein.

Helen von Ssachno

I'Wladimir Woinowitsch, Brieffreund-
schaften. Aus dem Russischen von Heddy
Pross-Werth, Luchterhand-Verlag, Darm-
stadt und Neuwied 1976. — 2Die denkwiir-
digen Abenteuer des Soldaten Iwan Tschon-
kin. Aus dem Russischen von Alexander
Kaempfe, Luchterhand-Verlag, Darmstadt
und Neuwied 1976.



70 BUCHNER-LITERATUR

EVANGELIUM DES SOZIALISMUS ODER EVANGELIUM

DER LIEBE?

Uber Georg Biichners Gegenwdrtigkeit

Drei Generationen hat es gedauert, bis
Georg Biichner — 1837 dreiundzwanzig-
jahrig in Ziirich an Typhus gestorben —
sich auf dem Theater durchsetzte. Dann
aber wurde er (und wird bis heute)
von so gut wie allen literarischen Rich-
tungen gefeiert mit dem Pathos des
«Denn er war unser!», Naturalismus
und Expressionismus, gesellschaftskriti-
sches und psychologisches Theater, rea-
listische und surrealistische ( «absurde»)
Dramaturgie und selbst noch das Thea-
ter der Grausamkeit Antonin Artauds
und das dokumentarische Drama - sie
alle, die ihrerseits untereinander so we-
nig miteinander gemeinsam haben, sind
sich jedenfalls darin einig, dass sie Biich-
ners Dramen, ihren Themen und Tech-
niken, entscheidende Anregungen zu
verdanken haben. Paradox der Litera-
turgeschichte: Georg Biichner, der nie
eins seiner Stiicke auf der Biihne er-
leben konnte und sich mit riihrender
Beflissenheit um die Gunst eines Lite-
rators wie Karl Gutzkow (wer kennt
ihn noch?) bemiihen musste, ist heute
anerkannt als «der erste moderne Dra-
matiker».

So David G. Richards In seinem im
Sommer 1977 erschienenen Biichner-
Buch, das diesen Rang und diese Stel-
lung schon im Titel signalisiert: « Georg
Biichner and the Birth of the Modern
Drama» (State University of New
York Press: Albany, New York, 289
Seiten). Es handelt sich um die erste
umfassendere Gesamtdarstellung des
Lebens und Werks Biichners in engli-

scher Sprache — zwOlf Jahre nach der
Eroffnung des Schauspielhauses des
New Yorker Lincoln Center mit « Dan-
tons Tod» und sechs Jahre nach Jona-
than Millers aufsehenerregender « Dan-
ton»-Inszenierung im National Theatre
in London. Und wenn Richards auch

" dem Thema der weitreichenden Wir-

kung des Biichnerschen Werks trotz des
vielversprechenden Titels nicht néher
nachgeht, so stellt seine zusammenfas-
sende Pridsentation und Deutung der
Dramen doch zumindest eine unent-
behrliche Voraussetzung dar fiir die Er-
forschung der Griinde jener nachhal-
tigen Impulse, die seit fast hundert
Jahren von ihnen ausgegangen sind.
Welche menschliche Substanz hinter
einer solchen Wirkung steht, ist viel-
leicht die Frage, die sich heute zuerst
aufdringt. Die Erfahrung einer Enttdu-
schung in erster Linie! Nicht zu den
geringsten Verdiensten von Richards’
Buch gehort es, dass nachdriicklich auf-
merksam gemacht wird auf die friihsten
Arbeiten Georg Biichners: auf die
Schulaufsitze des Darmstiddter Gymna-
siasten; denn als Hintergrund zu der
Vergeblichkeitsstimmung vor allem des
«Danton» ldsst der jugendliche Idealis-
mus dieser kleinen Elaborate, in denen
das Thema des Heroismus der Freiheit
sich so stark ausprigt, besonders ein-
leuchtend erkennen, wie die Krise ge-
artet war, die Biichners dichterischen
Anfiangen unmittelbar vorausging. Ri-
chards vergleicht sie mit der sogenann-
ten Kant-Krise Heinrich von Kleists.



BUCHNER-LITERATUR 71

Einleuchtend gewiss; aber ist es nicht
doch eher — so muss man angesichts
der Altersverhéltnisse zundchst einmal
fragen - eine typische Adoleszenz-Krise
(die dann in diesem Falle eben unge-
wohnlich grosse schopferische Energien
freisetzte) ? Zu bedenken ist in dem ge-
gebenen Zusammenhang ndmlich, ob
die idealistische Gesinnung solcher
Schulaufsitze wirklich als Schliissel zur
eigenstindigen Ideenwelt des Schiilers
aufgefasst werden darf statt als blosser
Reflex des schulbehordlich Gewiinsch-
ten oder doch Vermittelten. Dass Biich-
ner (wie sein Herausgeber Werner R.
Lehmann entdeckt hat) in diese Auf-
sidtze ganze Passagen aus Fichtes « Re-
den an die deutsche Nation» aufgenom-
men hat ohne die Hoflichkeitsgeste der
Anfiihrungszeichen, mag die Gedanken
in diese Richtung lenken, und mehr
noch mag dies die neuerlich von Ger-
hard Schaub einwandfrei festgestellte
Tatsache, dass die Schiilerarbeiten her-
vorgegangen sind aus der im Darm-
stddter Gymnasium intensiv gepflegten
Tradition des Rhetorik-Unterrichts.
Dies zu erwdhnen und zu iiber-
legen ist von Belang wegen der Frage,
die sich anschliesst: wenn der Idealis-
mus der Friihzeit adoleszent ist, ist es
dann die darauffolgende Verzweiflungs-
stimmung (in der der Dichter Biichner
zu sich selbst findet) nicht auch? Ist
sie jugendlicher Weltschmerz oder eine
Reaktion von grosserer Reife — ndm-
lich die einsichtige Reaktion auf die
Erfahrung des Fehlschlags der Um-
sturzbewegung in Hessen, an der Biich-
ner im Friihjahr 1834 mit seiner auf-
wieglerischen Flugschrift «Der hessi-
sche Landbote» fiihrend beteiligt war?
Ein wichtiger Punkt — und iiber ihn
gilt es auch iiber die sonst so plau-
sible Darstellung von Richards hinaus

noch Klarheit zu schaffen. Denn er-
staunlich ist doch, dass Biichner am
9. Dezember 1833 iiber «die politischen
Verhdltnisse» seiner Gegenwart und
Umwelt mit der Emporung des revolu-
tiondren Aktivisten schreiben kann, er
bete jeden Abend «zum Hanf und zu den
Laternen», — wihrend sein wohl be-
rithmtester Brief, das undatierte Schrei-
ben mit den vielzitierten Worten: «Ich
fiihle mich wie zernichtet unter dem
grdsslichen Fatalismus der Geschichte»,
von dem lange massgeblichen Heraus-
geber Fritz Bergemann und Dutzenden
von Biichner-Forschern «November
1833 » datiert wird. Merkwiirdig in der
Tat: der tatendurstige Revolutionér
als passiv Verzweifelter! Niichterne Phi-
lologie kann hier vielleicht einiges kli-
ren. In dem angeblichen November-
brief steht auch der Satz, der doch Ge-
nerationen von Herausgebern hitte
stutzen lassen sollen: « Bei uns ist Friih-
ling»; der Brief ist offensichtlich (nicht
nur aus diesem Grunde, wie V. Wis-
sing-Nielsen schon vor zwanzig Jahren
betont hat) ins Friihjahr 1834 zu da-
tieren. Gerade um diese Zeit aber
schreibt Biichner den « Hessischen Land-
boten», seinen Aufruf zur Revolution
gegen «die Reichen». Ein Widerspruch
offenbar, der noch bei Richards mit
Verwunderung registriert wird (S. 13).
Muss man also (mit Lehmann etwa)
annchmen, dass es sich bei dem agita-
torischen Pamphlet um eine «heroisch-
glaubenslose Anstrengung» gehandelt
hat ? Der Politiker Biichner als Zyniker ?
Oder kann man umgekehrt die Dinge
vielleicht so sehen, dass der Geschichts-
pessimismus Biichners, der eine Ande-
rung der Verhiltnisse von vornherein
fiir unmoglich hilt, mehr scheinbar ist
als real, wie Gerhard Jancke in seinem
1975 erschienenen Buch argumentiert



12 BUCHNER-LITERATUR

(«Georg Biichner, Genese und Aktuali-
tit seines Werkes», Kronberg: Scrip-
tor-Verlag)?

Es gibt eine andere Moglichkeit:
dass ndmlich der mit dem « Hessischen
Landboten» gleichzeitige Pessimismus-
Brief von etwa Ende Mairz/Anfang
April 1834 ein Reflex der ersten kon-
kreten politischen Erfahrung Biichners
ist und damit eines entscheidenden
menschlichen Reifeprozesses. Am An-
fang des Jahres hatte Biichner den
Butzbacher Pfarrer Friedrich Ludwig
Weidig kennengelernt, der mit Biich-
ners Verschworergruppe gemeinsame
Sache machte, dessen politisches Kon-
zept aber gleichwohl anders geartet
war: liberalistisch-konstitutionell statt
radikal umstiirzlerisch aus der unter-
sten Schicht heraus. Wir wissen, dass es
zwischen Biichner und Weidig zu ern-
sten Auseinandersetzungen kam (spéter
im Jahr war Biichner zutiefst verbit-
tert iiber Weidigs Eingriffe in seinen
Text des «Landboten», musste sich
schliesslich jedoch zufrieden geben mit
dem Kompromiss der von Weidig stark
revidierten Fassung, die dann als ein-
zige gedruckt wurde). Es ist nicht un-
wahrscheinlich, dass seine Krise vom
Friihjahr 1834 (was immer sonst daran
mitgewirkt haben mag in mehr privater
Hinsicht) zu sehen ist im Zusammen-
hang dieser enttiuschenden Begegnung
mit den politischen Realitdten inner-
halb des Verschworerkreises selbst. Und
diese Erfahrung gibt dann seiner seeli-
schen Entwicklung im weiteren Verlauf
des Jahres 1834 ihre schmerzliche Pri-
gnanz: die Umsturzbewegung (innerlich
gefahrdet durch den Kompromiss im
Programm) scheitert an der Macht-
stellung der Regierenden und an der
Unbereitschaft der «Armen», die sie
befreien wollte. Die Verzweiflungsstim-

mung, in der Biichner im Januar 1835
die Arbeit an seinem ersten Drama,
«Dantons Tod», aufnimmt, ist daher
alles andere als spdtpubertirer Welt-
schmerz, vielmehr die Enttduschung
jener politischen Hoffnungen, fiir die
Biichner, alles andere als adoleszent un-
bedacht, sein Leben einzusetzen bereit
gewesen war.

Eine ethisch-politische Krise also,
keine erkenntnistheoretische wie bei
Kleist, doch wie bei Kleist ein Prozess
entscheidender Personlichkeitsbildung,
in dem in beiden Fillen die Berufung
zum literarischen Gestalten erfahren
wird.

Was fiir eine Dichtung ist es aber,
die aus einem solchen Prozess hervor-
gegangen ist — und dann so intensiv
gewirkt hat seit dem Anfang unseres
Jahrhunderts ?

In der Biihnengeschichte figuriert
Biichner, wie sehr eindrucksvoll deut-
lich wird aus Richards’ souverdner
Uberschau (S. 207ff.), vornehmlich als
Favorit der politischen Linken. Ri-
chards selbst schliesst sich, mit den
notigen Differenzierungen, die sich aus
der professionellen Optik der Eule der
Minerva von selbst ergeben, dieser
Sicht im wesentlichen an. Biichners
eigene sozio-Okonomische Deutung ge-
schichtlicher Prozesse nimmt er sich da-
bei gewissermassen zum Stichwort (8.
16). Nun sind aber Biichners Dramen
oder vorsichtiger: seine Dramenhelden,
Danton, Leonce, Woyzeck, doch eher
getragen von einer pessimistischen, de-
faitistischen Lebensstimmung: wie passt
diese zu dem sozialkritischen Appell,
den die meisten Regisseure und noch
Richards aus den Dramen herausho-
ren? Gewiss: es konnte ein Appell sein,
diejenigen gesellschaftlichen Verhéltnis-
se zu idndern, als deren allzupassive



BUCHNER-LITERATUR 73

Opfer die Protagonisten dargestellt
werden. Auf « Dantons Tod» wire diese
Formel nur mit kritischer Gewalttétig-
keit anzuwenden ; auch Richards spricht
einschrdnkend davon, dass der Autor
den «Pessimismus» und die «Verzweif-
lung» seines Danton teile (S. 45). Schon
eher pointieren die satirischen Ziige der
«Leonce-und-Lena»-Komodie den so-
zialkritischen Affekt Biichners, und
hervorzuheben ist, dass Richards von
seinen Gedankengingen her zu dem
(auch aus anderen Griinden einsichti-
gen) Schluss gelangt, dass der Mérchen-
prinz Leonce am Ende nicht «geheilt»
wird, nicht aufgeweckt wird aus seinen
spielerisch-verantwortungslosen Triu-
mereien: dadurch wird die anti-ideali-
stisch-gesellschaftssatirische = Tendenz
natiirlich auf die Spitze getrieben.

Aber «Woyzeck»? Liest man das
Stiick richtig, wenn man es mit Ri-
chards (und anderen) hinauslaufen
sieht auf den Versuch Biichners, durch
seine kiinstlerische Darstellung eine Be-
wusstseinsverdnderung herbeizufiihren,
die schliesslich «revolutiondre Verin-
derungen» im gesellschaftlichen Zu-
stand in die Wege leite (S. 174)? Auf
Kritik also an einer Gesellschaftsstruk-
tur, die es einem kleinen Mann wie
Woyzeck durch ihre o6konomischen
Zwange verwehrt, ein menschenwiirdi-
ges Leben zu fithren ? « Der Schluss, der
aus Woyzecks Lage zu ziehen ist, ist der-
selbe wie der, der in dem politischen
Pamphlet («Der hessische Landbote»)
behauptet wird: die Gesetze und die Or-
ganisation des Staates miissen gedndert
werden, damit die Armen grésseren Vor-
teil aus ihrer Arbeit ziehen konnen»
(S. 188). Biichner als Sozialkritiker in
erster Linie also.

Nun wire es toricht, Georg Biichner
Sympathie mit den Miihseligen und Be-

ladenen abzustreiten oder auch seine
Emporung iiber die sozialen Ungerech-
tigkeiten des metternichschen Sténde-
staats seiner Zeit. Aber den «Woy-
zeck» als politischen Reformtraktat zu
lesen, das bringt denn doch die Gefahr
mit sich, die Bedeutung des Werks in
einer sozialistischen These zu sehen, die
sein Autor als Privatperson zwar sicher
fiir richtig gehalten, aber nicht notwen-
digerweise auch als Essenz seines Dra-
mas und als das A und O seines Bei-
trags zum Selbstverstindnis der Zeit be-
trachtet hétte.

Das gleiche gilt fiir die — mit der
These von der Propagierung «soziali-
stischer Ziele» (S. 201) nicht eben
gliicklich verbundene - Auffassung Ri-
chards’, dass Biichner uns im «Woy-
zeck» nicht nur sein soziales Testa-
ment, sondern auch seine «endgiiltige
Aussage iiber die Natur des Menschen»
(S. XI) hinterlassen habe: wie er mit
seiner Sozialphilosophie Marx vorweg-
nehme, so mit seiner Anthropologie
Darwin (S. 201). Zugestanden : Biichner
wendet sich im «Woyzeck» und sonst-
wo, direkt und indirekt, gegen alle For-
men des Idealismus und damit auch ge-
gen die idealistische Verherrlichung des
Menschen als eines freien Geistwesens
(S. 180). Aber heisst dies, dass fiir Biich-
ner der Weisheit letzter Schluss nun
gleich in der reduktionistischen These
gefunden sei: der Mensch mit seinen Be-
diirfnissen, Trieben und Instinkten sei
eben ein Tier, gleichgiiltig wie «gebil-
det» (S. 201)? Ist der Mensch, auch
und gerade im «Woyzeck », fiir Biichner
nicht auch anderes, und eben dadurch
Mensch?

Das ist die Crux der Begegnung mit
Biichner in einer Zeit, in der jede Re-
zeption zur ideologischen Aneignung
zu degenerieren droht, so oder so. Ist



74 BUCHNER-LITERATUR

es nicht widerspriichlich, Biichner einer-
seits sozialistischen Reformwillen zu be-
scheinigen, andererseits aber auch wie-
der die Reduktion des Menschen zum
Tier (die sich allenfalls noch tierlieb ge-
ben mag)? Und steht derselbe Wider-
spruch nicht noch hinter der Feststel-
lung, Biichner selbst teile mit seinen Ge-
stalten den Verlust des Glaubens an die
Ideale, ziehe aber eine andere Schluss-
folgerung daraus als sie, namlich diese:
«sich irgendeiner Tdtigkeit zuzuwenden,
wie sinnlos sie auch sein modge» (S.
247)? War das Dramenschreiben eine
solche Titigkeit fiir Biichner? Blosse
Betriebsamkeit? Oder aber — und hier
scheiden sich die Geister — ist es ihm ge-
lungen, in seinen literarischen Werken
bei allem Verlust idealistischer Glau-
bensgewissheiten, bei aller Darstellung
der Animalitidt des Menschen, bei aller
indirekter Forderung nach Reform
noch etwas anderes zwischen den Zeilen
aufleuchten zu lassen: die mehr als ani-
malische Fahigkeit des Menschen, und
noch des geringsten, dem Mitmenschen
liebend zu begegnen und so (und nur
so) die Menschlichkeit des Menschen zu
bekunden ?

Ist das nicht der Sinn einer der er-
greifendsten Szenen seines Werks, aus-
gerechnet in «Woyzeck», dem angeb-
lichen Drama von der Animalitdt des
Menschen? Woyzeck, der Morder der
Mutter seines Kindes, verdngstigt, auf
der Flucht, ausgestossen, das Ende
ahnend, kommt zu seinem Kind:

WOYZECK will das Kind liebkosen,

es wendet sich weg und schreit.
Herrgott !
[...]
Christianche, du bekommst en
Reuter, sa, sa. Das Kind wehrt
sich. Zu Karl [dem «Idioten», der
«das Kind vor sich auf dem

Schoss hilt»] Da kauf dem Bub
en Reuter.
KARL sieht ihn starr an.
WOYZECK! Hop! hop! Ross.
KARL[...] Lduft mit dem Kind weg.

Lehmann stellt (wie andere auch)
diese Szene an den Schluss des «Woy-
zeck», wo sie maximale Wirkung er-
zielt — sie und das, was Biichner darin,
in der ihm eigenen verhaltenen Art,
liber die Animalitdt des Menschen hin-
aus andeuten wollte. Richards billigt
diesen Schluss nicht; er bringt diese
Szene friiher im Stiick unter, wo sie we-
niger stark wirken kann: nur Philo-
logie? Oder auch Deutung? Stellt man
die Szene ans Ende, so hitte sie (und
ihre Bedeutung) in der Schlussszene von
«Dantons Tod» eine exakte Parallele,
die uns eine schone Logik des Mensch-
lichen im Kiinstlerischen wahrnehmen
ldasst, die kaum je beachtet worden
ist: Im Schlussbild des «Danton» wird
in einer dhnlich vignettenartigen Szene —
auf dem Revolutionsplatz, im Hinter-
grund die Guillotine — Lucile, die Gat-
tin des hingerichteten Desmoulins, ge-
zeigt. Sie scheint verstort zu sein in
ihrem Leid; doch als plétzlich eine
Patrouille auftritt, ruft sie in der
«Hellsicht des Schmerzes» (wie Gerhart

- Hauptmann gesagt hitte): «Es lebe der

Konig!» Damit besiegelt sie ihr Schick-
sal: man fiihrt sie sofort «im Namen
der Republik» ab; sie wird den ge-
liebten Mann nicht iiberleben. Soll die-
ses Ende der Lucile nur, wie man bei
Richards liest, die Absurditdt und Sinn-
losigkeit der geschichtlichen Ereignisse
demonstrieren (S. 61)? Demonstriert es
im Raum des Menschlichen nicht das
Gegenteil, die tragische Selbstrealisa-
tion in der Liebe?

In «Leonce und Lena», der Komdodie,



BUCHNER-LITERATUR 75

hingegen zeigt Blichner gerade die Kehr-
seite — Leonces Unféhigkeit, zu solcher
menschlichen Dimension durchzubre-
chen; und nicht zufillig steht gerade
der Schluss des Lustspiels in kontra-
punktischem Verhiltnis zu den Schliis-
sen der ernsten Dramen: das Gliick des
menschlichen Miteinanders (das in
«Woyzeck» und «Dantons Tod» nicht
direkt ins Wort eingeht) wird hier wort-
reich formuliert — wodurch es sich so-
fort als Liige entlarvt. Die Erzihlung
«Lenz» aber kennt einen #hnlichen
Kairos wie die ernsten Dramen. Es
mag sein, dass sie eine medizinisch ak-
kurate Beschreibung der Schizophrenie
enthilt, worauf Richards Wert legt. Sie
ist aber mehr, nicht nur kiinstlerisch-
strukturell (wie Richards mit einleuch-
tenden Beobachtungen belegt), sondern
auch in ihrer menschlichen Substanz.
Freilich ist hier mit der Deformation
der Wahrnehmung durch die Perspek-
tive des Wahnsinns zu rechnen, aus der
heraus alles dargestellt wird, was Lenz
betrifft. Dies vorausgesetzt, mag man als
Beispiel fiir die Moglichkeit der mensch-
lichen Kommunikation aber etwa die
folgende Stelle heranziehen. Eines Mor-
gens geht Lenz hinaus in die winter-
liche Natur: «Alles so still, und die
Bdume weithin mit schwankenden weis-
sen Federn in der tiefblauen Luft. Es
wurde ihm heimlich nach und nach, die
einformigen gewaltigen Fldchen und Li-
nien, vor denen es ihm manchmal war,
als ob sie ihn mit gewaltigen Tonen an-
redeten, waren verhiillt, ein heimliches
Weihnachtsgefiihl beschlich ihn, er mein-
te manchmal seine Mutter miisse hinter
einem Baume hervortreten, gross, und
ihm sagen, sie hdtte ihm dies alles be-
schert; wie er hinunterging, sah er, dass
um seinen Schatten sich ein Regenbogen
von Strahlen legte, es wurde ihm, als

hdtte ithn was an der Stirn beriihrt, das
Wesen sprach ihn an.»

Elternliebe im «Woyzeck», Gatten-
liecbe im «Danton», Kindesliebe im
«Lenz» — Sozialismus? Darwinismus ?
Verzweiflung? Oder doch anderes und
mehr?

«Man muss die Menschheit lieben»,
heisst es in dem Kunstgesprich im
«Lenz», in dem Biichner sein eigenes
kritisches Evangelium ausgesprochen
hat, «um in das eigentiimliche Wesen
jedes einzudringen, es darf ihm keiner
zu gering, keiner zu hdsslich sein, erst
dann kann man sie verstehen.» Und wie
ein Echo klingt es zuriick aus «Leonce
und Lena», dem Lustspiel der hoff-
nungslosen Liebe: «Weisst du auch, Va-
lerio, dass selbst der Geringste unter den
Menschen so gross ist, dass das Leben
noch viel zu kurz ist, um ihn lieben zu
konnen ?»

In den fliichtigen Momenten, in
denen in Biichners Werken wahr und
wirklich wird, was hier programmatisch
ausgesprochen ist — in Woyzecks Be-
gegnung mit seinem Kind, in Luciles
«Es lebe der Konig!», in Lenz’ Vi-
sion — in diesen Momenten wird Liigen
gestraft, was man im allgemeinen fiir
den grossten gemeinsamen Nenner des
Biichnerschen Werks hilt1; Danton for-
muliert ihn folgendermassen: « Wir wis-
sen wenig voneinander. Wir sind Dick-
hduter, wir strecken die Hdnde nachein-
ander aus, aber es ist vergebliche Miihe,
wir reiben nur das grobe Leder ancin-
ander ab, — wir sind sehr einsam.» Dass —
auch — das Gegenteil davon wahr ist,
nimmt den Werken Biichners nichts von
ihrer Tragik, bezeichnet vielmehr deren
Eigenart und damit wohl zugleich auch
einen Grund fiir die Gegenwirtigkeit
dieser Werke noch in unserer Zeit.

Karl S. Guthke



76 BUCHNER-LITERATUR

1Vgl.noch Gerhard Jancke, Georg Biich-
ner, 1975, S. 291: «Die Gegenwairtigkeit
Biichners beruht auf der Tatsache, dass er
in der Novelle <Lenz> und in dem Drama
Woyzeck > gezeigt hat, wie die Strukturen
der Gesellschaft die Realitdt zerstoren, tief
in die Kommunikationsstrukturen einwir-
ken und den Menschen aus der schwachen
Festung seiner Identitdt herauswerfen.» Zu
einem &hnlichen Schluss kommt Maurice
B. Benn in seiner thematischen Studie «The

HINWEISE

Schriftsteller erzdhlen fiir Kinder

Der Elefant im Butterfass

Samarkand heisst der Elefant, der im
Butterfass schldft und Monika, seine
Herrin, iiberallhin begleitet!. Er kann
sogar fliegen, dank seiner grossen
Ohren. Er fliegt dorthin, wo Monika
will; manchmal ist er aber auch eigen-
sinnig, dann fliegt er dorthin, wo er
will.

«Samarkand ist nicht zum Vorfiihren.
Wenn ihr thn sehen wiirdet, dann wiirdet
thr thn mir wegnehmen. Nur ich sehe
meinen Elefanten, und das bleibt so»,
erklart Monika ihren neugierigen und
spottischen Klassenkameraden. Samar-
kand ist mit dabei, die alte Druckerei
an der Lindenstrasse zu neuem Leben
zu erwecken. Die Kinder versuchen dies
zuerst auf eigene Faust. Dann kommt
ihnen der pensionierte Drucker Mur-
bach zu Hilfe. Er ist es, der das Unter-

Drama of Revolt: A Critical Study of
Georg Biichner» (Cambridge University
Press, 1976). Wie Jancke widerspricht auch
er der gingigen Auffassung, dass Blchner
im Frithjahr 1834, in der oben besproche-
nen Krise, seine aktivistischen politischen
Anschauungen aufgegeben habe, und fin-
det, dass «das Element der sozialen und
politischen Revolte» im Gegenteil progres-
siv starker wird und im «Woyzeck» gipfelt
(S. 266).

nehmen wieder in Gang bringt. Der
kindliche, ungebrochene Glaube ans
Gelingen einer Sache steckt den alten
Mann an, so dass die beiden Genera-
tionen zu einer gemeinsamen Arbeit,
einer intensiven Gemeinsamkeit finden.

Gleichzeitig verdndert sich die Bezie-
hung Monikas zu Samarkand: Piet, ihr
Freund, schaut aus den Augen des Ele-
fants.

Die Geschichte von Beat Brechbiihl,
die dem Band den Titel gegeben hat, ist
in ihrer ganzen Thematik und Diktion
fiir Kinder. Mich wenigstens diinkt sie
eine richtige Kindergeschichte. Doch,
wie empfinden die Kinder von heute,
die fast ausnahmslos jeden Tag Fern-
sehen konsumieren, Mikimaus, Rekla-
men, Western, Nachrichten, Ungliicks-
falle und Verbrechen, Krimi, die Heft-
chen lesen mit Bilderfolgen, wo die
Sidtze auf einer Rauchfahne vor dem



HINWEISE 77

Mund des Sprechenden stehen. Was
sagen diese Kinder zu Samarkand ? Ich
weiss es nicht.

‘Allen Geschichten gemeinsam ist,
dass sie erzdhlen, meistens von Buben
und Middchen, von Grosstaten und Un-
taten, von interessanten Geschehnissen.
Sie sind klar und gut verstindlich ge-
schrieben. Auffillig ist, wie viel Un-
recht, Verwiistung und Tod zur Spra-
che kommt: Der Bauer tétet die zuge-
flogene, zutrauliche Krihe; Krebs, der
Wirt, veruntreut das Geld des armen
Teufels; der Fliichtling kommt im
Schnee um; die Druckerei wird ge-
schlossen, dem Hausierer wird der
Ziindschliissel seines Toffs gestohlen,
das Haus muss dem Block weichen.

Dem Kind bewusst angepasst, also
im althergebrachten Sinn Kinderge-
schichten, sind die wenigsten dieser
Sammlung. Das ist nicht eine Kritik. Es
zeigt vielmehr, wie sehr das Kind als
schon verstdndig und unserer Normal-
welt, unserem Alltag zugehorig, von
den betreffenden Autoren betrachtet
wird.

Eher fragwiirdig als Erzdhlung fiir
Kinder scheinen mir Otto F. Walters
«Corn Flakes» und Diirrenmatts « Das
Schlangenmesser». Zusehr auf das Kind
zugeschnitten, das heisst mit einem lei-
sen Unterton von Herablassung, diin-
ken mich die Erzihlungen von W. M.
Diggelmann, René Peter, Hans Manz,
Ernst Eggimann und Hansjorg Schnei-
der. Den Gedichten, ausser dem «Ge-
bet eines Wals» von Silja Walter, kann
ich wenig abgewinnen.

Die Idee des Buches ist begriissens-
wert. Ob seine Ausfithrung tatsidchlich
.gegliickt ist, das konnen im Grunde
genommen nur die Kinder entscheiden.

Beat Brechbiihl bricht in seinem
«Nachwort fiir Erwachsene» eine Lanze

fir ein Kinderbuch ohne didaktische
Hintergedanken. Er sagt:

«Das Kind soll hier ernstgenommen
werden; es soll ithm etwas zugetraut
werden ... Dieses Buch soll frei sein von
Angstlichkeit und erhobenem Zeigefin-
ger. Es soll jedem Autor sein Gesicht
lassen.» g -

Dies Buch soll eine Alternative sein
zur fritheren Praxis des Kinder- und
das heisst nur Kinderbuchs, das einen
Erwachsenen nicht interessierte. Brech-
biihl will das Kind dem Erwachsenen
als vollwertigen Partner zugesellen. Das
ist sehr gut, doch nicht so absolut
neu, wie das Nachwort den Anschein
gibt.

D. S.

Die Kanincheninsel

«Fabriken, in denen Schokolade herge-
stellt wird, sind Schokoladefabriken. Fa-
briken, in denen Kanonen gebaut werden,
sind Kanonenfabriken. Die Fabrik aber,
von der hier die Rede ist, ist eine Kanin-
chenfabrik.»

Hier werden Kaninchen verwaltet,
gefiittert mit Futterwiirfelchen, die auf
Forderbandern an stupiden Kaninchen
vorbeirollen, stupide, weil sie nichts an-
deres zu tun haben als zu fressen, was
das Zeug hilt, bei sanftem kiinstlichem
Licht, bis sie fett sind und geschlachtet
werden — aber das wissen sie nicht.

Eine Fabrik, in der Menschen ver-
waltet werden, ist ein Staat, oder ein-
fach das, was uns Zwinge und Ein-
schrinkungen unserer personlichen
Freiheit auferlegt. Es mag wohl der
Miihe wert sein, das Bilderbuch von
Jorg Miiller und Jorg Steiner aus die-
sem Sichtwinkel zu betrachten2. Alles
bekommt dann seinen Sinn: das Ge-



78 HINWEISE

sprich iiber «drinnen» und «draussen»
zwischen dem kleinen braunen Neuan-
kdmmling und dem grossen grauen In-
sider, der schon gar nicht mehr weiss,
wie die reale Welt aussieht, was ein
Baum ist und wie sich Sand oder wei-
cher Boden anfiihlt. Er hat es verlernt,
oder schlimmer: er hélt seine kiinstliche
Welt fiir die reale. Es ist auch die Rede
von einer anderen, besseren Welt, die
von riesengrossen Weissen Wichtern
kontrolliert wird, die die Guten schiit-
zen und den Bosen das Fell iiber die
Ohren ziehen, und wer nichts Boses
tut, lebt dort gliicklich und in Frie-
den ... Die Furcht und die Ungewiss-
heit dariiber, wie diese bessere Welt
aussieht, ldsst sie gemeinsam ein Loch
in ihr Gefidngnis nagen, durch das sie in
die Freiheit schliipfen.

Die Freiheit bringt den beiden auch
reale Gefahren und Note, die Gefahren
der Strasse, die Flucht vor dem aggres-
siven Schwan, vor dem Fischer, der
seinen Hund auf die fette Beute hetzt,
aber auch die Beschaffung des Futters
und schliesslich das Graben einer
Hohle, in der sie Sicherheit suchen.
Die Folgen der «Gefangenschaft» ha-
ben das Grosse Graue jedoch unfihig
gemacht, sich mit der Welt draussen
auseinanderzusetzen. «Es hat sich die
Welt anders vorgestellt ...» « Mein Kopf
tut weh», klagt es. «Die grossen Weis-
sen Wichter verfolgen uns! Nirgends
finde ich mein Futter, und wie man eine
Hoéhle grabt, weiss ich auch nicht! Am
liebsten mochte ich wieder nach Hause
zuriickkehren! So schon wie dort ist es
nirgends !»

Unversehens wird man hier erinnert
an eine Erscheinung, die man «hospi-
talism» nennt, und die die korperlichen
und seelischen Folgen langer Aufent-
halte in Kliniken und Anstalten be-

schreibt: der vollige Zerfall der Persén-
lichkeit und die Unfidhigkeit, sich mit
den Anforderungen des Lebens ausein-
anderzusetzen. Es stellt sich die Frage,
woran die Verfasser gedacht haben
mogen.

Das Kleine Braune beschliesst nun,
seinen grossen grauen Freund wieder
zuriickzubegleiten, dahin, wo er sich
sicherer fiihlt. «Grosses Graues», sagt
es, «du weisst, dass ich nicht mit dir
gehen kann.» « Du konntest, wenn du nur
wolltest», sagt das Grosse Graue. « Hast
du denn keine Angst vor den Weissen
Wéichtern?» «Doch, ich habe Angst»,
sagt das Kleine Braune. «Ich habe Angst
vor der Strasse, und ich habe Angst vor
Madnnern und Hunden, die mich fangen
wollen.» Aber offenbar hat es sich ent-
schlossen, mit der Angst zu leben.

Und so endet die Hasengeschichte:
das Grosse Graue schliipft wieder hin-
ein durch dasselbe Loch, aus dem es ge-
flohen war, das Kleine Braune unter-
nimmt den ungewissen Versuch, mit
dem Leben draussen fertig zu werden.

Es gibt etwas sehr Schones in diesem
Buch, etwas, das man vielen Bilderbii-
chern fiir Kinder wiinschen méchte: die
Illustrationen sind sehr sorgféltig, das
Hasenschicksal geht einem optisch
nahe, die Angst und Lebensunfihig-
keit des Grossen Grauen und der
Mut des Kleinen Braunen vermogen
tatsiachlich zu rithren. Gehen wir aber
davon aus — nehmen wir es an —, dass
die Verfasser von etwas anderem als
von kleinen Hasen sprechen; und dass
das Buch - da es ja immerhin ein Kin-
derbuch ist — auch einen paddagogischen
Wert haben soll. Dann allerdings muss
die Frage nach diesem piddagogischen
Wert auch gestellt und beantwortet
werden.

«Die Geschichte der Freiheit ist die



HINWEISE 79

Geschichte des Widerspruchs.» Dieser
Widerspruch aber, in dem sich letztlich
jedes denkende und fiihlende Indivi-
duum befindet, der Widerspruch zwi-
schen grosstmoglicher Freiheit des Ein-
zelnen und dem Mass an Unfreiheit,
welche in der Natur unserer Menschen-
gemeinschaft liegt, wird hier in ein star-
res Schema gepresst.

Der Antrieb jeder seelischen Bewe-
gung und jegliches Streben ist ein Ver-
such, aus einer unbefriedigenden, miss-
lichen Lage zu entkommen. Wenn aber
mit dem Zustand, aus dem es sich zu
befreien gilt, unsere bestehenden Gesell-
schaftsverhéltnisse schlechthin gemeint
sind, wenn alles Einengende, jeder

Johann Nestroy im Bild

Johann Hiittner und Otto G. Schindler
haben nach dem Tode von Heinrich
Schwarz dessen umfassende Ikonogra-
phie zu Leben und Wirken von Johann
Nestroy bearbeitet und nun als ersten
Band einer historisch-kritischen Aus-
gabe samtlicher Werke des Wiener
Volksschauspielers und Dramatikers
herausgegeben. Das geschmackvoll ge-
staltete Buch stellt den gegliickten Ver-
such dar, den Schauspieler Nestroy, der
ja im Text allein nicht zur ganzen Dar-
stellung kommt, mit Hilfe zeitgenossi-
scher Portrits, Zeichnungen, Skizzen
und Szenenbildern den Theaterliebha-
bern von heute auch optisch nidher
zu bringen. - Zum erstenmal wird hier
eine vollstindige und systematische Do-
- kumentation eines weit verstreuten Bild-
materials geboten, und dies sowohl
schwarz-weiss als auch farbig. Von be-

Mangel an Freiheit, jedes Hindernis zur
Entfaltung des Individuums diesen Ver-
héltnissen zugeordnet wird, bekommt
dieses Streben eine Zielsetzung, die sich
irgendwann auch gegen die Menschen-
gemeinschaft wenden kann.

Den Widerspruch aufzuheben, be-
diirfte einer grosseren Anstrengung, die
Frage, wie denn mit ihm zu leben sei,
bleibt unbeantwortet.

R. N.

1Der Elefant im Butterfass. Schweizer
Dichter erzdhlen fiir Kinder. Herausge-
geben von Beat Brechbiihl. Benziger-Ver-
lag, Zirich und Koln 1977. — 2J6rg Miller/
Jorg Steiner, Die Kanincheninsel. Verlag
Sauerldnder, Aarau 1977.

sonderem Interesse sind natiirlich die
Karikaturen und die Rollenbilder, weil
sie einen lebendigen Begriff zu geben
vermogen von der Ausdrucksstidrke und
Ausdruckseigenart des Mimen Nestroy.
Ein vollstindiges, nach wissenschaft-
lichen Kriterien durchgearbeitetes Ver-
zeichnis macht den Wert dieses prich-
tigen Nestroy-Buches vollkommen.
Ubrigens soll als nichster Band der un-
ter dem Patronat der Internationalen
Nestroy-Gesellschaft erscheinenden Ge-
samtausgabe ein dreihundert Seiten
starker Briefband erscheinen, ehe dann
die auf insgesamt vierzehn Binde be-
rechnete historisch-kritische Darbie-
tung der Werke, betreut von Jiirgen
Hein und Johann Hiittner, Nestroys
Schaffen vorfiihren soll. ( Verlag Jugend
und Volk, Wien 1977.)



	Das Buch

