
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 57 (1977-1978)

Heft: 6

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

EROBERUNG UND BEGEGNUNG

Zu Urs Bitteriis: Die «Wilden» und die «Zivilisierten» (C. H. Beck, München

1976)

Das neue Werk des Schweizer Kolonial-
historikers (vorangegangen war 1970
«Die Entdeckung des schwarzen
Afrikaners») trägt den Untertitel «Grundzüge

einer Geistes- und Kulturgeschichte

der europäisch-überseeischen
Begegnung». Der Verfasser macht
damit deutlich, dass er sich eine Aufgabe
stellt abseits von dem verbreiteteren
Schrifttum zur politisch orientierten
Expansionsgeschichte, die - infolge der
Imperialismusdiskussion - den Akzent
auf die wirtschaftlichen Beziehungen,
auf Sozial- und Verwaltungsgeschichte
legt (wofür R. v. Albertinis ebenfalls
1976 erschienenes Werk «Europäische
Kolonialherrschaft 1880-1940» ein
musterhaft durchdachtes und reich
dokumentiertes Beispiel ist).

Freilich erstrebt Urs Bitterli nicht
«eine philosophisch-psychologische
Analyse der Problematik kultureller
Begegnung», vielmehr geht es ihm «um
die Darstellung ihrer vielfältigen
geschichtlichen Erscheinungsformen».
Der Prozess der europäischen Übersee-
Expansion soll «von der Grundfrage
her beleuchtet werden, ob und mit
welchen Mitteln die Beteiligten zum
Verständnis der anderen Kultur zu gelangen

suchten, in welchem Grade dies
gelang und, wenn es misslang, woran sie

scheiterten» (S. 80). Die Fragestellung
ist von grosser Aktualität. Wie will
man schon die Probleme des Umgangs
mit der Dritten Welt begreifen, wenn

man keine Vorstellung davon hat, wie
die wahrlich schon eine Weile
währende Begegnung mit überseeischen
Völkern sich geistig-moralisch vollzogen

und ausgewirkt hat? Eine
Vorbereitung dazu bietet die traditionelle
Diskussion mit dem Akzent auf der
Etablierung europäischer Kolonialherrschaft

kaum. Anders bei Bitterli, der
den Akzent auf das Gebiet der Ethik
legt, die Europäisierung der Welt
jedoch in den grossen Zusammenhang
abendländischer Geistesgeschichte stellt
und als ein kulturpolitisches Problem
behandelt.

Die Auseinandersetzung mit den
archaischen Völkern Afrikas, Amerikas
und des Pazifiks und mit den
Kulturvölkern Süd- und Ostasiens ist des

Verfassers besonderes Anliegen. Seine

Quellen sind nicht Urkunden und
Akten europäischer Kolonialarchive,
die zur Eruierung der Besitznahme und
Expansion europäischer Macht sicherlich

das geeignete Material waren.
Bitterli dienen als Quelle vornehmlich die
Aufzeichnungen jener, die als Augenzeugen

von ihren Erfahrungen Bericht
erstatteten, viele in offizieller Mission,
andere aus eigenem Antrieb, angezogen
von Fernweh, oder angespornt durch
einen Auftrag, den sie sich selbst
gegeben hatten. Diese Personen waren oft
identisch mit den «Eroberern» und
Entdeckern, zum Beispiel im Falle Cham-
plains (für Kanada). Den Autor interes-



478 WILDE UND ZIVILISIERTE

sieren insbesondere jene Persönlichkeiten,

denen in der Begegnung mit der
überseeischen Welt die Fühlungnahme
mit einer dem Europäer fremden
Bevölkerung zum Erlebnis wurde.

Im ersten Hauptteil verwendet der
Verfasser Begriffe wie Kulturberührung,
Kulturkontakt, Kulturzusammenstoss,
Akkulturation und Kulturverflechtung
lediglich als «Leitmotive», denn er will
kein ethnologisches Kompendium
schreiben, sondern durch eine Vielfalt
von Fragestellungen seinen Stoff der
wissenschaftlichen Diskussion anheimgeben,

ihn möglichst vielseitig beleuchten.

Als Beispiele von Kulturberührung
wählt Bitterli die frühen portugiesischen

Landungen in Guinea, die im 15.

Jahrhundert stattfanden, wie auch die
Kontakte mit den Bewohnern Ozeaniens

bei Anlass der grossen, speziell
französischen und britischen,
Forschungsreisen im Pazifik im 18.
Jahrhundert. Er kommt auf die Faszination

archaischer Kultur zu sprechen
wie auch auf die Absurditäten, die sich
aus dem Zusammentreffen ergaben.

Unter «Kulturkontakt» ist vom
Sklavenhandel wie auch von der Mission

die Rede. Beim «Kulturzusammenstoss»

erhalten wir am Beispiel der
Vernichtung der Bevölkerung San Domingos

ein Bild von der Erbarmungslosig-
keit des Arbeitseinsatzes eines indianischen

Stammes bis zu dessen Ausrottung,

wie auch von der bis ins Detail
belegten Realität dessen, was Plantagensklaverei

war, zurückbezogen auf die
Idee merkantilistischer Wirtschaftspolitik.

Beim Thema Kulturverflechtung
bietet Brasilien den Ansatz zur Diskussion

über «Mischkultur»; Akkulturation

ruft beim Verfasser der Frage An-
ti-Akkulturation (die er mit Beispielen

von Flucht in fanatische Rituale bei
Indianern, Übersteigerung angestammter
Kulturwerte bei arabischen Stämmen
und als Gegenbeispiel mit Flucht in eine
Ghetto-Existenz seitens der britischen
Herrenschicht in Indien belegt).

Wenn die Mission behandelt wird,
kommt es, ganz abgesehen von einer
tiefgründigen Einsichtnahme in indianische

Weltvorstellungen und kultische
Handlungen, zu einer Erörterung des

Problems Sprache, Übersetzung,
Dolmetscher (immer wieder mit köstlichen
Details, zum Beispiel betreffend
indianische Dolmetscher, die bei der Wiedergabe

eines theologischen Gesprächs
obszöne Bemerkungen einflechten; denn
sie fühlen sich nicht angesprochen. Wo
ist da die Einfalt?)

Zu Anfang geht der Verfasser mit
uns auf Reisen, zuerst übers Meer; dann
in bisher unbekannte Kontinente (hier
greift er für Asien aufs 13. Jahrhundert

zurück). Voltaire hat ihm wohl die
gelungene Idee eingegeben, ein Kapitel
«Eingeborene auf Besuch» zu schreiben.

Wer aber wusste, dass um 1500
schwarze Jünglinge an europäischen
Universitäten studierten?

Der umfangreichere Zweite Teil des

Werkes heisst: «Der europäische
Schauplatz.» Hier begegnen wir vielen
Gestalten wieder, die uns vom Ersten
Teil: «Der Überseeische Schauplatz»
her vertraut sind : vor allem die grossen
Forschungsreisenden, die in Europa zur
Zierde der zum Teil durch sie zu
besonderem Ansehen gelangenden Akademien

werden.

Die eigentliche Trouvaille, das
Überraschende am Werk Bitteriis ist an der
Oberfläche, selbst aus dem Inhaltsverzeichnis,

nicht ohne weiteres ersichtlich.



WILDE UND ZIVILISIERTE 479

Näher besehen stellt er die
Kolonialgeschichte auf den Kopf, schreibt nicht
europäische Geschichte in Übersee,
sondern handelt von der Überseegeschichte

in Europa.
Die Anreize, der Ansporn zur

Expansion, entstammen unserem eigenen
Kulturerbe. Die Tradition des Kampfes
mit Gegenspielern (Andersgläubigen
und Barbaren) stand von jeher in
hohem Ansehen. Die notwendigen Instrumente

zur Erkundung überseeischer
Gebiete, Schiffe, Schulen für Seefahrer,
astronomische Kenntnisse und eine
hochstehende (freilich fehlerhafte)
Erdkunde, Orientierungsmittel (Astrolabe,
geographische Karten), die Pflege uralter

Handelsbeziehungen, der Warenaustausch

mit Asien, eine fortgeschrittene
Waffentechnik standen dem Europäer
aus antiker und orientalischer Überlieferung

zur Verfügung. Aus Sage und
Legende blieb die Gestalt eines Odysseus

dauernd lebendig, wie auch die
Berichte von einem (entschwundenen)
Land Atlantis und vom fernen Thule,
während seit der Kreuzzugszeit
Reiseberichte und die Zeugnisse der
Asienkaufleute zukünftige Exploratoren auf
überraschende Begegnungen und die
Auffindung unbekannter Länder
vorbereiteten und sie danach begierig machten.

Evident ist, dass die Entdecker ihr
vorgeprägtes Weltbild mit nach Übersee
brachten und dort weiterpflegten, aber
auch ergänzten. Freihch reagierte erst
ein in Renaissance und Barock neue
Wege einschlagendes Abendland, das
im Gefolge der naturwissenschafthchen
Forschung (Galilei, Newton, Linné,
Descartes) einem säkularisierten
Verständnis des Universums zusteuerte, auf
Fragen der Überseebereiche (Pflanzen,
Tiere, Erzeugnisse, Völkerschaften,

Kulturformen) empfindsam und interessiert,

begann auf dem Feld von Kunst
und Literatur das Spiel mit dem
Exotischen.

Der Europäer blieb Europäer. Seine
überseeischen Entdeckungen hat er,
wenn möghch, sich gleich einverleibt,
materiell, juristisch, auch geistig-seelisch.

Die Missionare gingen aus auf
Seelenfang, die Konquistadoren auf
Landbesitz, Herrschaft und Golderwerb,

die Forschungsreisenden auf
Gewinnung wissenschaftlicher Einsichten.
Neu ist Bitteriis Grundanliegen, ob der
Europäer auch sittlich einen Schritt
weitergekommen ist, ob mit der empirischen,

wissenschaftlichen Bereicherung
sowie dem politischen Machtzuwachs
auch eine Annäherung der kulturell
verschieden gearteten Völker
stattgefunden, ob die Beteihgten zu einem
besseren gegenseitigen «Verständnis»
gelangt sind.

Bitterli stellt dem Bestand an Wissen

das neue Wissen aus der überseeischen

Erfahrung an die Seite, geht beim
Fortschritt in der Summierung des Wissens

jenen Tendenzen insbesondere
nach, wo die Erträge der Auslanderfahrung

offensichtlich sind. Es kommt zu
einer immer engeren Zusammenarbeit
der zu Hause arbeitenden Gelehrten mit
auf «Entdeckungen» ausgeschickten
Forschungsreisenden, zuletzt zu
systematischen Planungen von Reisen, die
personell und technisch hervorragend
ausgerüstet, mit einem Fragenkatalog
versehen, als wissenschafthche Expeditionen

zu spektakulären Ereignissen
werden (Cook, Bougainville).

Es bildet einen besonderen Reiz der
Arbeit, zuerst durch eine Analyse von
Reiseberichten, von Bekehrungs-Feld-
zügen (speziell in Kanada und in
Südamerika aufgrund eines besonders



480 WILDE UND ZIVILISIERTE

reichhaltigen Quellenmaterials)
Einbhck in die «Feldforschung» von
«Entdeckern» und Missionaren zu
erhalten und dann mit einer reichhaltigen
europäischen Literatur, sowohl
wissenschaftlichem Schrifttum wie auch
Unterhaltungsliteratur, konfrontiert zu
werden. Publikationen, die von exotischen

Einflüssen stimuliert, möglicherweise

geprägt sind, umfassen das ganze
Spektrum philosophischer Erkenntnis,
naturwissenschaftlicher Lehre bis zu
utopischen Schriften, Robinsonaden,
phantastischen Reisebeschreibungen.

Im Bereich der Naturwissenschaften
spitzt sich die Diskussion
verständlicherweise auf die Probleme der
Herkunft und Abstammung, auf die Frage
der Einheit des Menschengeschlechts
zu, auf die Definition des Begriffs der
Rasse. Indem das Thema «Erscheinung
und sittlicher Charakter» einbezogen
wird, gelangt der Verfasser folgerichtig
zur Behandlung des Konzepts des
«Edlen Wilden». Der Endabschnitt
«Der Überseebewohner als Vorbild und
Herausforderung» führt zum Schlusskapitel

«Infragestellung der eigenen
Kulturposition».

Der eigentliche Ertrag von Bitteriis
Arbeit liegt in der Darstellung einer
Art Para-Kolonialgeschichte, die freilich

nicht so einfach konzipiert ist wie
jene der heutigen Vorkämpfer gegen
den (europäischen) Neo-Kolonialismus.
Der Prozess geistiger Emanzipation
vom biblischen Weltbild und von
antiker Naturerkenntnis auf dem Hintergrund

der von Exploratoren, Missionaren,

Reisenden, Abenteurern Europa
vermittelten zusätzlichen Erfahrung und
Beobachtung findet vielleicht zu An¬

fang des 19. Jahrhunderts einen gewissen

Abschluss und Neuansatz zugleich
mit der Ausformung eines spezifisch
geistesgeschichtlichen Denkverfahrens,
das sich gegen ein naturwissenschaftliches

absetzt (bildhaft fassbar gleichsam

in den Gestalten von Alexander
und von Wilhelm v. Humboldt).
Vorgeformt und durchlebt wurde die
Konfrontation zur Zeit der Aufklärung.

Vom Hintergrund der europäischen
Kolonialexpansion und der Vermehrung

an Wissen hebt sich ein geistiger
Kampf fundamentalster Art ab, der
Versuch der Bestimmung unseres
Kulturauftrages aufgrund der aus der
Begegnung mit Menschen anderer Art
gewonnenen Erfahrungen. Neben Männern

der ersten Stunde wie LasCasas,
die sich für den Eingeborenen
einsetzten, gab es eine Vielzahl von
Beobachtern (sehr oft aus den Reihen
der Missionare, wie etwa der Franziskaner

Sagard), die des Wilden Menschlichkeit

als angenehmer, seine Sitten als

beispielhafter empfanden als jene des

Europäers. Zu Ende des 17. Jahrhunderts

schon sind die kulturkritischen
Stimmen unüberhörbar : der Eingeborene

wird zur Gegenfigur des
Europäers. Aus den Aufzeichnungen des

Reiseberichtes des Baron de LaHontan
(eines Mannes, den Abenteuerlust nach
Nordamerika trieb, wo er als «Waldläufer

ein entbehrungsreiches Leben
führte») sei hier aus einem fingierten
Gespräch mit einem indianischen Jüngling

die Stelle zitiert: «Ich rate Dir, als

Bruder, dich unter uns zu mischen und
dich zum Huronen zu machen.» Aus
einem zur Bekehrung Ausgezogenen
wird ein vom Schüler selbst Bekehrter,
den «die Glückseligkeit nach
Eingeborenenart» mehr anspricht als die christliche

Verheissung.



WILDE UND ZIVILISIERTE 481

Der Eingeborene wird zur Gegenfigur

des Europäers, wird zum Anlass
der Selbstkritik. Mit Voltaires «Essai
sur les mœurs» und Rousseaus «Discours

sur l'inégalité parmi les
hommes» hebt eine umfassende und
zutiefst erregende Debatte von internationalem

Ausmass an. Die Frage lautet:
Zivilisationsgeschöpf oder
Naturmensch, faktisch Bejahung der Leistungen

der Zivihsation oder grundsätzliche

Infragestellung derselben. Wir wissen,

dass Rousseau die Werke der
Überseereisenden gelesen, seinem Homme
naturel eine konkrete Vorstellung des

Wilden zugrundelegt. Aber sein
Urmensch ist gleichwohl eine hypothetische

Figur, zu verwenden in der
Zivilisationsdiskussion. Gewiss ist Rousseau
die ganz zentrale Gestalt in Bitteriis
Werk, wenn er auch keineswegs pro-
nonciert in Erscheinung tritt. Die Fragen,

die er aufwirft, haben uns nicht
mehr losgelassen. Bitterli bemerkt, dass
Rousseaus Denkmodell zu historischem
Denken zwingt. Dieser Naturmensch ist
provozierend durch seine Ungesell-
schaftlichkeit, und anziehend durch seine

Natürlichkeit. Jedenfalls gewinnt das
Problem der menschlichen Freiheit mit
Rousseaus Homme naturel eine bisher
nicht bekannte Relevanz und Tiefgründigkeit;

denn so viel «Freiheit» kann
nur so viel mehr «Verantwortung»
bedeuten. Daher wandte sich Rousseau
selbst in seinen späteren Schriften den
Problemen der Vergesellschaftung seines

ursprünghch einsamen Urmenschen

zu, lieferte ihn jedoch so
vollkommen der «Volonté générale» aus,
dass in der Französischen Revolution
die neue Bindung eine noch grössere
Tyrannei gebar als jene, die sie zu
beseitigen vorgab. Bei Herder ist der
Mensch auch «der erste Freigelassene

der Schöpfung»; aber er ist zu Höherem

bestimmt, ein Mittelglied zu einer
unsichtbaren Welt.

Die Rousseausche Emotionalisie-

rung des Verhältnisses zur Natur er-
schloss den Weg zur Humanisierung
des Verhältnisses von Zivilisation und
archaischer Welt, vorbereitet aber wurde

sie durch die grossen «Überseer»
Bougainville, Georg Forster, James

Cook, Mungo Park.
Nicht Rousseau beschliesst das Buch

Bitteriis, sondern Voltaires «Ingénu»,
Diderot mit seinem «Supplément au

voyage de Bougainville» und LaHontan
mit seinem Dialog mit dem Huronen
Adarie aus den «Voyages». Überall tritt
uns der Eingeborene als Gesprächspartner

gegenüber. So fühlt sich auch
der Leser versetzt in eine fremde Welt,
wo sich noch Wunderliches ereignet.

Als besonders aufschlussreich
empfinden wir den Abschnitt, wo Degé-
rando (Baron, Mitglied des «Institut
Royal de France»), der verantworthch
für die Vorbereitung einer Pazifikreise
(im Jahre 1800) ist, von den Gelehrten
an Bord die Erlernung von Sprachen
als unabdingbar fordert, dann aber
beifügt: Die Geschichte der Liebe bei wilden

Völkern würde ein ebenso seltsames
wie interessantes Bild ergeben: «Würde
wohl ein Vergleich zu ihrem oder zu
unserem Vorteil ausfallen?» Eine
Antwort auf diese Frage erteilte die
Expedition nicht. Hingegen geht Diderot in
seinem Supplément darauf ein. Ein alter
und weiser Südseeinsulaner richtet in
einer fingierten Abschiedsrede folgende
empörte Worte an den Besucher: «Wir
folgen dem reinen Trieb der Natur. Unsere

Töchter und unsere Frauen gehören
uns allen; du hast dieses Vorrecht mit
uns geteilt, hast in ihnen aber fremde
Leidenschaften entfacht, rasende Lei-



482 WILDE UND ZIVILISIERTE

denschaften... Sie fingen an, sich
gegenseitig zu hassen. Wir sind frei; du
aber hast nun in unseren Boden den
Vorwand für unsere künftige Versklavung

vergraben» (S. 416). Diderot geht
es bei dieser Episode nicht darum, «ein
Plädoyer für die Abschaffung jeglicher
Moral vorzutragen», sondern «indem
er die Insulaner zum erhellenden
Vergleich beizieht, nach dem Mass an Moral

zu forschen, das dem Menschen
entspricht».

Wenn auch das Exotische und das
Archaische als das Anliegen erscheinen

mag, das dem Werke zugrundeliegt und
durch die einfühlende Behandlung
aufgrund der zeitgenössischen Dokumente
der Arbeit eine besondere Anziehungskraft

verleiht, so ist dem Verfasser eine
einseitig ästhetische oder
ideengeschichtliche Orientierung im Grunde
fremd. Das Buch bleibt ein «pohtisches

Buch», der Bemerkung, es fehle
ihm an polemischem Gehalt, können wir
nicht beipflichten.

Was der Humanist Montaigne zur
Kolonialfrage zu sagen hatte, ist für
Bitteriis Werk von zentraler Bedeutung

und Aussagekraft. In Montaignes
Essais (Bordeaux 1582) finden wir die
Einsicht in die Fragwürdigkeit des ganzen

kolonialen Unterfangens in voller
Klarheit dargelegt. Im Kapitel «Des
Cannibales» steht (mit Bezug auf
französische Unternehmen in Brasilien):
«so viele grössere Persönlichkeiten als
wir waren über diese (Unternehmen) im
Irrtum. Ich fürchte, dass unsere Augen
grösser sind als unsere Mägen und
unsere Neugierde grösser ist als unsere
Fassungskraft. Wir greifen nach allem,
aber fassen nur den Wind.» Was Las-
Casas aus direkter Kenntnis im Umgang

mit Indianern darlegte, das begriff
Montaigne, der nie in Übersee war, aus
der Kenntnis der Menschen. Auf alle
wesentUchen Punkte späterer antikolonialer

Kritik hat schon Montaigne
hingewiesen. Er bezweifelte, dass militärische

Überlegenheit das Recht verleihe,
Völker anderer Gesittung zu unterwerfen.

Er stellte in Frage, ob der weisse
Mann dem Amerikaner physisch,
charakterlich, ethisch überlegen sei und
wagte die Hypothese, wie Bitterli
darlegt, dass «in der kindlichen Unschuld
der Eingeborenen, von der die Reisenden

berichteten, der Keim einer
unverdorbenen Vitalität (sein könnte), welche
noch fruchtbar bleiben würde, wenn
sich Europa längst durch die Verlogenheit,

den Luxus und die übermässige
Verfeinerung seiner Sitten zugrundegerichtet

hätte» (S. 233).
Bitterli lässt die geistesgeschichtlich

relevante Diskussion dauernd ins
Politische ausmünden, schenkt den
Vorkämpfern für eine Humanisierung der
Beziehungen zu den Eingeborenen seine

ganz besondere Zuneigung. Bisher zu
wenig beachtete Phänomene der
Kolonialgeschichte finden des Autors
Aufmerksamkeit: «Deserteure» von der
abendländischen Zivilisation,
«Überläufer», aber auch - unter den nach
Europa gebrachten Eingeborenen -
jene, die «barbarisch rückfällig» werden.

Treffend wird die «dümmliche
Arroganz» gewisser Kulturmissionare
apostrophiert. Durch das ganze Werk
geht ein Odem von «Anti-Kolonialismus».

Dieser ist nicht modern, er
begleitet die Expansion von allem Anfang
an, bis die Bewegung im 18.
Jahrhundert in Gestalt der Kritik an
Absolutismus, Klerus und zeitgenössischer
Moral zum Orkan anschwillt. Wie wäre
es sonst dazu gekommen, dass die ame-



WILDE UND ZIVILISIERTE 483

rikanische Unabhängigkeitsbewegung
wesentlichen Zuzug aus Europa
erhielt, was ihr zum Siege verhalf - ein
Sieg der von fast allen Aufklärern, den
klassisch wie den romantisch
angehauchten Geistern, mit Jubel begrüsst
wurde! Zum «Edlen Wilden» machte
man nun den aufständischen amerikanischen

Weissen, der einer aristokratischen,

ständisch gegliederten und von
der Kirche bevormundeten Welt ihre
Korruptheit und Überflüssigkeit vor
Augen hielt. Jedoch sollte es sich
zeigen, dass nicht 1776 die grosse Zäsur
war; San Domingo (der Standort der
erwähnten grauenhaften Ausrottung
eines indianischen Stammes um 1500)
eröffnete mit dem Aufstand Toussaint
L'Ouvertures die weltgeschichtlich
bedeutendere Episode: Toussaint kämpfte,

unter Berufung auf die von der
Metropole Paris proklamierten Menschenrechte,

für die Befreiung der Schwarzen,

die nun aber nicht mehr «Edle
Wilde» sein durften.

Noch Adam Smith glaubte, dass es

gelingen könnte, auf der Basis eines
unabhängig gewordenen Kolonialeuropa
(USA) in Gemeinschaft mit Alteuropa
eine Weltwirtschaftsordnung
aufzubauen. Das 19. Jahrhundert hat in der
Tat den Sklavenhandel abgeschafft und
die Sklaverei wegdekretiert. Das gleiche
Jahrhundert hat den Weg der Kolonialreform

beschritten. Aber das Fortbestehen

des europäischen Kulturchauvinismus,

der nun auch auf Indien,
Afrika und Ostasien übergriff, liess
ein barbarischeres nationalistisches
Europa einer dritten Kolonialphase
entgegengehen, die - wie Bitterli bemerkt -
eine «Aufteilung Afrikas» als legitimes
Unternehmen und die Niederwerfung
des Mahdi-Aufstandes, wie auch die
Errichtung eines Protektorates in Tune¬

sien als zulässig tolerierte, als ob die

Aufklärer uns nicht aufgeklärt hätten.

In diesem Werk spricht eine
Persönhchkeit, die engagiert, die betroffen ist.
Ein Schriftsteller-Historiker von
ungewöhnlicher Sensibilität, aufgeschlossen,
kritisch und freimütig.

Der Verfasser orientiert sich an
Claude Lévi-Strauss' Bemerkung, dass

die Entdeckung der Andersartigkeit
ausgeht von der Verwurzelung im
Eigenen (dann wirkt sich die
Faszinationskraft des Fremden am stärksten
aus). Es gibt keine aussergeschichtliche
Objektivität (wie der dialektische
Marxismus meint) und kein sich «Einfühlen»

in fremde Objekte, wie Historiker
zuweilen angenommen haben: die
naturrechtlichen Abstraktionen führen in
die Irre wie auch die Schwärmerei für
das Exotische.

Wir sehen den Weissen den gleichen
Gegenstand beobachten und verschieden

bewerten. Archaische Kultur wird
als fratzenhaft, ausschweifend und
diebisch gesehen und eine andere Epoche
fragt sich, ob sie nicht unser wahrer
Ursprung ist, das verlorene Paradies.

Toynbee nannte den Faschismus die
sinistre Selbstenthüllung des Archaismus,
Rousseau und Herder sahen im Archaischen

einen Urgrund, den wir verehren
sollten. Chamisso sprach von drei
Händedrücken, die ihm ein Erlebnis waren:
jenen von Sir Joseph Banks (dem
wissenschaftlichen Kopf hinter Cooks
Expedition), jenen des Marquis de
Lafayette und jenen des Königs von
Hawaii, Tameiameia (dieser steht an erster
Stehe).

Heute sind wir wieder ansprechbar
auf Rousseaus Kulturthematik, speziell



484 WILDE UND ZIVILISIERTE

in der neuen Variante Sigmund Freuds
(«Das Unbehagen in der Kultur»), die
uns mehr zu denken gibt als Voltaires
Glaube an zivilisatorischen Fortschritt.

In der Bilanz bekennt der Autor,
dass seine Aussage «recht eigentheh als
Muster für die Vergeblichkeit humaner
Einsicht erscheinen müsste. Es ist, so
gesehen, kein Zweifel möglich: die Europäer

haben ihre intellektuelle
Verantwortung gegenüber den überseeischen
Völkern in aller Regel nicht wahrzunehmen

gewusst, (ihnen) einen
Freiraum an eigenständiger Existenz nicht
belassen, noch diese Völker auf eine
ethisch verantwortbare Weise der eigenen

Kultur zu integrieren» vermocht
(S. 426).

Bitteriis Buch enthält, entsprechend
mannigfaltigen Hinweisen auf die
künstlerischen Anregungen aus der
überseeischen Welt in Theater und
Oper, ein sorgsam ausgesuchtes,
geschickt kommentiertes Bildermaterial.
Auffallend, wie die Behandlung der
Gestalt archaischer Menschen an das uns
von der Antike eingeprägte Schönheitsideal

dem Grundgedanken Bitteriis
entgegenkommt, den Andersartigen als uns
verwandt erscheinen zu lassen.

Wenn wir die Geschichte der modernen

Kunst verfolgen, erkennen wir
wohl am eindringlichsten den gewaltigen

Umschwung, den die Begegnung
mit dem Archaischen in der Kultur seit
dem Ende des 19. Jahrhunderts bewirkt
hat. Wir erleben im Existenzialismus,
Strukturalismus (sprachlich und histo¬

risch), der Erneuerung staatlicher
Infrastrukturen, in der Jungschen Lehre
vom Archetypus, bei Gaugin, Moore
u. a., vor allem aber in der stürmischen
Umweltschutz-Diskussion (Natur-
Technik) die Wiederaufnahme dessen,
was die Aufklärung uns als Einsicht
und Aufgabe übermittelt hat. Sie
bahnte mit dem Homme naturel, dem
archaischen Menschen, den Weg zur
Erkenntnis der Eigengesetzlichkeit
anderer Kulturen.

Die Schlussworte Bitteriis lauten:
«Die Tendenzen einer weltweiten
Nivellierung (im Gefolge von verbesserter
Kommunikation und der Normierungen

der industriellen Technik) scheinen
den Anspruch unserer überseeischen
Partner auf ihre < identité culturelle >

nicht erschüttert, sondern im Gegenteil
neu legitimiert zu haben; dem
weitgehend entmachteten Europäer stellt
sich unverändert die alte Aufgabe, das

Andersartige als solches achten zu
lernen und sich ihm vor dem Hintergrund

einer elementaren menschlichen
Gleichartigkeit verwandt zu wissen. »

So endet ein Werk, das uns vierhundert

Jahre europäischer Kultur- und
Geistesgeschichte (1400-1800) in
meisterlicher Sprachgestaltung erschliesst
und durch profunde Gelehrsamkeit und
ein ausgewogenes Urteil in Bann hält,
indem es sich zugleich als Beitrag zur
heutigen Diskussion versteht.

Max Silberschmidt



DER BUTT 485

DANZIGER BUTT MIT ZUTATEN

Zum neuen Roman von Günter Grass

Günter Grass ist eine hterarische
Grossmacht. «Der Butt», sein neuer Roman,
dessen Erstverkaufstag vom Verlag
termingenau geplant war, trifft auf
Erwartungen, die kunstgerecht vorbereitet
und geschürt worden sind1. Lesungen
des Autors und ausgewählte
Vorabdrucke, Leseexemplare mit aufgedruckter

Sperrfrist für Rezensenten kündigten

das Grossereignis eines neuen Werks
«von jener elementaren Eigen-Art, die
einst die <Blechtrommel> zum literarischen

Ereignis hat werden lassen», lange
vor dem Zeitpunkt an, der jetzt hinter
uns hegt. Niemand wird sich über
dergleichen Begleiterscheinungen des
Betriebs aufhalten, auch nicht darüber,
dass Kritik und Lobby in Fällen wie
diesem schwerlich noch zu unterscheiden

sind. Daran zu erinnern, gehört
streng genommen natürhch nicht zur
kritischen Auseinandersetzung mit dem
Buch, das jetzt vorliegt, - aber zu den
Bedingungen, unter denen sie erfolgt,
gehört es sehr wohl. Die Kritiker, die
vor Jahren ihre - wie mir scheint -
zum Teil immerhin hörenswerten
Einwände angemeldet haben, bei den
Hundejahren» etwa, beim «Tagebuch
einer Schnecke» im besonderen und im
Hinblick auf Eigenschaften des bisher
vorliegenden Gesamtwerks, denen sie
mit Gründen nicht zustimmen konnten
(ohne dass sie deswegen die
ausserordentlichen Talente des Autors
grundsätzlich in Frage stellten), sehen sich
heute schon in Dokumentationen und
Materialienbänden über Günter Grass

als Leute behandelt, die nicht gemerkt
haben, was es geschlagen hat.

Aber der Ruhm, der Nebenwirkungen

dieser Art hat, ist auch für den
Berühmten eine Belastung. Er zwängt ihn
in die starren Konturen eines Bildes,
das sich die massgebende hterarische
Öffenthchkeit von ihm und seinem
Werk gemacht hat. Der Berühmte steht

sozusagen unter Bestätigungszwang, ob
er will oder nicht. Ausserdem hat der
Ruhm zur Folge, dass die Interpreten
in Scharen auftreten. Was sie herausfinden

und als Erklärungen und
Deutungen anbieten, ist eine subtilere Form
des Imagezwangs: was fortan noch
entsteht, wird daran gemessen. All das ist
Günter Grass seit den fünziger Jahren
widerfahren; die kreative Entschlossenheit,

mit der er in «Örtlich betäubt»
und vor allem in seinen politischen
Aktivitäten das Korsett abstreifte, in das

ihn der Ruhm der Danziger Trüogie
gezwängt hatte, ist imponierend. Aber
sie hat nur dazu geführt, dass ein
neues Gitter errichtet wurde : der Käfig
des pohtisch engagierten Autors. «Der
Butt», sein neuer Roman, ist abermals
Ausbruch; nicht Flucht natürlich,
sondern etwas Neues, bisher noch nicht
Erreichtes. Der unbändige Wille, sich
auf keinen FaU festlegen zu lassen, ist
schon daran erkennbar, dass der Autor
in diesem Buch unzählige RoUen
annimmt und mit verwirrend gegensätzlichen

Identitäten die ausgelassensten
Spiele treibt.

Das erweckt nun freihch auch den



486 DER BUTT

Eindruck, dass er auf allzuvielen Hochzeiten

tanzt in einem historischen,
enzyklopädischen, pikaresken, satirischen
und ausserdem durch Gedichte
angereicherten Roman, der einen Zeitraum
vom Neolithikum bis zur Gegenwart
umspannt. Nicht nur, dass sich der
Erzähler als Person mannigfache Zeitweil
zuschreibt, einmal als Fischer Edek, der
den Butt gefangen hat, später als
Bischof, Pastor, Maler, Dichter, Gouverneur

und Revolutionär in kaum noch
zu überbückender Abfolge von
Inkarnationen. Er wechselt auch die Schreibweise,

gibt sich als bilderreicher
Romancier ebenso wie als sachverständiger
Geschichtsschreiber der Kochkunst, als
Polemiker und renommiersüchtiger
Frauenheld, aber auch als Lyriker und
Märchenerzähler. Alles in allem ein
Sammelsurium von Formen und
Möglichkeiten, die ihm alle zu Gebote
stehen. Staunenswert ist das schon. Aber
die Gesamtwirkung ist diesmal nicht
die der ungebändigten Kraft, sondern
eher des respektablen Fleisses. Es fehlt,
trotz der imponierenden kompositorischen

Organisation einer gewaltigen
Stoffmasse, der geheime Zusatz, der die
Zutaten mit dem Butt zu einem
einzigartigen Gericht vielleicht zu verbinden
vermöchte. Was Günter Grass von den
Künsten der grossen Köchinnen zu
berichten weiss, ist von so suggestiver
Anschaulichkeit, dass dem Leser mehr
als einmal das Wasser im Munde
zusammenläuft. Das Buch als Ganzes
jedoch steht hinter den Meisterwerken der
Virtuosinnen des Kochlöffels zurück.

Das ist einer der Gründe, warum ich
die Lektüre mehr als einmal
unterbrochen habe, um die «Blechtrommel»
oder auch «Katz und Maus»
aufzuschlagen2. Auch da schon ist Kulinarisches

von Bedeutung, offensichtlich ein

Hauptmotiv des Erzählers und auch des
Dramatikers Grass, man denke nur an
«Die bösen Köche». «Der Butt» spielt
ja im Raum von Danzig, im Kaschubi-
schen; die Örtlichkeiten und die Figuren

verweisen zurück in die Gegend,
die seit jenen denkwürdigen Schöpfungen

als eine neu entdeckte Provinz auf
dem weltliterarischen Atlas verzeichnet
und vermessen ist. Wie war das denn
also damals, als diese ersten und
umfassenden Entdeckungsberichte erschienen

Dem Leser, der sie als Zeitgenosse
erlebt hat, wird im Rückblick wie eben
in der Auseinandersetzung mit dem
«Butt» bewusst, was alles sich seit
damals verändert hat. Damals konnte
Enzensberger vom literarischen Schrebergarten

reden, in welchem sich auf
einmal gezeigt habe, was eine Harke sei.

Grass erschien ihm als ein wilder Einzelgänger

in einer domestizierten Literatur.
AberzwanzigJahre später, nachdem sich
im deutschen Sprachraum entfaltet und
fortgesetzt hat, was damals kaum in
Anfängen schon sichtbar war, ist vielleicht
die Fülle des Stoffs, das unbekümmerte
Naturburschentum und das schriftstellerische

Draufgängertum nicht mehr
von gleichem Stellenwert. Schon die
Qualitäten der Danziger Trüogie
erschöpfen sich bei weitem nicht darin;
man wird heute vielmehr ihre epische
Dichte, ihre erzählerische Präsenz und
die eigenständige Fortführung der
Tradition des Bildungsromans mit modernen

Mitteln in den Vordergrund stellen.
Die Jahre des Sturm und Drang nach
dem Zweiten Weltkrieg in Deutschland
sind vorbei. Den Kraftakt der späten
fünfziger Jahre noch einmal zu
wiederholen, wäre töricht.

Ich will damit auch gar nicht
behaupten, Grass sei mit dem «Butt» zu
seinen epischen Anfängen zurückge-



DER BUTT 487

kehrt; wohl aber scheint er doch
versucht zu haben, sie in einem gewaltigen

Anlauf zu übertreffen. Die Ka-
schubei, Danzig, die Suppen kochenden
Frauen, die sich der Zudringlichkeit
der Männer ergeben oder erwehren: das
aUes verweist auf zentrale Motive der
Danziger Trüogie. Aber diesmal haben
wir es mit einem über mehrere
Jahrhunderte ausgedehnten Zeitgebreite zu
tun, und das Personal würde ausreichen
für ein halbes Dutzend Romane. Grass
verfügt auch in diesem neusten Buch
über Fähigkeiten, die ihn nach wie vor
als einen der bedeutendsten Schriftsteller

der Gegenwart ausweisen. Es scheint
ihm an Einfällen nie zu mangeln, er
schreibt eine sinnliche, bildhafte und
pralle Sprache. Dass er im Vergleich zu
anderen Autoren der Gegenwart eine
Überfülle von Motiven und Episoden
organisatorisch zu beherrschen versteht
und ein rundweg enzyklopädisches
Material in Erzählung, Gedicht und
Diskurs umzusetzen weiss, dafür ist «Der
Butt» gewiss ein unwiderlegbares Zeugnis.

Der Roman ist eine Kulturgeschichte

der Kochkunst mit zahlreichen
Rezepten, ein literaturgeschichtliches
Lesebuch, das von Simon Dach bis zu
Clemens Brentano und den Gebrüdern
Grimm reicht, ein Fresco der politischen
Geschichte einer Landschaft zwischen
West und Ost, vor aüem jedoch ein
breit angelegter Disput über den
Feminismus unserer Tage, eine Schlachtbeschreibung

aus dem vielhundertjährigen
Krieg zwischen den Geschlechtern. Und
schliesslich ist das Buch noch ein
ausgewachsener Gedichtband mit Texten, die

- zwischen die einzelnen Kapitel eingestreut

- die Formulierungskraft des
Autors zusätzlich unterstreichen. Doch hat
das alles ein wenig auch den Anstrich
einer hybriden SchausteUung. Und es

fehlt ihm dann doch die Messerspitze
integrierender Substanz. So bunt und
saftig das Detail geraten ist, so würzig
die Suppen duften, die Margarete Rusch
oder Lena Stubbe als gewaltige Köchinnen

anrühren, ein ganz überzeugendes,
ein zwingendes Buch ist nicht daraus
geworden.

Das Märchen vom Fischer und seiner

Ilsebill ist die Klammer. Es soll
davon zwei unterschiedliche Fassungen
gegeben haben: eine frauenfeindliche,
die von der Habgier und Unvernunft der
Frau erzählt. Es ist die Version, welche
die Brüder Grimm in ihre Sammlung
aufgenommen haben; ausserdem aber
auch eine frauenfreundliche, in der nicht
IlsebiU, sondern der Fischer jeden him-
melsstürmerischen Unsinn von dem

sprechenden Fisch verlangt, bis er aUes

wieder zerstört. Grass geht in seinem
Roman von der frauenfeindlichen
Fassung aus. Bei ihm ist der Butt in der
Zeit der dreibrüstigen Göttin Aua, im
Neohthikum, der Verbündete Edeks,
der dem Fischer in jeder Lebenslage
beisteht und so die Männersache kräftig

fördert. Der Butt ist unsterblich
und der Fischer auch. Vaterrecht löst
das Mutterrecht ab, von Jahrhundert
zu Jahrhundert greift der allwissende

sprechende Fisch ratschlagend ein, während

die Männer Geschichte machen.
Einer von ihnen ist der Autor in
mancherlei Gestalt: nach Edek ist er zum
Beispiel der Bischof Adalbert und wird
von Mestwina erschlagen. Im vierzehnten

Jahrhundert heiratet er, diesmal in
der Gestalt eines Schwertfegers, die
fromme Dorothea von Montau, der
nachgesagt wird, dass sie Heihge und
Hexe sei. Zur Zeit des Doktors Martin
Luther ist der Autor mal ein Patrizier,
mal ein aufrührerischer Handwerker
und ausserdem der Prediger Hegge. Der



488 DER BUTT

Äbtissin Margarete Rusch, einer begnadeten

Köchin, wohnt er in ihrer
geräumigen Bettkiste bei. Als Dichter
Martin Opitz wie als Stadtmaler Möller

hat er dieselbe Köchin zur
Bettgenossin: Agnes Kurbiella. So geht das
weiter durch die Jahrhunderte bis zu
der Kantinenköchin Maria Kuczorra
auf der Lenin-Werft in Gdansk. Und
während der Fischer von all seinen
Zeitweilen in vergangenen Epochen
erzählt, ist der Butt der Gefangene von
Feministinnen, die ihm in einem
BerUner Kino den Prozess machen. Formal

ist der vielschichtige, in seinen
Zeitebenen sich durchdringende Bericht auf
die neun Monate der Schwangerschaft
Ilsebills aufgeteilt. Das feministische
Tribunal untermauert seine Anklage am
Beispiel von neun Köchinnen, deren
Gestalt und Schicksal die konstituierenden
Bestandteile der Romanhandlung
bilden.

Fast schon in der Mitte des
siebenhundert Seiten starken Buches erzählt
der Autor - « ich, das bin ich jederzeit», -
die Anekdote des lutherischen Eiferers
und Pastors Hegge von Danzig, der ein
Bilderstürmer war, «aber wegen der
bildlichen Schlüssigkeit mancher Wendung,
die ihm predigend einfiel, eine bildstrotzende

Rede führte». Wie aber seine
radikalen Ratschläge Folgen haben und
das gläubige Volk die Kirchen zu Sankt
Marien, Sankt Katharinen und Sankt
Johannis ausräumt und die Bildwerke
zerschlägt, wie es endlich auch dem
holzgeschnitzten Nikolaus in der
Birgittenkirche an den Kragen gehen
soll, greift die dicke Äbtissin Margarete

Rusch mit ihren siebenundzwanzig

Nonnen und Novizinnen ein und
schleppt den Pastor Hegge ins
benachbarte Kloster. Zur Strafe muss er
einen Sankt Nikolaus ganz allein auf¬

essen, den die Äbtissin aus dreihundertelf

Teigküchlein gebacken hat, mit
gefärbtem Zuckerguss und oblatendünnem

Heiligenschein, gefüllt mit gepfefferten

Blut- und Kuttelfleckwürsten.
Keine davon darf übrigbleiben.
Danach, so Grass, soU er nur noch massig

die Hölle beschworen haben.
Die Episode, herausgegriffen aus

einem in den Nähten platzenden Buch,
gibt eine Ahnung von dem, was den
Leser erwartet. Die Faszination liegt
aUemal in der anekdotischen Einzelheit,
sodann in Figuren wie gerade dieser
dicken Gret, in der Grass eine Vorläuferin

echter Emanzipation erblickt. Im
Prozess gegen den die Männersache
fördernden Butt verteidigt sich der
Angeklagte, indem er sich auf sie beruft:
«Sehen Sie, meine gestrengen Damen,
denen nun doch ein Lächeln gelingt:
solch eine herzhaft lustige, weil durch
niemand zu bedrückende Frau war die
kochende Nonne Margret. Nicht nur weil
gleich alt mit ihm, vielmehr der
aufgeklärten Lebensart wegen möchte man sie
eine Schwester des Pfarrers zu Meudon,
Franz Rabelais nennen. Ach hätte er sie

gekannt! Ich bin gewiss, dass ihm zu
Gargantua ein genauso gewichtiges
Gegenstück in Gestalt unserer dicken Gret
eingefallen und zum platzvollen Buch
geraten wäre. Denn uns fehlen weibliche
Literaturpersonen in komischer Hauptrolle.

Ob Don Quichotte oder Tristram
Shandy, Falstaffoder Oskar Matzerath:
immer sind es Herren, die aus ihrer
Verzweiflung komisches Kapital schlagen,
während die Damen in ungebrochener
Tragik verkommen. Maria Stuart oder

Elektra, Agnes Bernauer oder Nora, alle,
alle sind sie in ihre Tragödie vernarrt.
Oder sie verseufzen sich sentimental.
Oder der Wahnsinn treibt sie ins Moor.
Oder die Sünde knabbert an ihnen. Oder



DER BUTT 489

sie scheitern im männlichen
Machtrausch; man denke nur an Lady Macbeth.

Durchweg humorlos sind sie dem
Leid verpflichtet: Heilige, Hure, Hexe
oder alles zugleich.» So geht das in

'
grosser Suada, ein aktueller Gesprächsbeitrag

mit Argumenten aus der
Geschichte und der Kulturgeschichte.
Schliessüch versteigt sich der Butt gar
zum Ratschlag an die internationale
Frauenbewegung, überaU in der Welt
feministische Klöster mit durchaus
irdischer Zielsetzung zu gründen,
Gegengewichte zu den herrschenden Männerbünden.

Es stehe allerdings nicht im
Protokoll, fügt der Autor hinzu, dass
sich gleich nach dieser Verhandlung
mehrere Damen aus dem Publikum als
Äbtissinnen beworben hätten.

Es mangelt dem Roman «Der Butt»
weder an Witz noch an sprachlicher
Kraft. Auch ist er reich an einprägsamen

Gestalten und im ganzen ein
Kaleidoskop der überraschendsten
Konfigurationen. Was sich nicht einstellt,
oder was sich nur sporadisch einsteUt,
ist das Umfeld, die Atmosphäre. Dass
der Autor sich darauf kapriziert, die
allerverschiedensten Identitäten
anzunehmen, ist theoretisch zwar denkbar
und wohl auch mögUch. Aber bei Grass
führt es zu Sprachspielen, die der
Abnutzung erliegen. Ein paar Beispiele
mögen das belegen: «Dann begann
Pastor Blech, der ich in meiner napoleonischen

Zeitweil gewesen bin, seine Chronik

zu schreiben, die später zweibändig
unter dem Titel (Geschichte der

siebenjährigen Leiden Danzigs) geteilte
Aufnahme fand.» - «Von da an kochte
Sophie nicht mehr für Pastor Blech,
sondern nur noch für Rapp (der ich anderseits

auch gewesen bin) und für Rapps
Gäste.» - «Doch zwischen Buchen oder
auf Nadelgrund, wo sie Flaschenboviste

und Blutreizker fand, dachte Sophie nur
immer undherzlich an mich, ihren Fritz. »

- «Aber Sophie, die ich als Pastor Blech
und als Gouverneur Rapp geliebt habe,
hat einzig und ungeteilt nur mich, ihren
Fritz geliebt, der als geeigneter Gegenstand

lebenslang in Festungshaft sass,
entrückt und nicht abzunutzen. » - « Und

wenn ich mich heute als Rapp bedenke,

muss ich mir als Pastor Blech, der Rapp
so bedachte, immer noch zustimmen.»

In Wendungen dieser Art, die sich
durch das ganze Buch in monotoner
Variation wiederholen, verrät sich ein
synthetisches Element. Es ist nicht der
Erzähler Grass, der wie sein Pastor
Hegge bildstrotzender Rede mächtig ist
und ihr jederzeit nachgibt, was immer
auch die Folgen seien; es ist der
konstruierende Literat, der hier spricht.
Und was immer jener wortgewaltige
Epiker an Gestalten und Gesichten zu
beschwören vermag, Mythisches und
Zeitgenössisches, Vorleben in
mutterrechtlicher Zeit und Streik der
Werftarbeiter im polnisch gewordenen
Gdansk: der in diesem FaU eher
abwegige Gedanke, es in eine fortlaufende
Romanhandlung zu integrieren, führt
zu etwas dünnen und schwächlichen
Gelenken. Das Buch enthält Stoff für
eine NoveUensammlung vom Rang des

«Decamerone». Warum nur hat Grass
nicht das Feminal, wie der Butt das

hohe Gericht feministischer Damen
samt Beirat nennt, sich Geschichten
erzählen lassen? Statt eines Romans hätte
er einen NoveUenkranz schreiben können,

durchaus jedes einzelne Stück als

Anklage gegen den Butt und seine

Männersache gedacht, aber in sich
gerundet und von den einzelnen Mitgliedern

des Feminals nacheinander erzählt.
Das Verfahren hätte zusätzlich den
Gewinn erbracht, dass der Leser auch die



490 DER BUTT

gestrengen Frauen des Tribunals einmal
wirklich kennengelernt hätte. Im
Roman nämUch bleiben sie blass und
gewinnen keinerlei Eigenleben. Man weiss

von ihnen gerade nur, was der Autor
vorwiegend scherzweise und spöttisch
über sie sagt. Zu Personen gedeihen sie

nicht.
Es bleibt ein Widerspruch zwischen

der stofflichen Fülle und der Form,
in der sie sich präsentiert. Ein literarisches

Ereignis «von jener elementaren

Eigen-Art» hätte «Der Butt» zweifellos

werden können. Aber so, wie er jetzt
vorUegt, erscheint er mir als eine nicht
verwirklichte MögUchkeit dazu.

Anton Krättli

1 Günter Grass, Der Butt. Roman,
Luchterhand-Verlag, Darmstadt und Neuwied

1977. - 2Die Danziger Trilogie (Die
Blechtrommel, Katz und Maus, Hundejahre)

liegt seit 1974 auch in einer
Sonderausgabe der Sammlung Luchterhand in
drei Taschenbuchbänden vor.

Luxemburgerli
die ferne

Sprüngli-Spezialität


	Das Buch

