
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 57 (1977-1978)

Heft: 5

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

DEMOKRATIE IN DER TÜRKEI

Grenzen und Erfolg einer «Kulturrevolution»

Man kann, rückblickend, mit einigem
Recht sagen, die Türkei sei das erste
Land der Dritten Welt gewesen, in dem
versucht wurde, eine «Kulturrevolution»

durchzuführen. Dieser Begriff
ist allerdings erst im Zusammenhang
mit bestimmten Vorgängen im China
Mao Tsetungs aufgekommen. Wenn wir
ihn hier dennoch anwenden, ist es
geboten, zuerst einmal abzuklären, worin
sich die Reform des Gründers der
Türkischen Republik, Kemal Atatürk, auf
die damit Bezug genommen wird, einerseits

von der chinesischen (oder auch
russischen) Revolution unterscheidet,
anderseits von gewissen neueren
Revolutions- oder Reformbewegungen in der
nahöstlichen Region, wo man da und
dort (so etwa in Libyen) seit einiger
Zeit begonnen hat, sich selber als
«kulturrevolutionär» zu bezeichnen.

Atatürk und Mao

Was den Vergleich mit Mao betrifft,
ist natürlich in erster Linie festzustellen,
dass Atatürk kein Kommunist und
überhaupt kaum vom Marxismus her
beeinflusst war. Zu den Grundprinzipien

Atatürks, die im Emblem der von
ihm gegründeten Republikanischen
Volkspartei mit sechs Pfeilen symbolisiert

sind, gehört zwar neben Nationalismus,

Laizismus, Republikanismus,
Populismus und Reformismus auch der
Etatismus, worunter staatliches Unter¬

nehmertum zu verstehen ist. Dieser
Grundsatz zielte aber offenbar nicht auf
eine Aufhebung des privaten Eigentums
an Produktionsmitteln, sondern war
eher in dem Sinne zu verstehen, dass

in einem Land, in dem es keine starke
privatunternehmerische Tradition gab,
eben der Staat einzugreifen oder
einzuspringen habe, um die erwünschte
Industrialisierung herbeizuführen oder
voranzutreiben. Die Vorbilder, denen
sich nach Atatürks Willen die Türkei
angleichen sollte, waren die westeuropäischen

industrialisierten Nationalstaaten,

und zwar nicht nur in
technisch-wirtschaftlicher, sondern auch in
politischer, gesellschaftlicher und
kultureller Hinsicht. Auch diesbezüglich
war Mao ganz anders eingestellt: Das
Bestreben der chinesischen Kommunisten

geht zwar ebenfalls darauf aus,
im Technischen das Niveau Westeuropas

oder Amerikas zu erreichen; doch
waren oder sind ihnen die westliche
Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung
und westliche Sitten wie (besonders
in der eigentlichen Kulturrevolution)
überhaupt westliche «Kultur» ein
Greuel. Eine Parallele zwischen Atatürk

und Mao ist hingegen in beider
Einstellung zur Tradition ihrer eigenen
Völker zu erkennen: Beide hielten eine

Durchbrechung von Überkommenem
auch in kultureller Hinsicht für eine

Voraussetzung des Gelingens der
Reform beziehungsweise der Revolution.
In dieser Beziehung war vielleicht Ata-



340 DEMOKRATIE IN DER TÜRKEI

türk persönlich kaum weniger radikal
eingestellt als Mao - radikal allerdings
in der Praxis vorwiegend nur im
Bereich von Staat und Gesetz, während im
übrigen (abgesehen etwa vom Verbot
der Polygamie oder der Abschaffung
von Schleier und Fez) in der neuen
Türkei eigentlich jeder nach seiner eigenen

Façon selig werden konnte und
kann, was für die grosse Mehrheit der
Türken zunächst hiess: weiterhin nach,
der traditionellen Façon. Liberalität des
Staates gegenüber dem Privatleben der
Bürger gehört ja gerade mit zur Idee
eines laizistischen Staates nach
westeuropäischem Vorbild; und das heisst
auch Liberalität gegenüber der Religion

als Privatsache. In der kemalisti-
schen Türkei ist (oder war) zwar der
Islam aus dem staatlich-öffentlichen
Bereich verbannt; aber die Religionsausübung

war immer frei - obwohl,
wie berichtet wird, Atatürk es
persönlich als ärgerlich empfand, wenn er
die Türken in die Moschee gehen sah.
Ebenfalls kaum verändert wurden durch
die Reform Atatürks als solche die
Eigentumsverhältnisse und die
Gesellschaftsstruktur, besonders auf dem
Land.

Arabische «Revolutionen»

Hinsichtlich der Abwendung von der
Tradition des eigenen Volkes gibt es
also Parallelen zwischen Atatürk und
Mao - wobei natürlich für China wie
für die Türkei gilt, dass kein Volk
einfach über seinen Schatten springen
kann, das heisst, dass der chinesische
Kommunismus wohl immer etwas
spezifisch Chinesisches haben wird, mag er
sich noch so laut auf Marx und Lenin

berufen. Jedenfalls aber beriefen

sich Atatürk wie Mao auf «Nicht-
Eigenes» ; sie machten Nicht-Türkisches
beziehungsweise Nicht-Chinesisches zu
ihrem Ideal. In diesem Punkt
unterscheidet sich die Haltung arabischer
Nationalisten und Revolutionäre oder
Reformer wesentlich von derjenigen
Atatürks wie auch Maos. Abdel Nasser
etwa war zwar von marxistischen Ideen
beeinflusst, hat sich aber kaum je offen
dazu bekannt, sondern vielmehr
betont, sein Sozialismus sei spezifisch
arabisch, nicht nur den besonderen
Verhältnissen Ägyptens oder der arabischen

Welt angepasst, sondern in der
arabischen Tradition, im Koran geradezu

vorgezeichnet. Ähnliches liesse sich

von Boumediène sagen. Ausser
Bourguibas Tunesien hat kein arabischer
Staat beispielsweise das muslimische
Familienrecht ganz durch «modernes»,
an Europa orientiertes Recht ersetzt.
Doch Bourguiba, der von allen arabischen

Führern wohl am meisten
Ähnlichkeit mit Atatürk hatte, liess gelegentlich

verlauten, dieser sei bei der
Modernisierung seines Landes zu abrupt
vorgegangen. Derjenige arabische Staatschef

aber, in dessen Land heute am
meisten von «Kulturrevolution»
gesprochen wird, Qadhafi, scheint darunter

in erster Linie eine Wiederherstellung

der arabischen Tradition,
allerdings in einer angeblich ursprünglichen
Reinheit zu verstehen. So führt er
beispielsweise sogar das muslimische Strafrecht

wieder ein. Er hat in der
Öffentlichkeit alle nicht-arabischen
Aufschriften, den letzten lateinischen
Buchstaben ausmerzen lassen, sucht sein
Land gegen alle europäischen,
überhaupt gegen alle fremden Einflüsse
abzuschirmen und möchte wohl am
liebsten gar nichts «Kulturelles» von
aussen hereinlassen - ausser der mo-



DEMOKRATIE IN DER TÜRKEI 341

dernen Technik. Qadhafi ist ein
Extremfall. Es gibt aber ähnliche Tendenzen

auch anderswo, so etwa die
Betonung der eigenen, arabischen
«personnalité» in Algerien. Das Problem,
welches sich hier stellt, lässt sich etwa
durch die folgende Antwort des Direktors

eines Instituts in Algier, das sich
mit traditioneller Musik befasst, auf die
Frage illustrieren, wie sich der Konzertflügel

in seinem Büro, darauf
aufgeschlagen Bachs «Wohltemperiertes
Klavier», mit der Zwecksetzung seiner
Arbeit vertrage: Die algerische Musik, so
sagt er, müsse auf die Höhe der Zeit
gehoben werden, und das sei nur unter
Aneignung des europäischen harmonischen

und kontrapunktischen «Handwerks»

(der Technik also) möglich;
der Gehalt aber werde rein algerisch
sein. Es ist kaum anzunehmen, dass
solche Fragen Atatürk und seinen
Mitarbeitern Sorgen bereiteten. Wo aber
arabische Revolutionäre gegen
eingesessene Bräuche und Verhaltensweisen
vorgehen, tun sie es unter der Begründung

oder dem Vorwand, sie träfen
damit nicht die echte Tradition, sondern
eine unter dem Einfluss des Kolonialismus

(oder auch der Osmanen)
verdorbene.

Einwände

Man könnte allerhand Reflexionen
darüber anstellen, warum es in den zwanziger

Jahren zu einer auch im Kulturellen

so vorbehaltlosen Zuwendung
eines aussereuropäischen Staates zum
Abendland kommen konnte wie
derjenigen Atatürks, während heute so
etwas in der arabischen Welt und wohl
auch sonst weitherum in Asien und
Afrika fast undenkbar scheint. Und

man könnte ferner darüber reflektieren,
ob nicht letztlich die kulturell eher
traditionalistisch eingestellten Staaten etwa
zum gleichen Resultat gelangen werden,
indem bei ihnen die Anpassung an die
moderne Technik ein Aufgeben
traditioneller Verhaltensweisen von selbst

herbeiführt, während in der Türkei der
kemalistische Modernismus als solcher
nicht in die Breite gewirkt hat und
so auch hier erst Technisierung und
Industrialisierung die eigentliche
Modernisierung des Lebens herbeiführt. So

gesehen wäre die Bedeutung von
Atatürks «Kulturrevolution» recht gering
einzuschätzen. Und es fehlt denn auch
nicht an Stimmen, die sie sogar geradezu

negativ beurteilen und behaupten,
sie habe eher «kontraproduktiv»
gewirkt, weil sich in Reaktion auf den ke-
malistischen Modernismus ein besonders

starres Verharren in Traditionen
ergeben habe oder weil der türkische
Islam, vom Staat in die Ecke des rein
Privaten gestellt, keinen Reformgeist
habe entwickeln können und so erst
recht zu einem Element des Rückschrittes

geworden oder ein Hemmnis für
den Fortschritt geblieben sei. In diesem

Zusammenhang wird darauf hingewiesen,

dass in der Türkei immer wieder
Gruppierungen aufkommen, die von
der Politik her das Rad zurückdrehen

möchten, besonders auch was den
Laizismus betrifft. So etwa wird dem
Führer der Wohlfahrtspartei, Necmet-
tin Erbakan, nachgesagt, er wolle das

Khalifat, also ein theokratisches
System wiederherstellen. Die mindestens
zuerst relativ dünne, durch die Schule
des Kemalismus gegangene Schicht, so
heisst es weiter, sei gerade dadurch dem
Volk entfremdet worden, und so hätten

sich für traditionell Privilegierte
(zum Beispiel die Grossgrundbesitzer)



342 DEMOKRATIE IN DER TÜRKEI

besonders gute Chancen ergeben, den
Einfluss bei «ihren» Leuten zu
bewahren und den «sozialen Fortschritt»
zu verhindern.

Die politische Entwicklung

Mag dem sein wie immer : Jedenfalls gab
es schon während der Diktatur
Atatürks, der seine Reform mit Zwang
durchsetzte oder durchzusetzen
versuchte, negative Reaktionen auf diese.
Und solche haben sich dann nach dem
Zweiten Weltkrieg, als das türkische
Volk von oben in die demokratische
Freiheit entlassen wurde, besonders
auch im politischen Leben ausgewirkt.
Die Politiker nahmen, sobald es auf
freie Wahlen zuging, auf die traditionelle

Einstellung sehr weiter Volkskreise
Rücksicht, und zwar taten dies auch
die Exponenten der dem Vorwurf des

Atheismus ausgesetzten Republikanischen

Volkspartei (in der jüngsten
Wahlkampagne hat auch Bülent Ecevit
Allah angerufen), oder sie suchten
religiöse Gefühle geradehin für sich
auszunutzen. In den ersten ganz freien
Parlamentswahlen, 1950, siegte nicht die
seit Atatürks Tod von Ismet Inönü
geführte Republikanische Volkspartei, die
bis dahin die Alleinherrschaft hatte,
sondern die Demokratische Partei Ad-
nan Menderes'. Dieses Volksverdikt
war ohne Zweifel zu einem guten Teil
als Auflehnung gegen die kemalistische
Reform und gegen den Bürokratismus
zu werten, mit dem diese durchgeführt
wurde. Menderes war beileibe kein
traditionalistischer Hinterwäldler, sondern
nicht weniger modern eingestellt als
seine Gegenspieler von der Volkspartei ;

er war, was Wirtschaftspolitik betrifft,
im Unterschied zu diesen eher ein Lais-

sez-faire-Liberaler, für grossbürgerliche
Kreise und Grundbesitzer jedenfalls
alles andere als störend. Die Wählermassen,

besonders auf dem Land,
gewann er aber durch eine die
altüberlieferten Lebensauffassungen ansprechende

Propaganda, und er erhielt sich
ihre Zuneigung, ja Verehrung, in der
Folge unter anderm mit entsprechenden,

das laizistische Prinzip etwa im
Schulwesen durchbrechenden Konzessionen

und den Bau von Moscheen.
Seine nach mancherlei Seiten sehr
entgegenkommende, zu einem guten Teil
ebenfalls wahltaktische Wirtschaftspolitik

wirkte sich auf die Dauer für das
Ganze eher nachteilig aus.

Eingriffe der Armee

Im Mai 1960 wurde das Menderes-
Regime durch eine Gruppe hoher
Offiziere gestürzt. Am Ende eines grossen
Prozesses wurden Todesurteile gegen
Staatspräsident Bayar, Regierungschef
Menderes und zwei Minister verhängt;
nur Bayar wurde begnadigt. Die
Demokratische Partei wurde verboten. Die
Hauptvorwürfe gegen das gestürzte
Regime lauteten: Korruption,
Wiederaufkommenlassen rückschrittlicher
Tendenzen, undemokratisches Verhalten.
Die Regierung mit ihrer parlamentarischen

Mehrheit hatte sich daran
gemacht, die Rechte der Opposition
drastisch einzuschränken. Auf die
unterschiedlichen Motive und Absichten der
verschiedenen Putschteilnehmer kann
hier nicht eingegangen werden. Der
Tendenz nach, die obenaus schwang,
lässt sich die damalige vorübergehende
Errichtung eines Militärregimes als ein
Versuch interpretieren, die Türkei wieder

auf den Weg des Kemalismus zu-



DEMOKRATIE IN DER TÜRKEI 343

rückzubringen. Doch bei den Wahlen
vom Herbst 1961 erreichte entgegen den
Erwartungen der Militärs wiederum
nicht die Republikanische Volkspartei
das Übergewicht, sondern sie wurden
eher zu einem Erfolg der
Nachfolgeorganisation der Demokratischen Partei,

der Gerechtigkeitspartei, die dann
in den Wahlen von 1965 unter der
Führung von Süleyman Demirel die
absolute Mehrheit erlangte und diese
bei den Wahlen von 1969 behielt -
wieder zu einem guten Teil daher, weil
sie das einfache Volk besser anzusprechen

vermochte und Demirel in
mancherlei Hinsicht ähnlich operierte wie
Menderes. Ein weiterer korrigierender
Eingriff der Armee folgte im März
1971 : Ministerpräsident Demirel wurde
zum Rücktritt gezwungen. Mit
Fachleuten durchsetzte beziehungsweise
überparteiliche Kabinette regierten bis
1973 sozusagen unter der Vormundschaft

der Militärs.

Die letzten Wahlen

Im Herbst 1973 gab es wieder freie
Parlamentswahlen, und aus diesen ging
endlich, ziemlich überraschend, die
Republikanische Volkspartei, jetzt unter
der Führung von Bülent Ecevit, als
relativ stärkste Fraktion hervor. Am
vergangenen 5. Juni hat Ecevits Partei
Sitze hinzugewonnen, aber mit 213 der
450 Mandate in der Abgeordnetenkammer

die absolute Mehrheit nicht
erreicht. Auch Demireis Fraktion hat sich
in den Juni-Wahlen wieder vergrössert
(auf 189 Deputierte), und zwar auf
Kosten seiner Konkurrenten zur Rechten,

nämlich der von der
Gerechtigkeitspartei nach der Aufhebung des
Verbots von 1960 abgespaltenen neuen

Demokratischen Partei, die von 45 auf
einen Sitz zurückgefallen ist, und der
Wohlfahrtspartei, die 24 von ihren 48

Sitzen verlor, sowie wohl teilweise auch
der aus der Volkspartei abgespaltenen
Republikanischen Vertrauenspartei, die
10 von ihren 13 Mandaten einbüsste.
Ecevit hat die Wähler links von der
Mitte und auch diejenigen der
extremeren Linken fast ganz hinter sich zu
sammeln vermocht ; Demirel ist eine solche

Sammlung rechts von der Mitte
weniger gut gelungen. Im ganzen
gesehen kann das Wahlergebnis vom
5. Juni 1977 als «unentschieden»
bezeichnet werden. Es zeigte sich eine

(nicht ganz zum Durchbruch gekommene)

Tendenz zum Zweiparteiensystem,

zu einem System zweier im Kern
durchaus gemässigter Parteien - die
aber nicht anzuhalten braucht. Ecevit
profitierte offenbar davon, dass die
kryptomarxistische Arbeiterpartei (TIP)
sich von dem Verbot und den Schlägen,
denen sie nach 1971 ausgesetzt war,
noch nicht erholt hat und die legale
Aktionsmöglichkeit extremerer
Gruppierungen ganz allgemein durch gewisse
Gesetzesartikel beschränkt ist. Sollte er
sich mit seiner schon in der Wahlkampagne

kundgetanen Absicht durchsetzen,

das seit der Gründung der Republik

bestehende «Kommunismusverbot»

aufzuheben, könnte seiner Partei
von links her Konkurrenz entstehen.

Extremisten links und rechts

Die politische Entwicklung der letzten
zehn oder zwölf Jahre in der Türkei
war nicht mehr nur durch die alte
Auseinandersetzung zwischen den beiden

grossen Parteien und die Spaltungen
gekennzeichnet, denen sie ausgesetzt



344 DEMOKRATIE IN DER TÜRKEI

waren, sondern namentlich auch durch
neuartige, teilweise gewaltsame Aktivitäten

von links und rechts aussen. Was
diejenigen von «rechts» betrifft, gehören

sie unter anderm in den Zusammenhang

des Misslingens des kemalistischen
Versuchs, breiteren Volkskreisen eine
neue «Identität» zu geben: Von da her
lässt sich der zeitweilige (relative)
Erfolg der islamisch-fundamentalistischen
Wohlfahrtspartei Necmettin Erbakans
erklären wie auch das Aufkommen der
nationalistisch-rechtsextremen Aktionspartei

des ehemaligen Obersten und
Putschisten von 1960 Alparslan Türkesch,
die mit dem Appell an grosstürkische
und «panturanische» Träume am 5. Juni

als einzige der kleineren Parteien
Stimmen hinzugewann und ihre Sitzzahl

in der Kammer von 3 auf 16
erhöht hat. Was die Bewegung «links»
(eine natürliche Folge der Modernisierung

und Industrialisierung) betrifft,
machte Inönü schon 1965 einen
vorsorglichen Auffangversuch, indem er in
der Volkspartei die Parole «Links von
der Mitte» ausgab. Sein Nachfolger
Ecevit vollzog dann eine eigentliche
Wende und bezeichnete die Partei klar
und deutlich als sozialdemokratisch.
Dies dürfte als einer der wichtigsten
Vorgänge der letzten Jahre anzusehen
sein.

die hohen Militärs nach ihrem Eingriff
von 1971 ebenso wie 1960 eine Rückkehr

der Volkspartei, die inzwischen
eine Wendung nach links vollzogen hatte,

an die Macht wünschten. Jedenfalls
wurde unter der «halben» Militärherrschaft

zuerst der zwar aus der Volkspartei

hervorgegangene, aber zu Ecevit
Distanz haltende Nihat Erim
Ministerpräsident, dann Ferit Melen von Fey-
zioglus Vertrauenspartei. Erim, dessen

erstem Kabinett eine Gruppe jüngerer
Technokraten angehörte, stellte,
Forderungen der Militärs entsprechend, ein
wirtschafts- und sozialreformerisches
Programm auf, erhielt aber für dieses

von seiten der hohen Offiziere zu wenig
Rückenstärkung, als dass er sich in dem
von sozialpolitisch konservativ
eingestellten Kräften beherrschten Parlament

durchzusetzen vermocht hätte.
Der reformerische Elan nahm in Erims
zweitem Kabinett stark ab und
erlahmte unter Melen fast ganz. Der den
hohen Militärs während des Interregnums

von 1971-1973 am nächsten
stehende Parteichef schien Feyzioglu zu
sein, ein wohl etwa als «rechtsliberal»
zu bezeichnender Politiker, der
Staatseingriffe in die Wirtschaft möglichst
beschränkt sehen will und damals vor
allem sehr intensiv für alle Massnahmen
eintrat, die der Aufrechterhaltung von
Ruhe und Ordnung dienen sollten.

Ruhe statt Reformen

Es stellt sich die Frage, ob eigentlich
Ecevits Partei noch der alten
Republikanischen Volkspartei Atatürks und
Inönüs entspreche. Die Kemalisten, die
aus Ecevits Lager nach rechts ausgezogen

sind, haben es bestritten: so Tur-
han Feyzioglu, der Chef der Vertrauenspartei.

Ferner kann man sich fragen, ob

Veränderte Situation

Von dem Stichwort «Ruhe und
Ordnung» aus lassen sich die beträchtlichen
Unterschiede zwischen den Militärinterventionen

von 1960 und 1971 wie auch
die Änderung der Atmosphäre zwischen
diesen beiden Ereignissen darstellen.
Beiden Militäreingriffen sind Unruhen

¦'



DEMOKRATIE IN DER TÜRKEI 345

vorangegangen. Im Frühjahr 1960
demonstrierten Studenten im Rahmen
einer Bewegung des Protestes gegen
diktatorische Allüren des Menderes-
Regimes, das immer mehr dazu neigte,
die Rechte der Volkspartei-Opposition
und die Meinungs-, Rede- und
Pressefreiheit zu beschränken. Nicht diese
Protestaktionen waren aber der Anlass
zum Militärputsch, sondern unter
anderm vielmehr der Umstand, dass die
Offiziere im Einsatz von Truppen
gegen die Studenten einen Missbrauch der
Armee sahen. Die Militärs intervenierten

1960 nicht nur im Namen des Ke-
malismus gegen wirklich oder angeblich

rückschrittliche Tendenzen des

Menderes-Regimes, sondern auch im
Namen von Freiheit und Demokratie
gegen dessen Repressionsmethoden.
Am 12. März 1971 hingegen forderten
die Militärs die Einsetzung eines starken

Kabinetts; sie wandten sich
gegen eine Regierung, die infolge der
Abspaltung aus der Gerechtigkeitspartei
nicht mehr sehr handlungsfähig und
deren Autorität angeschlagen war (unter

anderm wegen Korruptionsaffären)
und die die Zügel schleifen liess,
obwohl linksextremistische Gruppen (und
teilweise auch rechtsextremistische) mit
Banküberfällen, Entführungen und
blutigen Auseinandersetzungen eine Aktivität

entfalteten, die beunruhigende
Ausmasse annahm. Die Armee stand
1960 sozusagen mit den demonstrierenden

Studenten gegen die in bestimmten
Hinsichten konservative Regierung;
1971 aber warf sie der Regierung
Demirel vor, gerade das nicht getan zu
haben, was 1960 die Regierung Menderes

getan hatte: nämlich nicht
energisch gegen die Unruhen eingeschritten

zu sein. Die Demonstrationen von
1960 sind allerdings mit den Umtrie¬

ben, die den Militäreingriff von 1971

zur Folge hatten, nicht zu vergleichen.

Die Linksextremisten und die

« ausserparlamentarische Opposition»
der späten sechziger und ersten siebziger

Jahre zielten (wie Ähnlichgesinnte
in Westeuropa) auf einen gewaltsamen
Umsturz des politischen, wirtschaftlichen

und sozialen Systems ab. Wie

gross ihre Aussichten waren, ihr Ziel zu
erreichen, und wie gross ihr Anhang
war, ist eine andere Frage.

Kampagne gegen die Linke

Die oberste Armeeführung forderte
aber im März 1971 nicht nur die
Wiederherstellung von Ruhe und Ordnung,
sondern, um der linksextremistischen
Agitation den Boden zu entziehen, auch
sozial- und wirtschaftspolitische Reformen.

Die erste Forderung wurde, nach
der Verhängung des Kriegsrechts,
zunächst einmal erfüllt, und es wurden
entsprechende Verfassungsänderungen
(so zur Schaffung von Staatssicherheitsgerichten)

gutgeheissen. Der Mehrheit
im Parlament schien daran bedeutend
mehr zu liegen als an den Reformen,
ja es wurde offenbar von konservativer

Seite versucht, die Gelegenheit
nicht nur zu einer Niederschlagung des

gewalttätigen Linksextremismus,
sondern überhaupt zu einer Eindämmung
oder Ausschaltung aller Elemente zu
benutzen, die so etwas wie eine
Linkstendenz zeigten oder auch nur im
Geruch standen, sogenannt sozialistische
Ideen zu haben. Im Herbst 1972 etwa
war in der Türkei das Klima der
Repression (Folterungen von «politischen»

Untersuchungshäftlingen,
Verurteilung reiner «Gesinnungstäter» zu
langjährigen Gefängnisstrafen) ärger,



346 DEMOKRATIE IN DER TÜRKEI

die Besorgnis in Intellektuellenkreisen
(auch in durchaus nicht «kommunistischen»)

wegen der Eventualität,
verhaftet zu werden, weiter verbreitet als
im damals noch unter der Herrschaft
der Obersten stehenden Griechenland -
dies obwohl in der Türkei die
demokratischen Formen (äusserlich wenigstens)

gewahrt wurden: das frei
gewählte Parlament tagte weiter, die
Immunität der Senatoren und Abgeordneten,

auch derjenigen der Arbeiterpartei,
wurde strikte respektiert. Von den
Parlamentariern erhob aber, ausser Ecevit,
kaum einer vernehmbar die Stimme
gegen die Exzesse der Militärgerichte.
Man konnte damals den Eindruck
haben, als sollten gerade diejenigen
Angehörigen der Elite mundtot gemacht werden,

die zur Diskussion über Reformen

einen Beitrag hätten leisten können

oder für eine evolutionäre
Entwicklung hätten gewonnen werden müssen.

Ecevits reformierter Kemalismus

Die hohen Offiziere schienen 1971 und
danach unschlüssig darüber zu sein, was
für wirtschafts- und sozialpolitische
Tendenzen von ihnen gefördert werden
sollten. Auch darin spiegelte sich die
veränderte allgemeine Situation wider,
eine Situation, die eben wohl doch mit
den von Atatürk vor mehr als einem
halben Jahrhundert aufgestellten
Prinzipien allein nicht mehr zu bewältigen
ist - gerade weil diese Prinzipien trotz
allem eine Wirkung gehabt haben und
die Türkei sich entwickelt hat.
Vielleicht war es 1960 noch leichter oder
weniger problematisch als 1971 oder
heute, zu definieren, was «Kemalismus»
sei oder wer sich in seinem Handeln

auf den eigentlichen Geist des
Staatsgründers berufen könne. In Kreisen
von Ecevits Volkspartei liebt man es,

von einem «Kémalisme de papa» zu
sprechen, der überholt sei. Ecevits
eigene Reformideen, so etwa diejenige
von einem Volkssektor zwischen den
schlecht rentierenden Staatsbetrieben
und den privaten Unternehmen, müssen
allerdings erst noch konkretere Gestalt
annehmen.

Übrigens hat nach dem 1973 erfolgten

«Rückzug der Militärs in die
Kasernen» trotz den vorher vom Parlament

verabschiedeten Staatsschutzbestimmungen

die Ruhe nur vorübergehend

angehalten. In den letzten zwei
Jahren kam es zeitweise fast täglich
zu «politischen» Schiessereien und
Bluttaten, an denen nun aber Extremisten

von der Rechten - namentlich
auch die «Grauen Wölfe» der Aktionspartei

Türkeschs, der seit 1974 neben
Erbakan und Feyzioglou Vizeministerpräsident

in Demireis Koalitionsregierung

war - wohl mindestens ebenso
stark beteiligt waren wie solche von
der Linken. Und man konnte die
Meinung vertreten hören, die Behörden hätten

den Versuchen der ersteren zur
Niederknüppelung von «Kommunisten»

oder Sozialisten (unter diesen
auch Anhänger Ecevits) mit nicht immer
missfälligen Augen zugesehen.

Ecevit ist der Ansicht, dass die
extremere Linke, wenn man ihr durch die
Aufhebung des «KommunismusVerbots»

(mit der übrigens seinen

Erklärungen nach ähnliche Lockerungen
zugunsten der islamischen Rechten
verbunden sein sollen) die offene, legale
Aktivität ermögliche, sich auch eher
legal verhalten werde. Er hat, indem er
in seinem Wahlkampfein freieres Klima
in Aussicht stellte, weite Kreise der



DEMOKRATIE IN DER TÜRKEI 347

Intelligenz, wie etwa auch der Lehrerschaft

für sich gewonnen und (unter
anderm aufgrund der Empfehlungen
von Gewerkschaften) den grössten Teil
der Arbeiter; und er hat Einbrüche
auf dem Land erzielt, wo offenbar die
traditionellen Honoratioren und
Grundbesitzer die Stimmabgabe
«ihrer» Bauern nicht mehr so gut zu
lenken vermögen wie früher. Das heisst,
er hat zunächst einmal eine Sammlung
von Elementen zustandegebracht, die
mit fortschreitender Modernisierung
immer mehr geneigt sein könnten,
linksextrem zu wählen. Die für die fernere
Zukunft wesentliche Frage nach dem
unentschiedenen Wahlausgang vom
5. Juni lautet vielleicht nicht, ob es einer
der grossen Parteien einmal gelingen
werde, wieder die absolute Mehrheit
zu erlangen, sondern, ob beide gemässigten

Formationen - die eine
sozialdemokratisch, die andere bürgerlich -
sich auf die Dauer so stark zu erhalten

vermögen, dass die Extreme links
und rechts weiterhin eher vorübergehende

Randerscheinungen bleiben.

Das Resultat

Die Armee hat zweimal energisch in das
türkische politische Leben eingegriffen,
und sie stand auch in der Zwischenzeit
und steht wohl auch heute noch als eine
zum Eingreifen fähige Macht hinter
diesem politischen Leben. Ihre beiden grossen

Eingriffe erfolgten in erster Linie
auch im Namen der Demokratie. Das
war in der Türkei nicht ein blosses

Wort, sondern beide Male erfolgte
wirklich die Wiederherstellung freiheitlicher

Zustände. Dies war, so könnte
man sagen, bedenkenlos möglich, und
zwar ohne Zweifel zu einem guten Teil
daher, weil es in der Türkei eine vom

Kemalismus geprägte, aufgeschlossene,
Atatürks Willen entsprechend
europäisch-modern gebildete Elite gibt und
aus dieser hervorgegangene Politiker,
denen es (abgesehen von gewissen
ausgefallenen Figuren) eine Selbstverständlichkeit

ist, sich an das Prinzip der
Demokratie zu halten - mögen sie auch
ihr politisches Spiel in den Einzelheiten

sehr oft in einer Art spielen, die
westeuropäischen Vorstellungen (oder
genauer: nördlich und westlich der
Alpen als gut geltenden Bräuchen) nicht
unbedingt entspricht, und mögen Mehrheiten

auch immer wieder versucht
haben, ihre Position, oder gewisse
Privilegien durch gesetzgeberische
Sondermachenschaften zu zementieren. Es gab
und gibt zwar in der Türkei auch
nach Atatürk und neben und nach
Inönü «charismatische Persönlichkeiten»

(wie Menderes oder heute
vielleicht in Ansätzen Ecevit); aber es gibt,
im Gegensatz zu andern Ländern jener
Weltregion, nicht mehr die eine, meist
aus dem Militär hervorgegangene und
sich auf das Militär stützende Person,
mit der das System fast im ganzen steht
oder fällt, deren Macht nur durch Tod
oder Putsch zu Ende geht und deren

Nachfolger eventuell den Kurs des

Staatsschiffs radikal ändert - mit allen
negativen Auswirkungen, die die
Befürchtung einer solchen Änderung auf
die Tätigkeit und den Aufbauwillen
der Bürger hat. Die Türkei hat offenbar

eine solche Person längst nicht
mehr nötig. Das türkische kemalistische
System stand und fiel schliesslich auch
nicht mit der Person des grossen
Diktators Atatürk: sein Tod hatte keinerlei
Erschütterung, keinen Machtkampf zur
Folge, und dies war schon ein unbedingt

positives politisches Ergebnis
seiner «Kulturrevolution».



348 DEMOKRATIE IN DER TÜRKEI

Man kann sich immerhin fragen, ob
es nicht ein Glück für die Türkei sei,
dass diese «Kulturrevolution» nicht
schnell ganz durchdrang, ob nicht breite
Volkskreise, hätte man sie ganz aus
überkommenen Lebensgewohnheiten
herauszureissen und des Haltes in der
Religion zu berauben vermocht,
sozusagen ins Leere gefallen und für irgendwelche

extremistische Ideen viel
anfälliger geworden wären, was kaum eine
sonderlich gute Voraussetzung für die

Demokratie ergeben hätte. Dass aber
die «Kulturrevolution» Atatürks bis zu
einem gewissen Grade eben doch durchdrang:

dem verdankt es wohl die Türkei
zu einem guten Teil, dass sie heute
ungleich stabiler und viel weniger der
Gefahr abrupter Wechsel ausgesetzt zu sein
scheint als andere Staaten der Region,
ja vielleicht sogar weniger als gewisse
europäische Staaten.

Ferdinand Hurni

ARNOLD BÖCKLIN (1827-1901)

Zur Ausstellung im Basler Kunstmuseum

Als Fontanes Effi Bliest mit ihrer Mutter

eine Woche in Berlin verbrachte, um
ihre Ausstattung zu besorgen, stand für
die angehende Dame der Gesellschaft
auch ein Museumsbesuch auf dem
Programm. «Am dritten oder vierten Tage
gingen sie, wie vorgeschrieben, in die
Nationalgalerie, weil Vetter Dagobert seiner
Cousine die < Insel der Seitgen > zeigen
wollte.» Der Name des Malers wird
nicht genannt, er müsste 1895, als der
Roman erschien, wohl auch nicht
genannt werden. Arnold Böcklin galt
damals als einer der Grössten der
deutschen Malerei.

Wer in diesem Sommer nach Basel
kommt, wird nicht versäumen, die
Böcklin-Ausstellung im Kunstmuseum
zu besuchen, die - um mit dem Pathos
von Jubiläumsfeiern zu reden - die
Vaterstadt ihrem grossen Sohn zum 150.

Geburtstag bereitet hat. Die «Gefilde

der Seligen» freilich wird er nicht
finden - das Bild ist seit 1945
verschollen -, dafür die verwandte
«Lebensinsel» und überhaupt fast alle be¬

rühmten Bilder dieses phantastischen
Erfinders, dazu viel Unbekanntes:
Jugendwerke, plastische Arbeiten und eine
umfangreiche Auswahl aus seinen
Zeichnungen. Der prachtvoll ausgestattete

Katalog ist zu einer materialreichen

Böcklin-Monographie angewachsen,

ein Böcklin-Fest ist geplant, die
Böcklin-Medaille von 1897 ist neu
geprägt worden.

Böcklin-Besprechungen pflegen heute

- halb Entschuldigung, halb
Vorwurf - mit einem Blick auf die
seltsame Ruhmesgeschichte zu beginnen.
Zwischen Berlin um die Jahrhundertwende

und Basel 1977 liegen in der Tat
Jahrzehnte, in denen Böcklins Grösse
geradezu geleugnet wurde. Als man in
Deutschland den französischen
Impressionismus zu rezipieren begann, als es

unschicklich wurde, Bilder «literarischen»

Inhalts zu malen, da wurde
Böcklin suspekt. Man ertappte sich über
populär-sentimentalen Anwandlungen
beim Betrachten der «Toteninsel» und
verurteilte mit solcherlei Gefühlen zu-



ARNOLD BÖCKLIN 349

sammen auch das Bild, das sie
hervorrief. Und jetzt, da nachgerade die
letzten Exemplare der Legion von To-
teninselreproduktionen vergilbt und
zerschlissen sein dürften, hängt in Basel

das Original an ausgezeichneter
Stelle und übt durch den Türrahmen
hindurch über den einen Saal hinaus
seinen lautlosen Sog aus in die dunkle
Tiefe. Im Zug der Revision von
Pauschalurteilen über das 19. Jahrhundert
war die Rehabilitierung Böcklins fällig.
Die Zeugnisse von Symbolisten und
Surrealisten, die in ihm einen Ahnen
erkannten, gewannen an Gewicht. Und
der Neue Realismus hat den Blick
geschärft für diese malerische Präzision,
die mehr ist als naturalistische Imitation.

Das will nicht heissen, dass wir
nicht auch heute noch einige Mühe hätten

mit einzelnen Bildern. Die Basler
Ausstellung ist ehrlich genug, die
beträchtlichen Unterschiede auch in bezug
auf die Strapazierung unseres
Geschmacks nicht zu verwischen. Da ist
etwa die grotesk übersteigerte
Schaueranekdote eines von grässlichen Furien
verfolgten blutigen Mörders (im selben
Jahr 1870 entstanden wie die klassische
Ideallandschaft eines «Gang nach Em-
maus» und die Ölskizze eines zerschossenen

Hauses bei Strassburg, die gerade
wegen ihrer unambitiös reportierenden
Sachlichkeit nahegeht); da sind die steif
posierenden Allegorien, etwa die auf
Wolken thronende und lastende Muse
Klio ; und da sind die Beispiele gemütlicher

Gartenlaubenbilderbogen.
Aber gerade bei diesen Anflügen von

Spiessbürgeridyllik wird man sich fragen

müssen, ob da nicht auch satirischer

Basler Humor mit im Spiele sei,
wie er sich in gezeichneten, gemalten
und in Sandstein gehauenen Fratzen
und Larven ganz unverhohlen äussert.

Einem Freund, der ein «lustiges Bild»
bestellte, hat Böcklin einen sich geis-
selnden Einsiedler in öder Felslandschaft

geliefert. Der Basler Kunstkommission

hinwiederum, der auch Jacob
Burckhardt angehörte und die dem
Maler bei den Fresken für das
Museum an der Augustinergasse am Zeug
herumflickte, hat er zu Magna Mater,
Flora und Apoll mit sichtlich leichter
Hand noch zwei unbestellte
Kritikasterkarikaturen auf den frischen Kalk
gepinselt.

Böcklin selbst ist - nomen est omen -
einer jener bocksfüssigen Pane und
Faune, die in trügerischer Mittagsstille,
zur Stunde des Pan, die schläfrigen
Hirten erschrecken und verstören, wie
er es in einem Gemälde von 1860

dargestellt hat. So jedenfalls muss er in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
gewirkt haben. Ohne viel Rücksicht auf
den Geschmack seines Publikums zu
nehmen, hat er es mit immer wieder
neuen Bilderfindungen aus der Ruhe des

Gewohnten aufgeschreckt. Für uns
scheint er mit seinen «Bizarrerien»
und Paradoxien, mit der Identität von
Bock und Gott, von Dämonie und
Biedermeier seine Zeit zu umfassen wie
kaum ein anderer. Erschreckend war ja
nicht allein das Neuartige, sondern
mehr noch die Tatsache, dass da
beiseitegeschobene, nicht eingestandene
Träume, Wünsche und Ängste eines

ganzen Zeitalters Bild wurden.
Zwischen Lust und Tod, zwischen Erotik
und Melancholie verlaufen die Span-
nungsbögen. Das berühmte Bild « Odysseus

und Kalypso» enthält beides,
getrennt durch unfruchtbaren Fels: das
Fernweh des säulengleich aufgerichteten
Mannes in Blau und das sinnliche
Verlangen der Frau auf dem brennenden
Rot ihres Teppichs vor der Höhle. Der



350 ARNOLD BÖCKLIN

Rückgriff aufantike Figuren und Fabelwesen

ist nicht Flucht aus der Gründerzeit,

sondern mythische Vision dessen,

was unter der Oberfläche ist, aber darum

nicht weniger in die Gegenwart
wirkt.

Die moderne Technik, etwa die
Eisenbahn, erscheint meines Wissens nicht
im Werk Böcklins. Anderseits hat dieser
Maler aber leidenschaftlich an der
Entwicklung eines Flugapparates gearbeitet.

Er hat den Vogelflug studiert,
Aufsätze veröffentlicht und seine - physikalisch

offenbar nicht haltbare - Idee mit
solcher Überzeugung verfochten, dass

er 1883 die Unterstützung der militärischen

Luftschifferabteilung in Berlin für
seine Experimente gewann. «Ich pfeife
auf meine ganze Malerei, wenn mir die
Verwirklichung dieser Idee nicht
gelingt», soll er geäussert haben. Die Basler

Kunsthalle zeigt parallel zur
Ausstellung im Kunstmuseum die
Konstruktionsskizzen und das danach
angefertigte Modell einer Flugmaschine und
ordnet Böcklin ein in die Reihe jener
bewusst oder unbewusst utopischen
Flugpioniere unter den Künstlern, die
mit Leonardo da Vinci beginnt und
mit Tatlin ins 20. Jahrhundert, mit
Panamarenko in unsere unmittelbare
Gegenwart führt. Den ersten Flug der
Brüder Wright hat Böcklin, der 1901

starb, nicht mehr erlebt. Er glaubte
ohnehin, ohne Antrieb, nur mit Hilfe
des Windes und mit planen Leinwandflächen

in die Höhe zu kommen.
« Ohne Wind, erklärte er, weder fliegen
zu können noch zu wollen», überliefert
sein Sohn Carlo.

Da trotzt gewissermassen
vorwissenschaftliches Beobachten und Erkennen,
das dann doch in den mythischen
Motiven der Malerei seine Erfüllung
gefunden hat, in einer vorrationalen Ein¬

heit von Mensch und Natur. Prometheus

liegt da über ein ganzes Gebirge
geschmiedet, zunächst kaum erkennbar
in den ineinanderübergehenden Blau
vonFels und Wolken. Dievielen Zwitterwesen

in Böcklins Werk verkörpern solche

Einheit : der grandiose Urkampf der
Kentauren, die Tritonen und Nereiden,
das «Spiel der Najaden», das die
Meeresbrandung als vitale Lust personifiziert.

Wir müssen uns vor Augen halten,

dass diese fischschwänzigen und
ziegenfüssigen Geschöpfe, die uns
nachgerade vertraut vorkommen (wenn auch
ein Rest von Befremden nie ganz
verschwinden wird), von Böcklin wenn
nicht erfunden, so doch erst eigentlich
in die Welt gesetzt worden sind. Das
Eigenartige an ihnen ist ja weniger der
Verstoss gegen die Biologie als die
malerische Perfektion ihrer handgreiflichen

Präsenz. Die Hufspuren der
Kentauren im Schnee, die lädierte
Struppigkeit des Einhorns, der Perlmutterglanz

auf dem Schuppenschwanz des

rothaarigen Fischweibs und das
feuchtschimmernde Ornament auf dem
graugrünen Leib ihres Partners («Meeresstille»)

- all diese Details sind so
«naturgetreu», der Realismus in der
Darstellung des Phantastischen geht so weit,
dass man schon gar nicht mehr daran
denkt, die Wirklichkeit dieser
«schimmernden Seifenblasen der Phantasie»,
dieser «reizenden und geheimnisvollen
Farbenepigramme» (so hat Gottfried
Keller Böcklins Bilder charakterisiert)
in Zweifel zu ziehen. Bezeichnenderweise

sollen sich die Zeitgenossen vor
der genannten «Meeresstille»
ausschliesslich darüber gestritten haben, ob
es die im Bild vorkommende schwarz-
köpfige Möwenart gebe!

Böcklins Biographen rühmen seine



ARNOLD BÖCKLIN 351

Beobachtungsgabe und seine ausserge-
wöhnliche Fähigkeit, optische Eindrük-
ke im Gedächtnis zu bewahren und
sie dann «auswendig», ohne Modell
und oft ohne vorbereitende Skizzen in
seinen Gemälden zu verwenden. Das
sichert auch den idealen Landschaften
die nötige Lebensnähe. Die «Toteninsel»

mag als eine aus der Unergründlichkeit

dunkler Meerestiefe aufsteigende
Traumvision erscheinen - ihre Felsen

und Zypressen sind doch so «echt»,
dass sie diesseits der Unverbindlichkeit
verankert bleibt. Anderseits bewahrte
sich Böcklin beim Schaffen nach der
innern Vorstellung Freiheit und eine
gewisse Spontaneität, auch wenn er, wie es

häufig vorkam, von einem Motiv mehrere

Fassungen malte. Die Leipziger
«Toteninsel» ist entscheidend anders als
die Basler Erstfassung, und von den
Variationen über das Thema «Villa am
Meer», «Ruine am Meer», die von 1859
bis in die achtziger Jahre hinein
entstanden, hat jede ihre charakteristische
Eigenart.

So präzis soll Böcklins optische
Erinnerung gewesen sein, dass er Jahre
nach dem Tod eines Bekannten dessen
Porträt malen konnte. Die Porträtmalerei

war ihm zwar laut eigenen
Äusserungen zuwider, und in den Basler

Jahren wird er sie vor allem
betrieben haben, um seiner Familie den
Lebensunterhalt zu sichern. Aber
einzelne Arbeiten gehören doch zu seinen
schönsten Bildern, darunter einige, die,

gleichsam nebenher entstehend, in reizvoll

unvollendetem Zustand gelassen
sind: Bildnisse seiner Töchter Lucia
und Clara; das meisterliche, skizzenhaft

frische Porträt Gottfried Kellers;
das in den letzten Lebensjahren
angefangene Selbstbildnis für die Uffizien.
In ihm hat sich der alte Maler nicht
herausfordernd-repräsentierend dargestellt

wie im grossen Basler Selbstbildnis

von 1893, sondern am Tisch sitzend,
wartend. Eben weht ein Luftzug den
lichten Fenstervorhang ins Atelier. Das
erinnert an jene fast trotzige Bemerkung,

dass er «ohne Wind» weder fliegen

könne noch wolle. Wind nun als

Pneuma, als Inspiration verstanden, wie
er auch den blauen Schleier der «Flora»
von 1875 aufbläht oder die Haare der
flötenspielenden «Muse des Anakreon»
zum Flattern bringt, in der man auch
deswegen die Muse Böcklins erkennen
möchte, weil sie in Farbe und Komposition

Pendant sein könnte zu dem
in Basel nicht ausgestellten Hamburger
Selbstbildnis. Im irrationalen Raum der
Malerei war der Wind Böcklin günstig:
die Flüge, welche ihm die Gesetze der
Physik in der Wirklichkeit versagten,
sind ihm hier gelungen, im übertragen

geistigen wie im bildhaft
wörtlichen Sinne. Noch in der letzten
Vision des Künstlers, der «Pest», kommt
der Tod auf schwarzflügeligem Drachen
über die Lebenden.

Uli Däster


	Kommentare

