
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 57 (1977-1978)

Heft: 3

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

EINE SCHOECK-DOKUMENTATION

Werner Vogel gilt zu Recht als einer
der kompetentesten Schoeck-Kenner
seiner Generation. Er hatte mit dem
Komponisten zwischen 1942 bis zum
Tod häufigen Umgang. 1950 erschien
seine Zürcher Dissertation mit dem Titel

«Wesenszüge von Othmar Schoecks
Liedkunst». 1956 kam im Atlantis-Verlag

das «Thematische Verzeichnis der
Werke Othmar Schoecks» heraus. 1965
veröffentlichte Werner Vogel
Tagebuchaufzeichnungen unter dem Titel «Othmar

Schoeck im Gespräch». Nun hat
er eine eigentliche Schoeck-Biographie
herausgegeben, die sich im Untertitel
mit «Leben und Schaffen im Spiegel
von Selbstzeugnissen und Zeitgenossenberichten»

charakterisiert1.
Es entstand dabei ein Dokumentenband

durch und durch. Der Autor
verwendete dazu Akten, Konzertprogramme,

Programmhefte, Vereinsprotokolle,
Nachrufe, Briefe von und an Schoeck
und an Drittpersonen, Tagebuch- und
Gesprächsaufzeichnungen, Erinnerungen,

Interviews, Vorträge, Ansprachen,
Rezensionen und ein reiches Bildmaterial.

Die Fakten sollten, so weit als
immer möglich, für sich selber
sprechen. Anmerkungen, Verbindungstexte,
Deutungen gar des Autors werden in
kleinstem Umfang gehalten. Das Leben
als Spiegel von Dokumenten seiner
Zeit wird wörtlich genommen. Vorbilder

für dieses Unterfangen nahm sich
Werner Vogel bei Roland Tenschert,
Stephan Ley, Werner Jaspert, die
ähnliche (eigentliche) Selbst-Biographien zu

Mozart, Beethoven, Schubert verfass-
ten.

Der Verfasser setzte sich für diese

Arbeit drei Ziele: zum einen wollte er
«die Persönlichkeit und deren
künstlerische Aktivität charakterisieren»,
zum andern «die Umstände schildern,
in und aus denen die Werke entstanden

sind», schliesslich «dem Schaffens-

prozess nachgehen, und nicht zuletzt
das Werk in seiner Eigenart vorstellen».
Hier entstand - zusammen mit vielen
Illustrationen, Notenbeispielen, Skizzen,

Zeichnungen, Brieffragmenten -
ein überaus lebendiges Bild dieses
unbestritten bedeutendsten Schweizer
Komponisten seiner Zeit.

Die Sammlung ist - wenn immer
möglich - einerseits strikt chronologisch,

zum andern nach Werken gegliedert.

Die Durchdringung von Leben
und Schöpfertum - die gerade im Fall
Othmar Schoecks stets vermittelt sind -
wird hier deutlich. Authentizität ist so
weit getrieben, dass Schoecks geistvolle
Aussprüche gelegentlich in seiner
Innerschweizer Mundart wiedergegeben sind.
Manches Material war schon bekannt,
teilweise auch in Werner Vogels früheren

Publikationen zu Schoeck schon
enthalten. Andere Beiträge wurden speziell

für diesen Band verfasst. Es ist
verständlich, dass das Material
hauptsächlich aus dem Freundes- und auch
Generationenkreis des Komponisten
stammt. So weit der Bogen zu
Malern, Bildhauern, Dichtern, Literaten,
Mäzenen reicht - sie waren Gleich-



234 OTHMAR SCHOECK

gestimmte und damit auch Gleichgesinnte.

Zu fragen wäre, warum diese
Zeugnisse nicht über Schoecks Tod hinaus

geführt wurden: Stellungnahmen
aus einer jüngeren Generation, die den
Komponisten vermutlich nicht mehr
persönlich kannte, hätten da vielleicht
weitere Ansichten zu setzen vermocht.

Muss auch bei diesem Sammelband
dem unvorbereiteten Leser gelegentlich
der Eindruck aufkommen, Schoeck sei

vor allem einmal eine schweizerische
Erscheinung, so gibt doch dieses Material

- so weit das nicht schon vorher
bekannt war - auch stets wieder
Einblicke frei auf scheinbar gegensätzliche
Bezüge. James Joyce lernte den
Komponisten in Zürich kennen und stellte
ihn - ausgerechnet zusammen mit dem
Amerikaner George Antheil - auf höchste

Stufe. Mit Ernst Krenek fand sich
Schoeck zu anregenden Gesprächen, die
oft auch über musikalische Belange
hinausführten. Erscheinungen wie Igor
Strawinsky, Arthur Honegger, Paul
Hindemith forderten Schoeck heraus.
Hermann Scherchen fand noch 1942
begeisterte Worte für Schoecks frühen
«Postillon» nach Lenau.

Der dokumentarische Charakter dieses

Schoeck-Bandes wird unterstrichen
durch eine Lebenstafel, durch Disko-
graphie, Quellennachweise und einer
Liste der «Verlorenen, vermissten,
unzugänglichen Werke». Von 1905 an
schliesst in diesem Band jedes
(schaffensproduktive) Jahr in Schoecks Leben
mit einem vollständigen Opus-Verzeichnis.

Belegt wird in diesem Band, warum
Schoeck sich fast ausschliesslich an die

Dichter des 19. Jahrhunderts hielt und -
mit wenigen Ausnahmen wie etwa
Hermann Hesse - keine Zeitgenossen
vertonte. Anschaulich ist da der Hinweis,
dass der Zürcher Albin Zollinger
Gedichte dem Komponisten sandte, aber
offenbar nicht berücksichtigt wurde,
dass aber anderseits Schoeck Interesse
bekundete an den Texten Urs Martin
Strubs, des Zürcher Psychiaters, der sich
in den frühen fünfziger Jahren einen
Namen auch als Lyriker machte, aber

nun schon seit langem nichts mehr
publiziert hat.

Besonders ausführlich dokumentiert
sind hier Schoecks Opernwerke. Dabei
werden nicht nur die enormen Anstrengungen

des Komponisten deutlich,
sondern auch die Resignation bei der
Einsicht in ihre eigentliche Wirkungslosigkeit.

Über den letzten Lebensjahren mit
den wenigen Reisen steht Trauer, das

langsame Sterben, das Gefühl von
Verlassenheit und Einsamkeit, schöpferisch
und auch menschlich. Doch durchwegs
macht dieser Sammelband anschaulich,
was Hellmuth Stofer 1949 bei Sommerferien

auf der Rigi an Schoeck
notierte als «die Echtheit des Gefühls
und die Unmittelbarkeit des
Ausdrucks». Verlebendigung des
Dargestellten und Lebendigkeit der Darstellung

darf als Wesenszug dieser Schoeck-
Biographie durchweg festgehalten werden.

Rolf Urs Ringger

1 Werner Vogel: Othmar Schoeck in
Selbstzeugnissen und Zeitgenossenberichten,

Atlantis-Verlag, Zürich 1976.



JUNGE AUTOREN 235

JUNGE AUTOREN BEI SAUERLANDER

Allen gemeinsam ist, dass sie schreiben,
weil sie ein Anhegen haben. Es
beschäftigt sie etwas, das über das
persönliche Interesse hinausgeht - und darum

in Worte verwandelt und der Umwelt

mitgeteilt werden muss. Das macht
alle Texte dieser Reihe, ob stark oder
schwach, lebendig und lesenswert.

Heinz Wegmann definiert dieses
Schreibbedürfnis wie folgt:

« Überall dort, wo gedanken- und
verantwortungslos gehandelt und gelebt,
geredet und geschrieben wird, horche ich
auf, wehre ich mich Das Schreiben
ist so ein unaufhörlicher Guerillakrieg
gegen die Oberflächlichkeit, gegen die
Verhärtung und die Resignation. »

Heinz Wegmann hat Gedichte
herausgegeben, zum Teil Schriftdeutsch,
zum Teil Mundart. Es sind kurze, klare
Texte, die sich zum Alltag äussern,
die das Einerlei und die Gewohnheit
pointieren, die die Gedankenlosigkeit
aufs Korn nehmen.

«es bitzeli

es bitzeli gschnäller
es bitzeli höcher
es bitzeli richer
es bitzeli schöner

alles es bitzeli besser

vo allem es bitzeli meh

nu es bitzeli

aber bald isch es

es bitzeli meh als
es bitzeli

bald isch es

es bitzeli
z'vil

und dann isch es scho

es bitzeli
z'schpat»

Die Ansätze sind gut. Doch leider
bleiben die Gedichte kurzatmig. Ein
einziges Argument wird behandelt und
damit basta. Zum Beispiel:

«die Leben, die ich lebe

ein Berufsleben
ein Privatleben
ein Erwerbsleben

ein sorgloses Leben
ein schweres Leben
ein hektisches Leben

ein zu kurzes Leben

ein Menschenleben
eben»

Die erste Strophe zählt Zusammensetzungen

mit Leben auf, die zweite
nennt verschiedene Adjektive, Wiewörter,

zum Leben, und dann folgt die
Summa. Die Idee ist gut, doch die
Ausführung ist für mich zu simpel. So
einfach ist auch das zu kurze Menschenleben

eben nicht.
Felix Ponti erlebt seine Umwelt

porträthaft. Er schildert sechzehn verschiedene

Personen, Kinder und Erwachsene.

Er spricht sie an. Er sagt ihnen:
so seid ihr und so scheint ihr zu sein.
Die Texte sind kurz, höchstens zwei
Seiten, meist aber nur eine lang. Sie

sind ohne Satzzeichen und ohne
Grossbuchstaben geschrieben. AuffäUig ist ihr
regelmässiger Rhythmus, der das Lesen
leicht macht, weil er die Atempausen
setzt. So haben die Porträts mehr lyri-



236 JUNGE AUTOREN

sehen als prosaischen Charakter. Liebevoll

gezeichnet, eigentlich geleiert, sind
die Porträts, auf der Suche nach dem
Guten, nach dem guten Kern, der in
jeder Schale in irgend einer Form zu
finden sein sollte.

«es ist so als wärest du oskar in
Wirklichkeit niemand und doch bist du da
nicht als freund nicht als gegner mit
grinsender oder mit hängender mundspalte

jedermann jedenfalls mir zum ver-
druss ein gesicht das nichts taugt als
geohrfeigt zu werden nur weil es mich
unsicher macht nur aus schäm dass ich
anders bin jemand bin ohnmächtig bin dass
ich weiss du bist mensch dass wir
menschen sind und dass wir beide einander
nicht mitmenschen sind»

Pessimistisch und enttäuscht ist der
Bericht von Heidi Nef, die das Leben
eines Kindes, eines Mädchens, einer
jungen Frau beschreibt, die immer allein
bleibt, eine Figur auf dem Spielbrett,
ohne lebendigen Kontakt zum Mitmenschen,

ohne schöpferische Beziehung
zur Umwelt, zur Natur. Schon das

Kind, einziges Kind guter Eltern, ringt
um Verständnis, um Osmose könnte
man fast sagen, mit der Umgebung.
Doch die geprägte, in Worte und starre
Begriffe gefasste Welt, sie nähert sich
dem Kinde nicht, sie lässt sich auch von
der reifen Frau nicht durchdringen. Das
Kind bleibt in sich geschlossen und
spielt das Spiel getreu gemäss den
Regeln. Es verhält sich, wie man es von
ihm erwartet. Die Frau versucht
Ausbruch und muss einsehen, dass es kein
Draussen gibt. Das Spiel und sein
Hintergrund sind allumfassend. Der
verzweifelte Monolog ist in langen, in
viele kleine Teile aufgesplitterten Sät¬

zen geschrieben, mit Auslassungen und
Unfertigkeiten:

«und morgen gedeckter Tisch
zwischen Schwager und ihr, und sie würden
über seine, ihre Arbeit, über Politik,
Kulturelles, Allgemeines sprechen, würden

essen und trinken, lächeln und einander
kleine Begebenheiten erzählen; sie ihm,
langfädig, ausführlich Nebensächliches,
dazu lächeln; auch er würde lächeln, und
sie würde merken, wie Langeweile
aufkommt, Schalheit, Leere, weil sie zuviel
redet, Wirkliches verunwirklichend,
plaudernd Tatsachen verfälscht;»

Die Konsequenz, mit der hier
Ausbruch versucht wird, hat etwas
Faszinierendes. Man spürt die Echtheit, mit
der Heidi Nef das Spiel vor dem
unausweichlichen, ein für allemal festgelegten

Hintergrund spielt. Das in sich

Verwiesenbleiben, diese hermetische
Geschlossenheit, ist es aber auch, die
den Leser aufreibt. Die Perspektive
bleibt immer die nämliche kurze, die in
die Sackgasse oder die rund im Kreis
herum. Allmählich wird man des
Lesens überdrüssig.

In der Reihe «Junge Autoren bei
Sauerländer» ist schon eine beträcht-

-licheAnzahl guterTexte erschienen, zum
Beispiel von Ernst Halter, Kurt
Badertscher, Silvio Blatter und anderen
mehr. Der Verlag bietet damit den noch
namenlosen Schriftstellern bis hinunter
zu den Anfängern eine gute Chance zur
Publikation.

Dorothea Salvini-Kim

1 Heinz Wegmann, Wartet nur; Felix
Ponti, Begegnung im Schatten; Heidi Nef,
Spiele vor Hintergrund; alle bei Sauerländer

AG, Aarau und Frankfurt am Main
1976.



APHORISMEN 237

DES LEBENS LINIEN

Zu Erich Brocks Aphorismen

Offene Form, wechselnder Gegenstand,
Fehlen jeder Systematik machen den
Aphorismus, zumal er zwischen
Literatur und Philosophie beheimatet ist,
zu einer der schwierigsten, aber auch
reizvollsten Gestaltungen des Denkens.
WiU das Verstehen ihn beschreiben, gerät

es in noch aussichtslosere Lage,
als wenn es sich am Gedicht versucht,
folgt doch der Aphorismus, trotz
eingestandener Subjektivität, dem
allgemeinsten Sprachgebrauch. Weisheit und
Eleganz dieser schreibend verwirklichten

Lebensform erfordern den Verzicht
auf individuellen Stil: Weil der
Gedanke des Aphoristikers von niemandem

zu stammen scheint, ist er
befähigt, Allgemeingut zu werden. Erich
Brocks Aphorismen1 besitzen diese
Eigenschaft in hohem Masse. Ihre
Natürlichkeit, ihre Selbstverständlichkeit ist
so gross, dass man sich bei der Eitelkeit

ertappt, sie selber gedacht zu
haben. Diese Täuschung beruht darauf,
dass Brock den Gegenstand, das
Problem gleichsam in der Schwebe packt,
in seiner alltäglichen, jeweils
augenblicklichen Figuration, welche die
geheimen Widersprüche offenbart, und
diesen Augenblick der Schwebe, nicht
etwa seine Auflösung, der Aufmerksamkeit

des Lesers darbietet. Im längsten
Aphorismus der Sammlung legt Brock
diese Methode seines Denkens offen:
«Man spannt seine innere Gegensätzlichkeit

bis ans Zerreissen hin an, man
zieht seine Spitze bis zur Gefahr des
Abbrechens aus. Zerreissen und Ab¬

brechen können vermieden werden,
wenn hinter dem Gegensatz ein dialektischer

Ausgleich durchzufühlen ist, den
vorzunehmen dem Leser Überbunden
bleibt.» Und er bekennt sich zur
Tradition solchen Denkens, zu den
französischen MoraUsten, von denen er
Vauvenargues selbst übersetzt hat. Was
aber an den Franzosen gelegentlich
stört, ihre Überspitztheit, ihre Rhetorik,

vermeidet Brock mit Bedacht. So
sicher sein gedanklicher Zugriff ist, so
wenig pocht er auf die Selbstherrlichkeit

des Denkens; es gibt bei ihm
etwas Verhangenes, Gläubiges, das den
Menschen im Zusammenhang des Weitaus

sieht und die Überschärfe des
Verstandes mildert, ohne Kompromisse
einzugehen. Dazu trägt bei, dass er den
Gedanken nicht als fertigen hinstellt,
abgeschnitten vom Anlass seiner
Entstehung, sondern diesen miteinbezieht,
so belanglos er erscheinen mag. Überhaupt

geht Brocks Denken - ein sicheres

Zeichen der Stärke - oft von
Alltäglichkeiten aus. Die Scheibenwischer
im Auto bei strömendem Regen, Hund
und Katze in der Wohnung, ein
bleigrauer Wintertag sind ihm Anlass
genug. Zu welchen Dimensionen er dabei
gelangt, zeigt folgendes Beispiel: «Wenn
man sieht, mit welcher Qual eine Katze
ins Freie verlangt, um nach Gewährung

fünf Schritte weit zu laufen und
sich dann ruhig hinzusetzen - so
bekommt man dadurch einen Begriff von
dem zugleich elementaren und rein
sinnbildlichen Wesen des Freiheitsstrebens



238 APHORISMEN

bei allen Lebewesen. Die Verwalter der
Tiergärten wissen nichts davon.» Es ist
der physiognomische, sozusagen deutsche

Blick, der sich bei Brock mit der
französischen Tradition verbindet und
die gelassene Heiterkeit, aber auch Ironie

seiner Schau bewirkt. Unbeantwortet

muss die Frage bleiben, wie ein
solches Denken heute im Raum steht, welche

Menschen noch geistvoll und be¬

scheiden genug sind für die Kunst der

Nuance, die sich nicht aufspielt, weil sie

von der untergründigen Vergebüchkeit
allen Denkens weiss und trotzdem nicht
aufgibt.

Brigitte Weidmann

1 Erich Brock, Des Lebens Linien,
Aphorismen. Werner-Classen-Verlag,
Zürich/Stuttgart 1975.

ZWEIERLEI FINDLINGE

Der Berliner Schriftsteller Joachim Günther

hat einen Band voll triftiger
Aphorismen veröffentlicht1. Das Buch
enthält 700 Sätze oder Satzgruppen ; jeder
Aphorismus hat seine Nummer. Es sind
Notizen eines vielerfahrenen Mannes,
Ergebnisse eines immerfort beobachtenden

und denkenden Lebens.
Der Autor kennt zwar die Verfallenheit

und Brüchigkeit alles Menschlichen,

ist es aber doch nicht müde
geworden, an den Menschen zu glauben.
Darin bewährt sich sein Ethos, dass er
sich immer wieder, wie weiland Münch-
hausen, am eigenen Schopf aus dem
Sumpfe zieht. Günthers Aphorismen
bekunden eine unerbittliche Redlichkeit.

Sie sind nicht immer leicht
verständlich - und hier und da so sehr

verknappt, dass man den Sinn kaum
mehr ermitteln kann. So etwa, wenn
sibyllinisch dasteht: «Die nahen Feinde»

(Nr. 162) oder «Moralisches
Reaktionsvermögen» (328) oder «Der
Schmerz vom Dienst» (412). Das sind
aber seltene Ausnahmen. Im grossen
ganzen vermitteln die Sätze ein deut-
Uches Weltbild.

Joachim Günther hält, auf diskre¬

teste Weise, den Glauben an Gott fest ;

wenn dieses Dasein auch noch so
schwierig erscheint, es ist doch sinnvoll

eingerichtet. Bekennertum liegt
dem Autor zwar völlig fern. Wie er
die Zustände unserer Welt anleuchtet,
beweist aber, dass er an eine
durchgängige Verknüpfung von Ursachen
und Wirkungen glaubt. «Nichts ist
folgenlos» (264) sagt er. ÄhnUch hatte
seinerzeit Gottfried Keller im ersten
Kapitel des «Sinngedichts» festgestellt,
«wie überall nicht ein Wort fällt,
welches nicht Ursache und Wirkung
zugleich wäre, wenn auch so gering wie
das Säuseln des Grashalmes auf einer
Wiese...».

Zentrales Thema des Buches scheint
mir das Altwerden, die unerbittliche
Annäherung an den Tod, an Gott und
jenes Jenseits, das wir hier nur «um-
ahnen» können. Der Autor erfährt das
Altern als eine strenge Aufgabe, die
immer neu einzuüben ist. Wünscht man
im Alter Früchte zu ernten, so muss
man früh mit Säen beginnen. Illusionslos

und dunkelnd steUt sich die Landschaft

des Alterns dar: «Das Fenster
zur Welt knirscht im Altwerden beim



APHORISMEN 239

Aufmachen wie beim Zumachen und
hält nicht mehr dicht nach beiden
Seiten» (336). Sarkastisch heisst es in Nr.
414: «Wenn die Kraft nachlässt, geht es

uns wie den Löwen in Delos, wir
verlieren Nase, Ohren, Augen, Gebiss ; ein
Lepra-Torso bleibt übrig, eine
Halbverwesung, in der doch Leben gUmmt
und das Grössenmass noch erhalten
ist.» Das Alter hat aber doch auch
seine eigene Gnade, die damit
zusammenhängt, dass der Geist mehr Raum
gewinnt, wenn die sinnüchen Dränge
nachlassen. Der folgende Satz mit
seinem blühenden Schluss hat sich mir als
einer der schönsten eingeprägt: «Wenn
die Seele im Alter sich entschliesst,
ihre Wurzelbeziehungen zum Leibe und
dessen Zuständen abzukappen, statt auf
illusionäre Besserung zu hoffen,
gewinnt sie Freiheit und sogar Fröhlichkeit

zurück und blüht noch lange wie
abgeschnittene Orchideen» {617).

Aus manchen Sätzen spricht ein
hochgemuter Pessimismus, der sich
doch nie verbittern lässt. Auf keinen
Fall darf er einen daran hindern, die
tagtäglichen Pflichten genau zu erfüllen.
«Wer die -Welt und das Leben allmählich

versteht - es dauert lange - kriegt
in gleichem Masse genug davon» (667).
Bewundernswert scheint mir bei alledem
Gottes Geduld zu sein, der Welt und
Leben am besten kennt und doch, zu
unsern Gunsten, noch nicht genug
davon hat!

Wenn Joachim Günther das
Menschsein gelegentlich als ein Im-
Gefängnis-Sitzen bezeichnet (640, 675),
so stimmt er darin mit Piatons «Phai-
don» und auch mit seinem berühmten
Höhlengleichnis überein. Angesichts
solcher Übereinstimmung findet man
sich an die Baccalaureus-Szene im zweiten

Faust erinnert: «Wer kann was

Dummes, wer was Kluges denken, /
Das nicht die Vorwelt schon gedacht?»
Der Aphoristiker wird sich also niemals
darauf kaprizieren, «neue» Wahrheiten
finden zu wollen; viel eher wird er
versuchen, die alten Wahrheiten ins Licht
von heute zu rücken.

Diese Aphorismen setzen sich ein für
eine unbedingte Redlichkeit, eine stille,
stetige Pflichterfüllung - für die Würde
des Menschen, die nicht zuletzt darin
besteht, dass er seine eigenen Grenzen
erkennt und bejaht. Günther weiss

aber auch, dass wir - trotz allem -
nicht ohne höhere Leitung in dieser
Welt verweilen. Das Gebet, dieser
«entschiedene Sprechakt ins Unsichtbare»,
ist uns unentbehrUch. «Wer nicht mehr
betet, den lässt Gott laufen» (34). Wir
müssen die Verbindung mit Gott immer
wieder neu anstreben, zumal ja das

Widergöttliche so laut und misstönend
mitspielt im Konzert dieser Welt.

Carl Spitteler hatte einst in seinem

«Olympischen Frühling» pathetisch
ausgerufen: «Mein Herz heisst
Dennoch!» Diese Aphorismen sagen
vielleicht etwas Ähnliches, aber sie sagen
es nur so vor sich hin, sie murmeln
es gleichsam. In ihrer knappen,
sachlichen Sprache wirken sie oft wie
Stenogramme - und doch entfalten sie eine
reiche Landschaft des Geistes und
Gemütes. Für flüchtige Leser taugen sie

gar nicht; verweilende halten sie fest.

«Findlinge» hat der Autor seine
Sätze genannt. Eine ganze Reihe von
andern Titeln hat er erwogen, «Im
Schleppnetz» zum Beispiel oder «Fischzüge»

(699). Auf alle Fälle hat er
Wahrheiten, Klarheiten, RedUchkeiten ans
Licht gehoben. Dafür sind wir ihm
dankbar.



240 APHORISMEN

Der zweite «Findling», den ich hier
vorstelle, ist eine bibUophile Rarität.
Es handelt sich um eine genaue
photomechanische Wiedergabe von Ernst
Barlacks 1922 bei Paul Cassirer in BerUn

veröffentUchtem Drama «Der
Findling2». Das Buch ist in einer kleinen
Auflage für Liebhaber erschienen, im
originalen Grossformat, mit zahlreichen
Holzschnitten Barlachs geschmückt und
in einer grossen, fetten Frakturschrift
gesetzt. Da Text und Bild und Schrift
aufs beste harmonieren, kann man diese

Ausgabe als Gesamtkunstwerk bezeichnen.

«Der FindUng» nennt sich «ein Spiel
in drei Stücken» und ist stark
expressionistisch gefärbt. Als Bühnenstück
überzeugt es wenig, die Handlung wirkt
viel zu diffus; auch bei wiederholter
Lektüre prägt sich einem der Ablauf
seines Geschehens nicht recht ein.
Hingegen bietet der Text gewisse stiüstische
Reize, mit seinem barock überbordenden

Wortrausch, seinen Wortspielen,
seiner durchgängigen Rhetorik. Die
Prosa ist reich mit Reimen untermischt
und schwelgt in Alliterationen und
Assonanzen :

«Schreist du Schafnach dem alten Stall?
Zeterst dir die Zunge lahm nach der

alten Zeit?» (38)

Typisch ist auch etwa, wie der alte
Puppenspieler KUnkerfuss in einem Anfall

von Zorn seine Marionetten rund
herum auf den Boden streut: «Packt
euch, Puppenpack! Kaiser, König,
Knecht, Kümmeltürk und Krokodil.
Frommaul, Frechdachs, Filu, Fummelschwanz

und Pfuscherhahn beliebt
nun auch mich zu begraben, bin im
Sarg und muss mein Ruheplätzchen
haben» (32).

Barlachs Genius schlägt am ehesten

in der Sprache selber durch. Freunden
des Expressionismus wird dieses Buch
willkommen sein.

Barlach zeigt uns diese Welt als eine
HöUe des Hungers, der Armut und jeg-
Uchen Elends. Die Menschen leben vom
«Menschenfrass». Krieg herrscht auf
der Welt, und als Repräsentant des

Krieges regiert «der rote Kaiser». Alles
Volk scheint auf einer verzweifelten
Wanderung begriffen zu sein - wie
Flüchtlingsströme, die irgendwo ein
Asyl zu erreichen hoffen, in Wahrheit
aber wie BUnde im Kreis herum
gehen. Diese Höllen-Welt schreit nach
Erlösung, nach dem Heiland, der sie in
Ordnung brächte. Ein erster Schritt in
dieser Richtung wird gleich am
Anfang getan. Der Steinklopfer, dieser

rüstige Prolet, schlägt den roten Kaiser

mit seinem Hammer zu Tode. Und
bei demselben Steinklopfer bleibt dann
ein Kleinkind liegen - eben der Findling

- welches seine abgehärmten
Eltern auf ihrer Flucht zurückgelassen
haben Gegen den Schluss des Spiels
nehmen zwei Liebende, Thomas und
Elise, dieses Kind an Sohnes statt zu
sich. Elise hebt es vom Boden auf.
Und siehe da, jetzt voUzieht sich ein
Wunder: das vormals krätzige,
krummknochige Kind wird nun auf einmal
«leuchtend schön» und «blickt munter
um sich» (76). Barlachs Stil schlägt
bei dieser Gelegenheit aus barocker
Grauslichkeit in hymnische Sentimentalität

um:
«Seht hin, das Wunder in der

Dunkelheit I
Mit Leuchten ist sein Leib geweiht.
Ein goldnes Bienchen summt um ihn,
Schlägt einen Reif um seine Locken,

saugt und facht
Ein Wort wie Geigenton in dunkler

Nacht



APHORISMEN 241

Und küsst als Hauch die glatte Wand
der Stirn» (76).

Es fragt sich, wie der Dichter diese

Wandlung motiviert. Ist die Adoption
des Findlings durch die beiden Liebenden

Grund genug, um ein «krätziges»
Kleinkind in einen «Gott» zu verwandeln?

Und wie steUt sich Barlach die
Rettung der Welt realiter vor? Ist sein

Retter nicht ein allzu unvermittelter
Deus ex machina? Für mein Gefühl
kann Barlachs Drama nur noch ein hi¬

storisches Interesse erwecken. Denn es

geht ihm wohl letztUch weniger um die
Lösung eines Problems als um den
übersteigerten Ausdruck seiner ganz persönlichen

Problematik.

Arthur Häny

1 Joachim Günther: Findlinge, Verlag
Lambert Schneider, Heidelberg 1976. -
2Ernst Barlach: Der FindUng. Verlag UU-
stein/Propyläen-Verlag, Frankfurt a. M.,
Berlin, Wien 1976.

«BERGE VON WORTSCHUTT»

Zu Jürgen Gebhardts Buch über «Die Krise des Amerikanismus»1

Um des Gegenstandes willen wäre es er-
freuüch, ein Buch anzuzeigen, das sich
mit den viel zu wenig bekannten
geistigen Hintergründen des amerikanischen

Selbstverständnisses befasst -
wenn nicht in diesem FaUe aUe aU-

fälligen Einsichten hoffnungslos in
einem exotischen Sprachdschungel und
hinter einem undurchdringlichen
Theorieverhau versteckt und verloren wären.

Das Buch ist praktisch unlesbar.
Wer versteht etwa auf Anhieb einen
Satz wie:

«Die Phänomenologie der sozialen
ReaUtät dechiffriert die Strukturverhältnisse

des sinnhaften Aufbaus der
sozialen Welt als ein psychosozial im
Bewusstsein fundiertes symbolisches
Universum, das die physische Existenz der
einzelnen konkreten Personen in einer
subjektiv als geordnet und sinnvoU
erfahrenen gemeinsamen objektiven ReaUtät

jenseits des Bereiches der unmittelbaren

Vorsorge (des Reiches der
Notwendigkeit) derart vereinigt, dass die

Ordnungsform der poUtischen GeseUschaft

historisch existent wird» (S. 216).
Oder wer vermag das folgende

sprachliche Ungetüm zu erfassen, bei
dem es um den Zusammenhang von
Glücksgefühl und Macht geht:

«Denn soweit es sich hier um die
Befriedigung der Pleonexie im Glück
des divertissement des Machterwerbs
um der Macht wiUen handelt, fällt es

in den breiten Sektor des Privaten und
als Motiv poUtischen Handelns konstituiert

es den Habitus des Tyrannen, das

government of men. Das heisst nicht
leugnen, dass die leibUche Fundierung
aller gesellschaftüchen Existenz private
Prosperität zum sozialrelevanten Inzen-
tiv des politischen Prozesses macht,
sondern die Partizipation verlangt vom
Partizipanten an öffentUchen
Angelegenheiten, dass er «public virtue» hat,
von der Existentialtugend der Klugheit
durchformt ist, und sein pohtisches
Handeln Eupraxie ist» (S. 114).

Warum, fragt man sich, verwendet



242 «AMERIKANISMUS-KRISE»

der Autor eine derart schwerverständliche

Sprache? Ist der Gegenstand so
schwierig, dass Mitteilungen darüber
nicht einfacher formuliert werden
können? Ist diese Form notwendig? - Sie
ist es mitnichten!

Die zwei Grundgedanken, die
Gebhardt abzuhandeln verspricht, kommen
am verständlichsten im Vorwort zum
Ausdruck. Der Autor will die
amerikanische Revolution als die Erschaffung

der politischen, sozialen und
geistigen Voraussetzungen des amerikanischen

Selbstverständnisses darstellen,
um sich dann im zweiten Teil mit der
im Titel angedeuteten Krise dieses
Selbstverständnisses auseinanderzusetzen.

Nun war zweifellos die Zeit der
Unabhängigkeitserklärung und Begründung

der Republik für die Entwicklung

des nationalen Selbstverständnisses

der modernen USA von
entscheidender Bedeutung. Dennoch
bedeutete sie keinen radikalen Neubeginn
und keinen radikalen Bruch mit der
Vergangenheit wie die Französische
Revolution. Die unmittelbare Vergangenheit

wurde nicht verneint wie in Frankreich.

Der grundlegende Unterschied
bestand darin, dass die Revolution in
Europa den Versuch darstellte, den
Feudalismus zu überwinden, während die
amerikanischen Vorgänge von 1776 die
Folgen des Widerstandes gegen die
britische Beeinträchtigung der überlieferten

Selbstverwaltung waren. Auch wenn
Gebhardt die Bedeutung der Kontinuität,

insbesondere der neuenglischen
Tradition, erwähnt, wäre es doch weit
angemessener gewesen, diese amerikanische

Tradition selbst eingehender zu
Wort kommen zu lassen, als
Dutzende von Zitaten aus Plato, Aristoteles,

Cicero, Thomas von Aquino,

Pascal und vielen anderen Grossen in
weitschweifigen theoretischen Exkursen
zu diskutieren.

Auch die zweite Hauptthese Geb-
hardts hält nicht dicht, derzufolge das
in der Bewusstseins- und Symbolwelt
der Gründerväter verwurzelte
Selbstbewusstsein Amerikas heute «mehr als je»
in Frage gestellt und damit der
Bestand der gesamten gesellschaftüchen
Ordnung bedroht sei.

Diese These klingt im Jahre 1977

bereits veraltet: seit ein Präsident im
Weissen Haus sitzt, der Sonntagsschulklassen

unterrichtet, die Beamten aller
Departemente zu Pünktlichkeit, zu
frühem Zubettgehen und einem geordneten
Eheleben ermahnt und zur Verwirrung
der Welt moralische Kategorien auch in
der Aussenpolitik ernst nehmen will,
sind plötzlich gerade jene Kategorien
und Werte wieder in Mode gekommen,
die man zur Zeit der Vietnam- und
Watergate-Krisen totsagte. Gebhardt
bleibt überzeugende Argumente schuldig,

warum der Amerikanismus (dieser
Titelbegriff wird erst auf S. 224/25
eingeführt) «heute mehr denn je» (S. 7) in
Frage gestellt sein soll.

Als Kronzeugen für den Wandel werden

Theodore Roszak (The Making of
a Counter-Culture, 1969) und Charles
Reich (The Greening of America, 1971)

genannt. Beide Bücher können im Jahre
1977 nicht mehr als repräsentativ gelten

für die Stimmung der Gegenwart.
Daneben zählt Gebhardt noch eine Reihe

von weiteren Erscheinungen einer
«massenhaft gewordenen Revolte gegen
die dominanten SymboUsmen der
Gesellschaft» auf, die ernsthaft den
«Ausbruch aus dem Kontext von Gründung

und Ordnung» zum Ziele hätten.
Das «psychedelische Sektenwesen, die
Gott-ist-tot-Bewegung, ökumenische



«AMERIKANISMUS-KRISE» 243

Untergrundkirchen, Women-Liberation

Movement, die black-power-Ideo-
logien und die <lust of Apocalypse)
(Mailer) der New Left» werden zusam-
mengefasst als «Momente eines
tiefgreifenden Prozesses der Umstrukturierung

des amerikanischen Bewusstseins,

der zwischen Rekursen auf
kontinentaleuropäischen Ideologietraditionen

und ansatzweisen mystischen
Ausbruchsversuchen oszilliert» (S. 288).

Dieser Katalog ist in mehrfacher
Hinsicht fragwürdig. Kann etwa die
Frauenbefreiungsbewegung als
Ausdruck der besonderen, aktuellen
Bedrohung des amerikanischen
Selbstverständnisses gelten? Wohl ebensowenig
wie die anderen genannten Erscheinungen,

die zwar durchaus ihren Stellenwert

haben, auch als Ausdruck der
kritischen Stimmung der sechziger und
frühen siebziger Jahre, jedoch selbst
in ihrer Gesamtheit nie zu einer
Bedrohung des Amerikanismus werden
konnten, die «gefährlicher» gewesen
wäre als etwa der Bürgerkrieg, die
sozialen Krisen und Skandale, die die
«Muckraker» um die Jahrhundertwende

aufdeckten, oder die Verzweiflung
während der Weltwirtschaftskrise. Auch
der «Rekurs auf kontinentaleuropäische

Ideologietraditionen» ist in all den
genannten Bewegungen kaum sichtbar,
es sei denn in der «New Left» und
ihrem geistigen Anführer Herbert Marcuse,

der aber mittlerweile seinen
Einfluss schon wieder völlig verloren hat.

Gebhardts Krisendarstellung gibt
also wohl eher das europäische
Krisenempfinden der vergangenen zehn Jahre
wieder und unterschätzt die Tragkraft
der amerikanischen Tradition hinter
den schillernden «fads» und
Modeerscheinungen. Von da her werden auch
die theoretischen Ableitungen und

sprachUch dunklen Interpretationsformeln

fragwürdig.
Das Buch ist weniger bedeutungsvoll

in seiner verklausulierten Aussage über
Amerika, als in der hemmungslosen
Zurschaustellung eines arroganten
Wissenschaftsstils, der auf den Leser nicht
nur keine Rücksicht nimmt, sondern
ihn durch die Demonstration eines
scheinbar unendlich überlegenen Wissens

einschüchtern und mundtot
machen will. Ein ununterbrochenes
Trommelfeuer von Fachjargon, Zitaten und
Fremdwörtern aus allen Zeiten und
Sprachen soll ihn davon abhalten, sich
mit dem Gelesenen kritisch
auseinanderzusetzen. Ziel ist wohl kaum der
wissenschaftliche Dialog, sondern die
Eroberung einer Autoritätsstellung.
Die Sprache wird hier so dunkel und
kompliziert, dass sie aufhört, ein
Instrument der Mitteilung zu sein. Der
Schreiber verbarrikadiert sich hinter
Wortpalisaden und versucht sich durch
ein Sperrfeuer aus sprachlichen Unver-
ständlichkeiten unangreifbar zu
machen.

Wer nun nicht mit ehrfürchtigem
Staunen reagiert, sondern trotz allem
noch verstehen wiU, muss sich gleichsam

schrittweise vorkämpfen. Er wird
dann aber bald bemerken, dass auf
Schritt und Tritt Begriffe ungenau
gebraucht werden (zum Beispiel Ego S.

100, Es S. 103, Selbst S. 107. Libido
S. 142, Symbol S. 227, «immanenti-
stisch» S. 74, 102, apokalyptisch S. 30,
119, «Realissimum» S. 56, 236, «Logik
der Entwicklung» S. 92, «nachkosmo-
logische Erfahrung» S. 75 usw.) oder
dass über lange Strecken von Amerika
überhaupt nicht, gesprochen wird (zum
Beispiel von S. 48 bis S. 72).

Auf der andern Seite wirft unser
Verfasser Freud vor, den Begriff der



244 «AMERIKANISMUS-KRISE»

Libido widersprüchlich gebraucht zu
haben (S. 142); C. G. Jung wird ebenfaUs

zurechtgewiesen: «Jungs Archetypen

des < koUektiven Unbewussten >

hypostasieren diese Dimension als quasi
naturwüchsige Struktur einer Ursub-
stanz in einem ererbten Apriori,
zerstören damit die konkrete Psyche als

Ordnungszentrum und schneiden beide
Dimensionen von den motivierenden
Erfahrungen ab» (S. 233). Der bekannte

amerikanische Historiker Arthur M.
Schlesinger Jr. ist «naiv» (S. 60),
Jacob Burckhardt hat nicht scharf
genug nachgedacht: sein Konzept der
historischen Grösse - aus den posthum
veröffentüchten «Weltgeschichtlichen
Betrachtungen» - ist «vage und recht
fade» (S. 56).

«Burckhardt», kritisiert Gebhardt
weiter, «formuliert sicher am historischen

Material, aber sobald er dieses

verlässt, läuft er Gefahr, den
Wortschutt seiner Zeit in eine Sprache
umzusetzen, die Adorno als den Jargon
der Eigentlichkeit analysiert hat: Die
Worte bestätigen dem bildungsbürgerlichen

Zuhörer eine vermutete Wahr¬

heit über die Grösse der Dichter, Denker

und Künstler, sie haben aber ihre
Fähigkeit zur Auslegung der Erfahrung
der ReaUtät verloren» (S. 58).

Das Bild vom Wortschutt trifft auf
Gebhardts Buch weit besser zu als auf
die «WeltgeschichtUchen Betrachtungen»

Jacob Burckhardts. Eine derart
manierierte Wissenschaftssprache hat
die Fähigkeit «zur Auslegung der
Erfahrung von ReaUtät» verloren und ist
selbst zum Schutt geworden, weil sie
den Grund des Sprechens - die
Mitteilung - und die Vorbedingung der
Sprache - den Gesprächspartner -
vergessen oder aus der Sicht verloren hat.

So kann man dieses Buch nur als
Dokument einer neuen babylonischen
Sprachverwirrung verstehen oder aber
als Selbstgespräch des mit dem eigenen
Spiegelbild diskutierenden Narziss.

Kurt R. Spillmann

1 Jürgen Gebhardt, Die Krise des
Amerikanismus; Revolutionäre Ordnung und
gesellschaftliches Selbstverständnis in der
amerikanischen Republik, Ernst-Klett-Verlag,

Stuttgart 1976.

HINWEISE

Simenon bei Diogenes

Die Reihe der Werke Simenons ist
lang; bei Diogenes (Zürich) erscheinen
sie in deutscher Übersetzung in
handlichen Leinenbänden, wobei gerade für
den Liebhaber des Kriminakomans
besonders interessant sein dürfte, den Au¬

tor auch einmal persönhch und privat
kennen zu lernen. Zum Beispiel im
Briefwechsel mit André Gide oder in den

Tagebüchern Als ich alt war. Der Meister

des Krimis erweist sich als ein üe-
benswürdiger, zärtücher Ehemann und
Vater, als ein Mann der Literatur und
der HäusUchkeit (Diogenes-Verlag,
Zürich 1977).


	Das Buch

