
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 57 (1977-1978)

Heft: 2

Artikel: Über Toleranz : eine leider schwierige Rede über eine Präambel
anlässlich der Verleihung der Buber-Rosenzweig-Medaille, Frankfurt,
Pauluskirche, 6. März 1977

Autor: Dürrenmatt, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163310

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friedrich Dürrenmatt

Über Toleranz

Eine leider schwierige Rede über eine Präambel anlässlich der Verleihung der
Buber-Rosenzweig-Medaille, Frankfurt, Paulskirche, 6. März 1977

Nachträgliche Vorbemerkung

Ich gab 1946 das Studium der Philosophie auf mit der offiziellen Ausrede, Maler und
mit der geheimen Absicht, Schriftsteller zu werden. Mit der Philosophie beschäftige ich mich
seitdem vor allem, weil mich als Produzenten von Literatur die Literatur langweilt, aber
auch immer wieder von dem etwas schlechten Gewissen getrieben, vor der Philosophie
einmal getürmt zu sein, wenn ich auch meine Studien nicht überschätzt sehen möchte: Ich
war ein ziemlich verbummelter Student. Schopenhauer und Nietzsche las ich in der Gymnasialzeit,

mehr wie Romane. Als Student hatten wir uns mit Piaton und Aristoteles zu
beschäftigen. Dazu büffelte man den <Windelband> und im Notfall den Meinen Schwegler>.
In meinem letzten Studienjahr tauchte ein Privatdozent auf, der uns mit dem
Existentialismus Heideggers zu befreunden suchte. Meine Animosität Heidegger gegenüber, die an
mir haften blieb, muss aus dieser Zeit stammen. Als Dissertation war (Kierkegaard und
das Tragische) vorgesehen. Es kam nicht dazu. Doch beunruhigte mich Kierkegaard weiter.
Schon mein Vater gab sich mit ihm ab. Seit längerer Zeit beschäftigt mich die
UNWISSENSCHAFTLICHE NACHSCHRIFT, die ich für Kierkegaards wichtigstes Werk halte.
Mit Hegel kam ich nie zu Rande. Auch mit dem allergrössten Optimismus konnte ich
seine Ansicht, in der Weltgeschichte verwirkliche sich der Geist, nie teilen, es sei denn,
dieser Geist sei besonders blutrünstig. Was Hegel schrieb, ist eine Dramaturgie, die er der
Geschichte unterstellte. Sie ist als Dramaturgie auf die geschichtliche Wirklichkeit
bezogen belanglos, aber wie jede Dramaturgie eine Angelegenheit der Ästhetik. Darum die
Wirkung Hegels auf jene, welche die Ästhetik mit der Wirklichkeit gleichsetzen.

(Weitgehend scheint mir an sich der Streit der Historiker über die Methoden ein Streit unter
Dramaturgen zu sein. Romanciers sind sie alle, unter ihnen scheint mir Ranke der grösste,
gesetzt, man vermag bei der Lektüre zu vergessen, dass auch er Geschichtsschreiber sein
wollte.) Doch nahm ich immer wieder einen Anlauf, in Hegel einen Sinn zu finden.
Zuletzt 1970/71, durch eine Regiearbeit zu einem siebenwöchigen Aufenthalt in einem Hotel
verdonnert, schwor ich mir, die PHÄNOMENOLOGIE DES GEISTES durchzulesen.
Es wurde ein Meineid daraus. Ich gelangte nur zur Verwirklichung des vernünftigen
Selbstbewusstseins durch sich selbst, da wurde mir das Unternehmen zu unvernünftig.
Noch das Kapitel <Die Lust und die Notwendigkeit> in Angriff zu nehmen, fehlte mir
die Lust und die Notwendigkeit. Ich gab auf. Nun, das liegt an mir und nicht an Hegel.
Auch bei seiner Logik ging es mir schon während meiner Studienzeit nicht besser. Seine
sich selber bewegenden Begriffe, dieses formidable Sich-verwandeln des Seins ins Nichts
und des Nichts ins Werden usw. schienen mir nichts Weiteres zu sein als ein verzweifeltes

Jonglieren mit Begriffen, ein Herumrasen im Gefängnis der Sprache. Fichtes
Dialektik (von der Hegel die Methode übernahm), vom Ich und nicht vom Begriff
auszugehen, kommt mir noch jetzt als die wichtigere vor: Ist doch in ihr etwas vom existen-



108 ÜBER TOLERANZ

tiellen und ethischen Problem enthalten, wie der Einzelne zum Nächsten und über den zur
Gesellschaft kommt, wobei freilich Fichte umzudeuten ist, denn sein <Ich> meint nicht den

Einzelnen, sondern das <objektive Ich>, jenen <mathematischen Punkt, der gar nicht da ist>,
wie ihn Kierkegaard nennt und gegen den er sich wendet. Doch beschäftigte mich der
deutsche Idealismus nur insofern, als ich in ihm stets den verzweifelten Versuch sah, nach
Kant doch noch irgendwie Metaphysik treiben zu können. Darum rätselte man am <Ding an
sich > herum, auch Schopenhauer. Was mich in meiner Studienzeit am meisten beschäftigte
und seitdem nie losliess, war die KRITIK DER REINEN VERNUNFT. In der Folge wurden

für mich wichtig: Vaihingers PHILOSOPHIE DES ALS OB, Eddingtons genialische
PHILOSOPHIE DER NATURWISSENSCHAFTEN, Alexander Wittenbergs DENKEN
IN BEGRIFFEN und zuletzt natürlich Karl Popper. Doch sollte er nun auf seine DIE
OFFENE GESELLSCHAFT UND IHRE FEINDE mit einer DIE OFFENE
GESELLSCHAFT UND IHRE FOLGEN ergänzen. Das ist nun alles nicht berichtet, um mich
als einen Denker auszugeben, ebensowenig, wie ich etwa dem folgenden Vortrag einen
philosophischen Wert beimessen möchte, den er nicht hat, nicht haben kann: Ging es mir
doch nur darum, von meinem Denken aus auch politisch Akzente zu setzen. Aber es ist
notwendig, die geistige Landschaft anzugeben, der man entstammt, mag noch so viel in ihr unbe-

wältigt oder falsch verstanden sein. Und, um meine Position noch zu präzisieren: Mein
Verhältnis zur Theologie ist dadurch belastet, dass ich als Pfarrerssohn von einer natürlichen

Abneigung gegen alles Theologische geprägt bin. Der beste Grund, sich mit ihm
abzugeben. Ich verdanke der Theologie vieles, von ihren gegensätzlichen Impulsen freilich.
Karl Barths RÖMERBRIEF war für mich ein revolutionäres Buch, seine DOGMATIK,
in der ich oft lese, ein mathematisches Meisterwerk. Die Stellen über das Judentum sind ihr
entnommen, den Bänden I, 2 und III, 3. Die Stelle über Hegel steht in seiner THEOLOGIE
IM 19. JAHRHUNDERT. Zitate von Kierkegaard entnahm ich der UNWISSENSCHAFTLICHEN

NACHSCHRIFT, erschienen bei Jakob Hegner, 1959, Seite 337/38. Am Schluss
zitiere ich mehrfach Popper, OBJEKTIVE ERKENNTNIS, Hoffmann und Campe, 1973.
Der Satz Hegels über die wahre Gestalt der Wahrheit ist in seiner PHÄNOMENOLOGIE

zu finden. Ausserdem wurden drei Sätze Maos verwendet, der, wie er selbst
behauptete, einmal ein Kantianer war. Eigentlich schade, dass er nicht einer geblieben ist.

F.D.

Meine Damen und Herren,

dass die im Deutschen Koordinierungsrat zusammengefassten Gesellschaften
für christlich-jüdische Zusammenarbeit mir die Buber-Rosenzweig-Medaille
verliehen hat, überraschte mich doppelt: Weder wusste ich etwas von der
Existenz der Medaille, noch etwas von jener des Koordinierungsrates. Dieser
schickte mir letzthin - als ob er mein Nichtwissen geahnt hätte - die
Präambel seiner Satzung zu, worin unter anderem steht, dass die Arbeit der
Gesellschaften bei gegenseitiger Achtung aller Unterschiedlichkeiten besonders

dem Verhältnis zwischen Christen und Juden gelte, welches für viele
Mitglieder durch den gemeinsamen Glauben an den Gott der Offenbarung
gekennzeichnet sei, dass sie, die Gesellschaften, offen für Menschen auch
anderer Weltanschauungen, für die aktive Kooperation zwischen Christen
und Juden, sowie für die Pflege freundschaftlicher Beziehung zum Staate



ÜBER TOLERANZ 109

Israel eintreten, endlich, dass weltanschaulicher Fanatismus, religiöse
Intoleranz, Rassendiskriminierung, soziale Unterdrückung, politische Unduldsamkeit

die moralische und physische Existenz der Einzelnen wie auch ganzer
Gruppen und Völker gefährde. Meine Damen und Herren, ich weiss weder,
wann diese Präambel verfasst wurde, noch wer sie verfasste. Ich denke, sie

entstand spätestens im Jahre 1952, als letzter Abglanz einer Zeit, in der man
noch an einen religiösen, moralischen und politischen Neubeginn glaubte, an
einen inneren und an einen äusseren, und die doch schon gezeichnet war von
der Furcht, der Neubeginn könnte unterbleiben. Die Furcht war nicht
unbegründet. Auf der einen Seite wurde zwar die Demokratie wieder eingeführt,
aber die Verstrickung der Schuldigen mit den Unschuldigen, der Mitmacher
mit den Opfern war zu gross, und das beginnende Wirtschaftswunder, dem
man heute schon wieder nachtrauert und dabei vergisst, dass es vor allem
durch die einmalige politische Situation ermöglicht worden war, in die man
nach der Niederlage geriet, dieser rasante Start in einen vorher und nachher
nie gekannten Wohlstand hinein, drohte alles mit sich zu reissen : den Staat,
die Parteien, die kulturellen Institutionen und auch die Kirchen; während
auf der anderen Seite Preussen wiedergeboren wurde, freilich nicht seinem

Geiste, sondern seiner Zucht nach. Die Furcht behielt recht. Der Neubeginn
blieb aus. Bei den Besiegten und bei den Siegern, die in ihrem Sieg den
Beweis erblickten, ihre politischen Systeme seien die einzig wahren, so dass

plötzlich Wahrheit gegen Wahrheit, System gegen System stand; und auch
die Neutralen in der Meinung, die Prüfung bestanden zu haben, unterliessen
es, sich selber zu prüfen. Ja, was den Juden drohte, nachdem sie durch den
deutschen Antisemitismus zu einem Volk geprägt wurden: der Untergang,
droht nun dem, was sich dieses Volk naturrechtlich schuf: seinem Staat.
Fragen wir uns bedrückt, welche Einsichten der Welt denn eigentlich der
Zweite Weltkrieg brachte, so kann die bange Antwort nur lauten: Zwei
andere Akteure spielten seitdem die Hauptrollen, und ein weiterer hat die
dritte Hauptrolle bereits übernommen; jene, die früher auch Hauptrollen
spielten, agieren nun in Nebenrollen, gleichgültig, ob sie zu den Besiegern
oder zu den Besiegten zählten. Ja, viele, die einst Opfer waren, sind Opfer
geblieben, aus der Beute des einen wurden sie zur Beute des anderen. Gewiss,
die Statisterie ist ins Unermessliche gewachsen, die Kulisse gewaltiger, die

Requisiten furchterregender, die Bühne mit technischen Raffinessen
ausgerüstet wie noch nie, die Beleuchtung besser denn je, und ein Theaterdonner
steht zur Verfügung, der mit einem Schlag Bühne und Akteure zu vernichten
vermag. Aber das Stück ist dasselbe, und die Vorwürfe und Repliken sind
dieselben geblieben. Dieselbe Handlung rollt sich vor uns ab, immer neu
ansetzend und sich doch immer gleich abspielend. Nur die Zahl der Opfer
nimmt ständig zu. Die Dramaturgie der Weltgeschichte scheint sich nicht



110 ÜBER TOLERANZ

verändert zu haben, nicht einmal die Spekulationen darüber, wie diese

Dramaturgie beschaffen sei. Einige behaupten immer noch, sie gehe streng
folgerichtig vor: Wer abtrete, sei im Unrecht, wer auftrete, im Recht, solange er
nicht abtreten müsse. Einige sind nach wie vor der Meinung, sie demonstriere
den Fortschritt der Vernunft. Andere glauben, woran sie auch vorher glaubten,

an den Klassenkampf, der die Dramaturgie des Stücks ausmache. Wieder
andere sehen in ihr, was sie seit jeher in ihr gesehen haben : die Demonstration,

dass irgendwann zu Olims Zeiten die Welt in Ordnung gewesen sei, und
dass die Weltgeschichte, die sich seitdem ins immer Schlimmere entwickelt
habe, endlich wieder zum Ursprung zurückfinden müsse. Einige wenige sehen

in ihr das Gericht Gottes, einige wenige das Selbstgericht des Menschen.
Aber die meisten resignieren; die Dramaturgie der Weltgeschichte besteht
für sie aus zufälligen Einzelfällen, verrückten Patzern und Versprechern,
heruntersausenden Hängestücken, ausser Kontrolle geratenen Drehbühnen,
absurden Motivationen und grotesken Handlungen. Träfe dieses zu, wäre
die Präambel sinnlos, sie wollte nur die Kunstkniffe verbieten, mit der jene
Handlung vorangetrieben werden muss, die wir Weltgeschichte nennen, und
ohne die sie gar nicht stattfinden könnte. Aber auch, wenn wir uns statt einer
absurden eine sinnvolle Dramaturgie der Weltgeschichte denken, etwa als

Verwirklichung des Geistes, scheint die Präambel höchstens das Ziel
abzugeben, aufdas die Weltgeschichte in diesem günstigsten aller Fälle hinsteuert:
Denn wie könnte der Klassenkampf etwa mit politischer Duldsamkeit vor
sich gehen, ohne den weltanschaulichen Fanatismus, der nun einmal zur
Überzeugung gehört, der Klassenkampf sei notwendig, ja, ohne die soziale

Unterdrückung, die schliesslich seine natürliche Ursache zu sein scheint.
Nun mag es jedoch auch sein, dass die Schwierigkeit, in die wir mit der
Präambel geraten sind, in der Vorstellung liegt, die Weltgeschichte sei von irgendeiner

Dramaturgie bestimmt. Vielleicht sind wir auch nur durch den dramatischen

Verlauf der Weltgeschichte verführt worden, hinter ihr eine
Dramaturgie zu vermuten. Vielleicht ist das Gleichnis vom Sämann, der ausging,
um zu säen, ein glücklicheres Bild: Etliches Gesäte trug Frucht, etliches

hundertfältig, etliches sechzigfältig, etliches dreissigfältig, etliches erstickte
in den Dornen, etliches fand zu wenig Erde, etliches wurde von den Vögeln
gefressen, je nach dem Boden, auf den es vom Zufall verweht wurde. Wenden
wir dieses Gleichnis vom Reiche Gottes auf die Weltgeschichte an, so meinen
wir mit dem Sämann den Menschen, mit dem Boden, auf den die Samenkörner

fallen, die Beschaffenheit, die leider den Menschen anhaftet in all ihrer
Widerborstigkeit, Wildheit, Trägheit, Bequemlichkeit, in all ihrer Habgier
und Machtgier, aber auch in all ihrem Unbewussten. Was aber bedeuten die
Samenkörner? Wir müssen uns zuerst fragen, ob die Forderung der
Präambel meine, der Sämann säe verschiedene Körner, solche, die den weit-



ÜBER TOLERANZ 111

anschaulichen Fanatismus dämpfen, solche, welche die religiöse Toleranz
zum Spriessen bringen, andere, welche die soziale Unterdrückung verhindern

usw., so dass die Präambel nichts als eines edlen Vereines edle Wunschliste

edler Früchte wäre, oder aber, ob nicht der Sämann die gleiche Art von
Samenkörnern säe, so dass wir, wenn wir etwa von der Toleranz reden, auch
zu der sozialen Gerechtigkeit gelangen. Den Versuch einmal gewagt, von der
Toleranz einmal ausgegangen, stellen wir fest, dass sich die religiöse Toleranz
weitgehend durchzusetzen scheint. Sogar in Nordirland oder im Libanon
verbergen sich hinter den religiösen Motiven offenbar politische. Im ersten
Fall ist es eine politisch unterdrückte Minderheit, und im zweiten geht es um
die Vernichtung eines Volkes, des palästinensischen, durch eine nichtchristliche

Macht, die syrische, die hinter einer christlichen steht, oder - hand-
kehrum - stellt sich die syrische wieder hinter die palästinensische - falls es

eine solche Macht im Libanon überhaupt noch gibt - werden die christlichen

Araber vernichtet. So ist es die politische Toleranz, die überall mehr
oder weniger in Frage gestellt ist, auch in den Demokratien, durch
Spitzelunwesen, durch Gesinnungsschnüffelei, durch den Radikalenerlass, durch
wirtschaftliche Machenschaften. Ja, es sollte doch eigentlich undenkbar sein,
dass in einem demokratischen Lande eine Partei - die sich für christlich
und sozial ausgibt - einen Wahlkampf unter der Devise «Freiheit oder
Sozialismus» führt, als ob Freiheit und Sozialismus Antinomien wären
statt notwendige Richtlinien der Politik, die beide zu berücksichtigen
sind, als ob jeder vernünftige Mensch im heutigen Sprachgebrauch unter
Sozialismus etwas Dogmatisches erblicke statt die nicht mehr
aufzuschiebende Notwendigkeit, wenigstens im Ökonomischen die Gerechtigkeit
durchzuführen als die einzige Voraussetzung einer noch möglichen Freiheit.

Über die religiöse Toleranz dagegen wundert sich niemand mehr,
ja, sogar der Osten, antisemitisch seit je bis auf die Knochen, wehrt sich,
als antisemitisch zu gelten, und flüchtet sich in die Behauptung, er sei

nur antizionistisch, während im Verhältnis der Araber zu den Juden und
der Juden zu den Arabern, wo Recht gegen Recht und Heiligtum gegen
Heiligtum steht, die politische Intoleranz stets Gefahr läuft, die religiöse
Toleranz - und die religiöse Intoleranz die politische Toleranz - zu vergiften.
Angesichts dieser Tatsache wird es immer dringlicher, sich über das Wesen
der Toleranz zu verständigen, ist doch dieser Begriff nicht eindeutig. Besonders

misstrauisch macht er uns, weil die Religionen erst auf die Toleranz
kamen, als sie ohnmächtig wurden, nicht, als sie mächtig waren, von der
Intoleranz ihrer verschiedenen Richtungen ganz zu schweigen. Die < geoffenbarten

Religionen > wandten die Toleranz - wenn sie die überhaupt anwandten

- ihrem Wortsinn nach an. Sie duldeten, waren sie an der Macht, die
anderen im besten Falle nur, und weil die Juden nie an der Macht waren,



112 ÜBER TOLERANZ

bekam für sie die Toleranz eine bloss passive Bedeutung: Sie hatten demütig
den Hochmut der anderen, der Christen oder der Mohammedaner, nicht zu
dulden, sondern zu erdulden, wie und bis zu welchen Unmenschlichkeiten,
braucht hier nicht weiter ausgeführt zu werden. Erst Lessing - soweit ich es

überblicke - entwirft eine neue Konzeption der Toleranz. Der Streit zwischen
den verschiedenen Religionen wird sinnlos. Es gibt keine Instanz, ihn zu
entscheiden. Der angerufene Richter erklärt sich für unfähig, den echten
Ring, die echte Religion, zu erkennen, die Intoleranz der Gläubigen macht
sie verdächtig, alle seien «betrogene Betrüger». Der Richter in der berühmten
Ringparabel vermag nur den Rat zu erteilen, jeder möge nach seiner Religion

leben, ihre Gebote einhalten, ihren Geist erfüllen. Die Toleranz ist ein
Vorschlag zu einer religiösen Koexistenz. Wie die politische Koexistenz die
ideologischen Gegensätze, hebt jene die Gegensätze des Glaubens nicht auf,
sie stellt sie nur nicht mehr in Frage. Lessings Toleranz ist ein kluger Schritt
in einer Zeit, welche die «geoffenbarte Religion» immer mehr in Zweifel zu
ziehen beginnt, aber sie immer noch als Ideologie braucht; die Herrschenden
regieren von Gottes Gnaden. 1781, als Lessing stirbt, gibt Kant die Kritik
der reinen Vernunft heraus. Die Widerlegung der Gottesbeweise ist mehr als
ein Akt der Logik. Gott weicht ins Unbeweisbare zurück. Er muss zwar
notwendigerweise gedacht werden, doch ohne je Gegenstand der Erfahrung sein

zu können, offenbar als eine Art notwendiger Fiktion. Die Theologie wird
von der Philosophie getrennt, der Theologe hat in der Philosophie und der
Philosoph hat in der Theologie nichts zu suchen. Erkennen wird zum
Erkennen, der Glaube zum Glauben. Damit aber wird der Glaube - denkt man
weiter - Privatsache, Sache des Einzelnen. Kierkegaard dachte weiter: Keine
Unterdrückung, keine Verfolgung hat die christliche Kirche je so in Frage
gestellt wie die Revolution Kierkegaards, dieser Angriff vom Einzelnen her.
Die Verfolgungen hat sie stärker gemacht, die Reformation entzweit, aber
erneuert, die Verbindung mit dem Staat korrumpiert. Durch den Angriff
Kierkegaards wurde die Kirche als Institution zur Fiktion, das Christentum
zur Innerlichkeit. Ein Wort, das ich nicht wähle, weil es Kierkegaard wählte,
sondern weil es nicht nur politisch, nicht nur literarisch, sondern wohl auch
theoretisch in Verruf gekommen ist. Die Innerlichkeit ist für die einen etwas
Gemütliches, Sentimentales, für die anderen etwas bloss Pietistisches,
Schwärmerisches, bestenfalls Mystisches, und die Politiker halten sie für
gesellschaftlich irrelevant. Für Kierkegaard dagegen ist die Innerlichkeit die
Bestimmung des Menschen, weil kein Mensch mehr als ein einzelnes Individuum

zu sein vermag, weshalb es für das Innerliche, das Existentielle, das
Wesentliche kein System geben kann. Für den Einzelnen ist die Subjektivität
das Letzte - das ihm noch bleibt -, und das Objektive das Verschwindende,
die Identität von Denken und Sein eine Chimäre der Abstraktion. Nur wenn



ÜBER TOLERANZ 113

der Existierende wirklich ausserhalb seiner selbst sein könnte, würde die
Wahrheit für ihn etwas Abgeschlossenes sein, aber das hält Kierkegaard für
unmöglich. Nur momentweise könne das einzelne Individuum existierend
über das Existieren hinausgehen : im Augenblick der Leidenschaft. So lässt
sich sagen, dass nicht Piaton, sondern Kierkegaard der eigentliche Schüler
des Sokrates ist. Wie der Grieche ist er der Meinung, dass alles Erkennen,
das nicht die Existenz betreffe, wesentlich zufälliges Erkennen, sein Grad und
Umfang wesentlich gleichgültig sei. Das Werk Kierkegaards ist ein
Selbstzeugnis, nicht, was er gedacht hat, ist wichtig, sondern wie er gedacht,
geglaubt, gezweifelt, geliebt hat. Und weil es so ist, um die Leidenschaftlichkeit
dieses Einzelnen willen, der nichts als ein Einzelner sein, der nicht verkünden,
sondern nur bekennen wollte, ist sein wie so entscheidend geworden, dass

wir von diesem <wie etwas erkannt wurde > zu einem neuen <was zu erkennen
ist> gelangen. In der Welt der Einzelnen wird die Toleranz etwas Existentielles.

Das scheint auf den ersten Blick paradox, denn das Denken Kierkegaards

ist seinem Ansatz nach ein Angriff auf das Denken Hegels, der gerade
das bejaht, was Kierkegaard so leidenschaftlich verneint: die Identität der
Wahrheit von Denken und Sein, um mit Kierkegaard zu reden. Karl Barth
hat das Festhalten an dieser Identität dahin interpretiert, dass sie sich auf
die Identität von Gottvertrauen und Selbstvertrauen gründe, weshalb sich
denn als Ergebnis eines solchen Denkens ein System, eine restlos aufgehende
Abrechnung der Erkenntnis und Bilanz der Wahrheit herausstelle. Gegründet
auf diese Identität könne und müsse Hegel sich geben als der Mann, der
implizit alles wisse und alle vor seinen Richterstuhl zu ziehen bevollmächtigt
sei. Und Karl Barth meint sogar, dass alles, was den besonderen Glanz und
die besondere Würde der Theologie auszumachen scheine, in der Philosophie
Hegels unverhältnismässig viel besser aufgehoben und zu Ehren gebracht
worden sei als in den Händen der Theologen selber (mit Ausnahme eines
Thomas von Aquino vielleicht), weil die Theologie hier, versorgt und
aufgehoben im Akt der Philosophie, nicht übertroffen sei, sondern sich selber
übertroffen habe. Diese Worte zitiere ich nicht, um zu zeigen, wie ein grosser
Dialektiker einen anderen grossen Dialektiker einschätzt, es geht mir darum,
Kierkegaards einsames denkerisches Unternehmen zu charakterisieren.
Kierkegaard greift Hegel nicht in Einzelheiten an, versucht nicht, von ihm
auszugehen oder ihn umzudeuten, wie etwa Schopenhauer Kant. Für Kierkegaard

ist Hegels Philosophie als solche eine Unmöglichkeit. Die Identität von
Denken und Sein ist für ihn, was er vom objektiven Ich sagt: eine Übereinkunft

in der Wolke, eine unfruchtbare Umarmung, und das Verhältnis des
einzelnen Ich zu dieser Lufterscheinung sei niemals angegeben. Hegels
Philosophie des sich verwirklichenden Denkens ist für Kierkegaard eine sinnlose
Spekulation des phantastischen Denkens, und nur insofern zu bekämpfen,



114 ÜBER TOLERANZ

als sie behauptet, objektive Wahrheit zu sein. Ja, wir müssen uns fragen, ob
nicht Kierkegaards Angriffauf Hegel einen Angriff auf die Philosophie
überhaupt darstelle. Denn welche Philosophie will es nicht mit der objektiven
Wahrheit zu tun haben und - müssen wir hinzufügen - welche Theologie
nicht? Denn diese muss, ob sie will oder nicht, die Bibel, das Wort Gottes
oder auch die Tradition in irgendeiner Weise - und wenn auch noch so
entmythologisiert - für etwas objektiv Wahres nehmen. Dann aber ist Kierkegaard

von der Philosophie und von der Theologie entgegenzuhalten, ob nicht
gerade der, welcher sich auf die Innerhchkeit zurückziehe, indem er kurzerhand

jedes philosophische und theologische objektive Erkennen für unmöglich

erkläre, der eigentlich Intolerante sei? Was soll, ist weiter zu fragen,
denn das ganze Gerede von einer angeblichen existentiellen Toleranz? Ist
diese nicht ebenso zusammengefaselt wie die angeblich subjektive Wahrheit,
die höchstens Wahrhaftigkeit zu sein vermag, eine Wahrhaftigkeit, die auch
dem verrückten Gedankengang eines Geisteskranken nicht abzusprechen ist;
denn wahrhaftig, der nimmt seine Gedanken ja auch für wahr. Nun muss ich
aber gestehen, dass es mein denkerisches Vermögen übersteigt, hier in diesem

Kampfe Kierkegaards mit Hegel den objektiven Schiedsrichter zu spielen.
Ich vermute nur, dass schon Kants Widerlegung des ontologischen
Gottesbeweises - der aus dem Begriff Gottes auf dessen Existenz folgert - Hegel
widerlegt, da doch einem Begriffkeine einzige seiner Eigenschaften abkommt,
weil ihm das Dasein fehlt, so dass Hegel, indem er seinem Denken ein Sein

zuschreibt, um aus der Logik eine Metaphysik zu machen, jenem Kaufmanne
gleicht, der, wie Kant ausführt, um seinen Zustand zu verbessern, seinem
Kassenbestand einige Nullen anhängt. Doch wenn es mir auch scheint, dass

Kierkegaard Hegel gegenüber im Recht ist, so ist doch Hegel als Sieger

hervorgegangen. Seine Philosophie erwies sich als wirksamer als deren
Widerlegung. Dass die wahre Gestalt, in welcher die Wahrheit existiere, allein das

wissenschafthche System derselben sein könne, ist ein allzu verführerischer
Satz Hegels für alle Systeme, die auf ihn folgten und den gleichen Anspruch
erhoben, für die politischen, philosophischen und für die theologischen
Systeme. Hegel ist mehr als ein deutsches Pech. Denn wenn etwas einem solchen

System widerspricht, ist es notwendigerweise für dieses System falsch. Und
da jedes solche System allumfassend verstanden sein will, steht es wieder vor
dem Problem der Toleranz in ihrer ursprünglichen Bedeutung, gesetzt, es

stellt sich ihm überhaupt. Die politischen Systeme solcher Art kommen darum

herum, Karl Barth nicht. Für ihn, den Christen stellt die Tatsache, dass

die Bibel als Zeugnis von Gottes Offenbarung in ihrer Menschlichkeit
zugleich Zeugnis des jüdischen Geistes ist, die härteste Probe des christlichen
Glaubens dar. Wenn Barth auch die Existenz des jüdischen Volkes als den

einzig natürlichen Gottesbeweis betrachtet, den es gebe, muss er doch Israel



ÜBER TOLERANZ 115

als das Gottesvolk bezeichnen, das Gott verworfen hat. Jeder spätere
Antisemitismus ist für Barth neben dieser Anklage unwesentlich. Es spricht für
Barths Wahrhaftigkeit und Unverblasenheit, dass er so zu reden wagt, wie
er als Dogmatiker zu reden gezwungen ist, als Verkünder eines theologischen
Systems, in welchem sich eben auch für ihn die wahre Gestalt manifestiert,
in welcher die Wahrheit existiert. Folgerichtig kann denn für Barth der Christ
nur durch die Gnade Gottes kein Antisemit sein. Diese Ansicht mag uns
schockieren, aber das Ärgernis bleibt, dass nun einmal eine der Hauptwurzeln

des Antisemitismus im Christentum liegt. Es ehrt Barth, dass er da
deutlich geredet hat, und es ehrt jeden Juden, der von seinem Standpunkt
ebenso deutlich redet. Aber wenn Barth der Meinung ist, die Schuld der
Christenheit liege darin, dass es ihr bis auf den heutigen Tag nicht gelungen
sei, Israel als Zeugen des erfüllten, alttestamentlichen Wortes Gottes zu
imponieren, denn die Kirche habe als Ganzes dem Juden im ganzen keinen in
diesem Sinne überzeugenden Eindruck gemacht, und wenn er überlegt, ob
nicht die Judenfrage erst am Ende aller Dinge gelöst werde, als eschatologische

Auflösung dieses grössten Rätsels, so ist Barths Toleranz wieder die
Lessings: Wie in der Ringparabel wird erst in «tausend tausend Jahren» ein
Richter entscheiden, welcher Ring der echte sei. Demgegenüber argumentiert
die existentielle Toleranz anders: Der Christ denkt vom Juden, ihm hat sich
Gott anders offenbart als mir, vom Atheisten, ihm hat sich Gott verhüllt;
und ein Atheist denkt vom Juden oder vom Christen, ihm leuchtet etwas ein,
was mir nicht einleuchtet. Doch gerade hier, argumentieren wir so, stellt sich
die Frage nach der Toleranz noch in einem neuen Sinne: Gilt die Toleranz
nun auch im Bereiche der Politik? Selbstverständlich kann ein überzeugter
Antimarxist verstehen, dass einer ein überzeugter Marxist ist und umgekehrt.
Aber gibt es auch eine existentielle Toleranz, wenn einer der beiden Macht
besitzt? Gibt es eine Toleranz zwischen den Mächtigen und den Ohnmächtigen,

und - wenn wir noch weiterfragen - zwischen den Besitzenden und den
Nichtbesitzenden, oder welche gesellschaftlichen oder politischen Gegensätze

wir auch annehmen, gibt es eine existentielle Toleranz zwischen diesen
Zwar gibt es den Einzelnen, der seine Ohnmacht und seine Armut auf sich
nimmt. Ja, die ungeheure Mehrzahl der Menschen akzeptiert noch immer
ihre Ohnmacht oder ihre Armut dumpf oder hat schon wieder resigniert.
Aber die Toleranz nun umzukehren, zu verlangen, dass etwa die Mächtigen
die Ohnmächtigen tolerieren, und die Besitzenden die Besitzlosen, hat etwas
Anstössiges. Heisst das doch dann zu fordern, die Ohnmächtigen in ihrer
Ohnmacht und die Besitzlosen in ihrer Armut zu belassen, es sei denn, die
Mächtigen und die Besitzenden hätten die Einsicht, ihre Macht und ihren
Besitz um der Ohnmächtigen oder der Besitzlosen willen aufzugeben. Doch
gerade das dürfen diese von den Mächtigen und Besitzenden offenbar tole-



116 ÜBER TOLERANZ

ranterweise nicht verlangen, wenn es den Mächtigen und Besitzenden nicht
einleuchtet. Und wie sollte es ihnen einleuchten An diesem Punkte heisst es

kapitulieren oder weiterdenken. Kapituliert der Einzelne, toleriert er die Welt
wie sie ist, erträgt er sie; akzeptiert er sich als ihr Opfer, hin und her geschoben

von den Verhältnissen, kommt er über die existentielle Toleranz nicht
hinaus, sie wirft ihn auf sich selbst zurück. Er muss die politische Intoleranz
tolerieren und all das, wogegen die Präambel ankämpft. Denkt er weiter, von
sich aus zum Nächsten und von diesem zu dessem Nächsten und so fort, von
seinem Gewissen getrieben, geht es ihm auf, dass der Einzelne - und damit
jeder Einzelne - existentiell ohnmächtig und existentiell besitzlos ist, weil
Macht und Besitz dem Einzelnen - fallen sie ihm zu, sei es durch den Zufall
der Geburt oder aufgrund irgendwelcher Fähigkeiten - ihm nur dank eines

politischen und wirtschaftlichen Systems zufallen. Und welches pohtische
System wäre nicht politisch und wirtschaftlich zugleich? Der Einzelne ist
dann gezwungen, jedes System in Frage zu stellen, das Einzelne privilegiert
oder unterdrückt. Ja, er kommt erst dann zur Ruhe, wenn er ein gerechtes
politisches System gefunden hat. Denn was der Einzelne zu erkennen vermag,
ist das Ethische, die Gerechtigkeit, die sich auf das Verhältnis des Einzelnen
zu den Einzelnen bezieht : Paradoxerweise muss er nun diese, wie Hegel den
Geist, absolut setzen. Aber auch seine Innerlichkeit wird erst möglich, wenn
er sich von der Sorge um die anderen Einzelnen in der Weise freizumachen

vermag, dass ihm die Gesellschaftsordnung gleichgültig wird, weil sie gerecht
geworden ist und damit etwas bloss Notwendiges, das nicht Existentielles
bedroht. Da aber der Einzelne die Gewissheit, die Welt sei gerecht, nie haben
kann, eliminiert er nicht die anderen aus seinem Gewissen, wird er zum
Paradox. Er wird zum Rebell, dessen einzige Macht seine Ohnmacht ist.
Denn im Augenblick, wo der Einzelne zur Macht greift, ist er nicht mehr ein
Einzelner, sein Recht auf Rebellion ist aufgehoben, denn Macht ist nur innerhalb

eines Systems möglich. Der Einzelne protestiert gegen die Welt, aber er
kommt nicht über den Protest hinaus, er ist als Einzelner ein Protest. Will er
mehr sein als ein Protest, will er statt Rebellion Revolution, muss er der
Macht Macht, einem System ein anderes System entgegensetzen. Damit aber
sind wir von Kierkegaard auf Marx gestossen und dessen Anliegen: dem
Menschen, dem Einzelnen die Freiheit zu ermöglichen, ihn aus dem Reich
der Notwendigkeit ins Reich der Freiheit zu führen. Zurückgestossen eigentlich.

Zwar griff wie Kierkegaard auch Marx Hegel an, er stellte ihn auf den

Kopf. Aber wenn er auch damit die wirkungsvollste politische Waffe schuf,
die je erfunden wurde, so kam er doch nicht weiter, denn auch er müsste,
indem er Hegels Logik übernahm, in seinem System die wahre Gestalt
erblicken, in welcher die Wahrheit existiert. Zwar ging er von der Idee aus, das
freie Individuum zu verwirklichen, und schritt nicht wie Hegel vom Indivi-



ÜBER TOLERANZ 117

duum zur Idee, zum absoluten Geist, aber der Nabel blieb an seinem Platz,
weil Marx Hegel bloss auf den Kopf stellte. Der objektive Geist, der Staat
bei Hegel, die Partei bei Marx, die Diktatur des Proletariats sind identisch.
Ja, die Marxisten, die an der Macht sind, stellten längst Marx nun ihrerseits
auf den Kopf. Und so steht der alte Hegeische Polizeistaat wieder da, nur
unvorstellbar mächtiger als in Hegels Preussen. Der Grund ist leicht
einzusehen: Weil das ganze System mit dem Anspruch belastet ist, wahr zu sein,
muss auch die Idee, von der es ausgeht, zur wahren Idee werden, zur
Ideologie, zur einzig wahren Kirche, aus der sich - ob man es nun will oder
nicht -, weil es kein Weiterschreiten mehr gibt, der einzig wahre Staat
herauskristallisiert. Das Ziel, die Freiheit des Einzelnen, wird illusorisch. Nur
damit ist die stupide Intoleranz dieser Gebilde zu erklären. Sie fassen die
politische Toleranz wie Lessing die religiöse auf: als Koexistenz verschiedener

politischer Richtungen nebeneinander, doch nicht wie Lessing auch
ineinander. Wehe, wenn in ihren Reihen jemand die Bürgerrechte fordert,
die sie in Helsinki bestätigt haben. Was sie bestätigten, ist ihrer Meinung
nach, dass wir die Menschenrechte nach unserer Überzeugung, und sie die
ihren gemäss ihrer Ideologie haben dürfen. Nicht die Menschenrechte, nur
deren Auslegung gilt; somit werden sie relativ. Aber das Recht auf Opposition

ist ein existentielles Recht des Einzelnen. Es ist absurd, ihn der
Intoleranz einem intoleranten politischen System gegenüber zu bezichtigen und
ihn gewaltsam in die Position des Einzelnen zu zwingen: in die des

Ausgestossenen. Denn die Position des Einzelnen ist eine Position der Freiheit,
nicht des Zwanges. Dass es auch eine Freiheit des Gefangenen gibt, darf nur
ein Gefangener von sich sagen. Im Munde eines Gefangenenwärters ist dieser
Satz eine Blasphemie. Aber das alles darf uns das Anliegen eines Karl Marx
nicht vergessen lassen : Die Freiheit des Einzelnen kann nur die Freiheit aller
sein. Auch unser politisches System sollte dieses Anliegen haben. Es hat es

oft nur dem Scheine nach. Von einer wirtschaftlichen Demokratie wollen
wir nichts wissen. Die Mitbestimmung wird a priori als unmöglich erklärt.
Die Freiheit des Geistes, im Osten unterdrückt, weil man an die Wahrheit
eines Systems glaubt, lassen wir nur zu, um die Wahrheit unseres Systems zu
beweisen. Die Freiheit, für den Osten ein Ärgernis, ist für den Westen ein
Alibi ; das ist überspitzt, aber die Gegenwart spitzte es zu. Was ist zu tun
Welche Schlüsse haben wir als Einzelne politisch zu ziehen Vor allem wohl,
dass uns ein neues Zeitalter der Aufklärung not tut, dass wir aus unseren
politischen Systemen den Anspruch auf Wahrheit, auf Gerechtigkeit und
Freiheit fallenlassen und ihn durch das Suchen nach Wahrheit, nach Gerechtigkeit

und nach Freiheit zu ersetzen haben durch die Vernunft. Wir müssen

unsere politischen Systeme danach prüfen, wie vernünftig sie sind. Ich bin
nicht so sicher, dass wir dabei besser abschneiden als der Osten. Dessen Ver-



118 ÜBER TOLERANZ

nunft besteht darin, dass er ein falsches Prinzip für die Wahrheit hält und es

stur durchführt, unsere Unvernunft, dass wir die Vernunft stur unvernünftig
anwenden. Was aber ist die Vernunft, nicht als Wahrheit begriffen, sondern
als ein Suchen nach Wahrheit, nach Gerechtigkeit und nach Freiheit? Hegel
ist nicht nur durch Kierkegaard widerlegt worden, sondern auch durch die
moderne Wissenschaft, dadurch, dass sie zu etwas gelangte, das Hegel nicht
erreichte, obgleich er glaubte, es erreicht zu haben: zu objektiven Erkenntnissen.

Und zu diesen Erkenntnissen gelangte die Wissenschaft, weil ihre
Logik nicht jene Hegels ist. Dieser schliesst die Philosophie ab. Er ist ihr
formaler Höhepunkt, aber nicht ihr wesentlicher. Seine Logik ist für das
wissenschafthche Denken belanglos. Der Satz Maos, dass allen Dingen
Widersprüche innewohnen und dass diese es seien, die Bewegung und
Entwicklung dieser Dinge ausmachen, könnte auch von Marx oder Hegel sein.
Wissenschaftlich ist er Unsinn. Die Widersprüchlichkeit in den Dingen liegt
darin, wie sie ein Mensch begreift. Die ptolemäische und die kopernikanische
Interpretation des Sonnensystems stellen nicht Widersprüchlichkeiten des

Sonnensystems dar, sondern eine falsche und eine richtigere Auffassung
desselben. Die Logik der Wissenschaft führt durch die Beseitigung von Fehlern
zur objektiven Erkenntnis, zum Fortschritt. Bei Hegel entsteht die Wahrheit
mechanisch, infolge einer Art Technik, mit der sich der Geist verwirkhcht.
Eine Wahrheit bringt eine andere hervor, die zu der vorhergehenden im
Widerspruch steht. Aber der Widerspruch stört nicht, beide sind gleich wahr,
weil jede Zeit ihren Zeitgeist besitzt, der seiner Zeit ihre Wahrheit produziert,
bis der Prozess gekrönt wird vom System der widerspruchsfreien absoluten
Wahrheit des absoluten Geistes: im Hegeischen System für Hegel, in der
klassenlosen Gesellschaft für Marx. Diese Logik ist jene eines absoluten
Geistes, inkarniert in den Ablauf der Geschichte. Dagegen ist die Logik der
Wissenschaft jene des schöpferischen Menschen. Die Hegeische Logik ist
unbeweisbar, die wissenschaftliche Logik führt zu Beweisen, die sich
bestätigen oder widerlegen lassen. Doch gerade deshalb ist es unvernünftig, nun
auch das noch wegzuwerfen, was bei Marx dem Urteil der wissenschaftlichen
Logik standhält: die Erkenntnis von Techniken, die den Menschen ausbeuten.

Wie das gemacht wird, ist auch wichtig zu wissen. Man lasse sein System
fahren und brauche seine wissenschaftlichen Erkenntnisse. Es gibt auch eine
vernünftige Toleranz: Die Vernunft toleriert Vernünftiges. Nur hat es hier
fast keinen Sinn mehr, von Toleranz zu sprechen. Sie wird zur
Selbstverständlichkeit. Stellen wir aber unsere Politik unter die so verstandene
Vernunft, unter eine Vernunft, die es wagt, die Fehler auszumerzen, die sie

beging, die Fehler, die zu weltanschaulichem Fanatismus, religiöser Intoleranz,
Rassendiskriminierung, sozialer Unterdrückung und politischer Unduldsamkeit

führten, verwandeln auch unsere Staaten aus den mythischen Gebil-



ÜBER TOLERANZ 119

den, die sie immer mehr werden, zu den Institutionen, die sie sein sollten,
aber zu immer verbesserungsfähigeren, die sie nur sein können, wenn sie

stets kritisierbar, überprüfbar und veränderbar sind, damit sie Gebilde werden,

denen gegenüber wir tolerant sein dürfen - im aktiven Sinne freilich -,
damit wir sie dulden können. Ich weiss, wir frösteln, wenn wir von Institutionen

hören. Wenn die Wissenschaft ein grandioses Abenteuer des Geistes ist,
das nicht auf die Entdeckung absolut sicherer Theorien ausgeht, sondern auf
die Erfindung immer besserer Theorien, die immer strengeren Prüfungen
unterworfen werden können, wie Karl Popper meint, so soUten wir dieses

Abenteuer auch für unsere Institutionen entdecken und es auf sie anwenden,
indem wir sie immer gerechter und vernünftiger machen, indem wir in ihnen
nicht Zwangssysteme sehen, sondern Kunstwerke, die für den Menschen da
sind, nicht der Mensch für sie. Unter solchen Umständen wäre nicht nur die
Präambel des Deutschen Koordinierungsrates weitaus besser zu verwirklichen,

sondern auch die Existenz des Staates Israel endlich zu garantieren.
Ja, auch die Existenz eines palästinensischen Staates wäre möglich. Mit zwei
Befürchtungen freihch. Die Geschichte der Menschheit ist nicht eine
ununterbrochene Vorwärtsentwicklung aus dem Reich der Notwendigkeit ins
Reich der Freiheit, sondern sie schreitet ins Reich der immer grösseren
Notwendigkeit. Die ständig anwachsende Menschheit gerät unter das Gesetz der

grossen Zahl. Dieses Gesetz ist ehern : Es wird die Menschheit ärmer machen.
Freiheiten und Privilegien, die wir heute noch für unantastbar halten, wird
dieses Gesetz aufheben, besteht es doch darin, dass im politischen,
wirtschaftlichen, ja technischen Bereich das Suchen nach der Gerechtigkeit vor
dem Suchen nach Freiheit kommen muss. Eine Menschheit wird denkbar,
für die es nur noch eine Freiheit gibt: die geistige. Der Einzelne Kierkegaards,
der innerliche Mensch, wird dann identisch mit dem freien Menschen, wie
ihn Marx versteht. Doch diese Welt muss ohne Toleranz zur Hölle werden.
Ja, auch mit dieser Toleranz - hat sich die Politik einmal so abgespielt und
ausgespielt - kann der Mensch nur überleben, wenn er den inneren Reichtum

besitzt, sich selber und den Nächsten zu ertragen. Der Krieg ist leichter
auszuhalten als der Friede. Der vom Gesetz der grossen Zahl erzwungene
Friede wird am schwersten zu bestehen sein. Eigentlich hätte ich davon reden
müssen, von der Weisheit, mit sich selber und dem Nächsten in Frieden zu
leben, von dieser höchsten Toleranz. Aber davon kann ich nicht reden. Nicht
nur, weil mir diese Weisheit in vielem abgeht, sondern weil sich nur über
Selbstverständlichkeiten reden lässt. Das Selbstverständlichste aber ist die
Vernunft, reden wir vom Menschen, und nur von ihm lässt sich reden. Doch
gerade hier wird es wieder schwierig, wenn auch nicht unmöglich. Wird die
Vernunft doch immer mit dem gesunden Menschenverstand verwechselt, von
dem die Tiere so weitaus mehr besitzen und der es so trefflich versteht, beim



120 ÜBER TOLERANZ

Menschen die Vernunft unverständig einzusetzen. So befürchte ich dann ein
Letztes: Dass nämlich das Samenkorn der Vernunft längst Früchte getragen
hat, aber verdorbene, da es auf schlechten Boden fiel; dass die Staaten zu
gewaltigen Institutionen geworden, als solche erstarrt sind, die ihren Boden
längst asphaltiert haben, damit kein neues Samenkorn in ihm gedeihe, und
die nun - toten Kirchen gleich - mit einem unermesslichen Klerus versehen
sind, der sich gleichzeitig als Regierung und Opposition tarnt, oder als
allmächtige Partei, dass es bei allen Kämpfen nicht um eine Verbesserung dieser
Gebilde geht, sondern um persönliche Machtkämpfe, dass die Praktikanten
der Macht, um sich und ihre Kämpfe abzusichern, diese öden Kathedralen
wieder unter Glockengetön mit dem Glauben zu berechtigen suchen, die
Institutionen seien Vaterländer, aber nicht mit einem guten Glauben,
sondern mit dem fürchterlichsten : mit der Furcht vor einem möglichen inneren
und äusseren Feind. Wer aber Furcht sät, erntet Waffen. Nicht nur ein gutes,
auch ein tödhches Geschäft. Und so starrt denn die Welt vor Waffen. Dieser
Welt sind wir ausgeliefert, Gläubige und Ungläubige, alle Völker, der Staat
Israel und alle Staaten. Denn das Schreckliche an der Furcht ist, dass sie eine
Wirklichkeit erzeugt, die jene nachträglich berechtigt. Sich in dieser Welt
nicht zu fürchten, ist vielleicht die Botschaft, die uns nicht die Vernunft,
sondern nur jene geheimnisvolle Fähigkeit des Menschen geben kann, die
wir - etwas verlegen - Glauben nennen. Meine Damen und Herren, ich
danke den im Deutschen Koordinierungsrat zusammengefassten
Gesellschaften für die Buber-Rosenzweig-Medaille. Sie zwang mich, über die
Präambel des Koordinierungsrates nachzudenken. Dass die Rede so lang ausfiel,

tut mir leid. Aber es ist wohl so, dass Sie nicht ganz ungestraft
davonkommen, wenn Sie mir schon eine Medaille überreichen. Wagte ich doch
diese Rede nur, weil ich so gar nicht ein Denker, sondern ein Drauflosdenker
bin. Sie sind es, die mich auf sich losgelassen haben.


	Über Toleranz : eine leider schwierige Rede über eine Präambel anlässlich der Verleihung der Buber-Rosenzweig-Medaille, Frankfurt, Pauluskirche, 6. März 1977

