
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 57 (1977-1978)

Heft: 9

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

LEGITIMATION BEI GOTTFRIED KELLER?

Bemerkungen zu Adolf Muschgs literarischem Porträt1

Vom Umschlag des handlichen, mit
Bildern reich ausgestatteten Bandes
blickt uns ein müder, sorgenvoller Keller

entgegen. So hat Karl Stauffer den
damals Siebenundsechzigjährigen
gemalt, so zeichnet ihn jetzt Adolf
Muschg und geht dabei der Frage
nach, wie es kommen konnte, dass
sich dieses Antlitz derart Verdüsterte.
Sein Blick dringt gleichsam unter die
Haut und enthüllt eine frühkindliche
Frustration, Folge eines nicht überwundenen

Ödipuskomplexes. Ganz tief
sitzt da ein auf sexueller Verdrängung
beruhendes Schuldgefühl, welches sich
zu einem unheimlichen Schatten über
diesem Leben auswächst, gleichzeitig
aber der Motor des dichterischen Schaffens

ist.
Gottfried Keller als Opfer psychischer

Bedingtheit und repressiver
Gesellschaft, sein Werk als «Strafarbeit»,
als Kompensation sozialen Ungenü-
gens : diese Sicht ist neu.

Zwar hat schon Walter Muschg
tiefenpsychologische Aspekte in die
Kellerforschung eingebracht - in vielem
führt Adolf Muschg seine Gedankengänge

weiter -, und Eduard Hitschmann

hat die Begriffe Freuds für seine

Interpretation in Anspruch genommen.
Anderseits ist es Lukâcs gewesen, der
die sozialen und wirtschaftlichen
Aspekte auf dem Hintergrund seiner
marxistischen Gesellschaftstheorie
untersucht hat. Was es bisher nicht gab,
ist die Verbindung von Freudscher

Psychoanalyse mit einer «kritisch-ökonomischen»

Betrachtung.
Um ein Urteil vorwegzunehmen:

beide Ansätze eignen sich gut, um
menschliche und gesellschaftliche
Bedingtheiten sichtbar zu machen. Denn
da sind Dunkelheiten, die nie ganz
aufgehellt worden sind. Sie erschliessen
auch eine Reihe von Bezügen zwischen
Leben und Werk. Und doch vermögen
die beiden im Grunde ja polaren
Denkmechanismen ihrem Gegenstand
nicht voll gerecht zu werden. Muschg
beeindruckt denn auch weniger durch
seine reichlich ausgeklügelt wirkende
Argumentation, als dort, wo er einfach
beschreibt. Das Thema ist ja auch
interessant genug: das Verhältnis zwischen
Kellers düsterer Lebenswirklichkeit und
seiner strahlenden Kunst in einem
Prozess, den man als fortschreitende
Moralisierung bezeichnen könnte - einen
Sachverhalt, den Muschg mit Engagement

und stellenweise mit Ergriffenheit

darstellt. Das künstlerische
Geheimnis dieses Werks zu erhellen, wie
es Hofmannsthal im Auge hatte, als er
schrieb, Kellers Bücher strahlten «ihre
schönste Wirkung, eine seelenhafte Freiheit

und Heiterkeit, gar nicht in den

Kopf» aus, sondern « wirklich direkt ins
Blut», das gelingt unter der Ägide von
Freud und Marx freilich nicht. Und
noch weniger wird das geistesgeschichtliche

Phänomen ausgeleuchtet, die
Tatsache, dass dieser Dichter als einziger
von vielen grossen Männern unseres



752 MUSCHGS KELLER

Landes seinem Volk ans Herz wachsen
konnte. Steckt dahinter lediglich
hurrapatriotische Anbiederung oder nicht
doch eine tiefreichende mythische
Identifikation? Das vorliegende Buch ist
nicht nur, aber unter anderem in der
Absicht geschrieben worden, den
((Schutzgeist des Vaterlandes» als
Illusion zu entlarven. Max Frisch hat es

denn auch unter dem triumphierenden
Titel «Kein Sänger der Schweiz AG»
angekündigt. Und es besteht leider die
Gefahr, dass Muschgs Deutung aus der
neurotischen Skepsis unserer Zeit heraus

unbesehen übernommen wird, dass

man zwar Kellers Alterskritik
herausstreicht, aber übersieht, was für ein
grossartiges Bild dieser Dichter vom
Menschen und seiner Gemeinschaft
entworfen hat und wie sehr es ihm in
allem primär und ausschliesslich um
den lebendigen, den liebenden
Menschen ging.

Kellers Werk hat auch heute noch eine
unmittelbare Lebensnähe und beunruhigende

Aktualität. Robert Walser sprach
zu Carl Seelig von der «entsetzlichen
Schönheit» des Grünen Heinrich, und
selbst Max Frisch verleugnete seinerzeit

nicht, dass ihn die Lektüre des

Romans «seitenweise bestürzt» habe,
«wie eine Hellseherei»; sie sei ihm Mahnung

gewesen, «dass Leben auch miss-
lingen kann». Robert Walser spürte,
«wohin man es durch Selbstdisziplin und
wohin durch Verluderung bringen kann».

Auch für Adolf Muschg bildet
persönliches Erleben den Anlass zu seinem
Buch. Er bezeichnet es als «Versuch»,
«die Stelle zu ergründen, wo Kellers
Werk für mich, den Leser, Erinnerung
bedeutet. Erinnerung nicht nur an eine
historische Figur, sondern auch an eigene

Ängste und Bedürfnisse, die ohne dieses

Werk dunkel geblieben wären;
Erinnerung an offene Fragen, nicht zuletzt
an die Tragweite von Kunst».

Der Erbe, dem nur so zufliegt, was
sein grosser Vorgänger mit unendlicher
Mühsal erringen müsste, sucht hier seine

Achillesferse, den Punkt, wo er
verwundbar, aber auch lebendig ist. Er
markiert diese Stelle mit dem Begriff
«Schuld»:

Schuld als seelische Grunderfahrung,

Schulden als Resultat sozialen
Misslingens und Schuldigkeit als
Kompensationshaltung im Staatsdienst und
im künstlerischen Schaffen.

Im Verhältnis Gottfrieds zu seinen
Eltern findet Muschg den Schlüssel für
das Verständnis dieser Daseinsstruktur.
Der Vater ist Vertreter des liberalen
Bürger- und Unternehmertums. Er
trägt die Forderung nach Tüchtigkeit
und Leistung ins Leben seines Sohnes
hinein, stirbt aber in einer Lebensphase,

in welcher der Knabe das ödi-
peische Verhältnis zu seinen Eltern
erlebt.

«Aber wenn das Kind seinen Vater
früh verliert? Muss dann nicht der
Verdacht, sich diesen Verlust gewünscht zu
haben, an ihm also mystisch schuldig
zu sein, durch eine Entrückung des

Vater-Bildes ins unerreichbar Hohe
entkräftet und gesühnt werden ?»

Der Tod biegt die Hassprojektion
auf den Gesellen um, den die Mutter
zwei Jahre nach dem Tode ihres Gatten

geheiratet und der bis zur Scheidung

acht Jahre lang im Haus gelebt
hat. Dieser Stiefvater Kellers ist von der
Forschung kaum je beachtet worden,
aus dem einfachen Grund, weil er weder



MUSCHGS KELLER 753

in den Lebenszeugnissen noch im Grünen

Heinrich Erwähnung findet.
Muschgs Entdeckung ist also ein kleiner

Fund. Ob man allerdings derart
weitreichende Schlüsse ziehen darf, wie
er das tut, möchte ich bezweifeln. Die
Schwester Regula kommt im Roman ja
auch nicht vor, und doch hat nie
jemand Hitschmanns These vom
verschwiegenen Inzest ernst genommen.
Muschg mutmasst, Kellers Ablehnung
des Kommunismus, wie er damals vom
Schneidergesellen Wilhelm Weitling
propagiert wurde, sei darin begründet,
dass es sich dabei um «die Position
von Gesellen» gehandelt habe. Ja, auch
den Widerstand des Staatsschreibers

gegen die Erweiterung der demokratischen

Volksrechte 1869 sowie seine im
Alter immer prononciertere Abneigung
gegen den «Pöbel» leitet er aus diesem
Hass-Verhältnis ab. Dürfen wir dem
erwachsenen Keller nicht zutrauen, dass

er seine Überzeugungen auf weniger
emotionale Grundlagen aufbaut?

Der Vater, dessen Bild erhöht ist zum
«Über-Ich», bleibt nicht unangefochten.

Seine bürgerliche Gewinn- und
Erfolgsideologie, an welcher der
lebensuntüchtige Heinrich sein Scheitern
misst, weckt instinktiven Widerstand.
Im Gegensatz zu ihm erscheint die Mutter

als Bewahrerin der « wahren»,
«ländlichen», «aristokratischen» Werte - freilich

auch sie nicht ohne inneren Zwiespalt;

denn «sie wird das Gefühl nicht
los, dass sie ihren Kindern die Anleitung

zum praktischen Leben schuldig
bleibt».

Wer nun annähme, dass Mutter und
Sohn sich ganz verstünden, würde sich
täuschen. Der Sohn fasst die Verehelichung

mit dem Gesellen als Bruch

eines stillen Vertrages auf. Der «Kleine»,

nicht Manns genug, die Stelle des

Liebsten zu besetzen», empfindet den

Verrat als Strafe für seinen
Liebeswunsch. Er unterdrückt ihn deshalb und
verzweifelt an seiner Erfüllung.

«In diesen Jahren wurden Mutter und
Sohn auf einen Pakt eingeschworen, der

für alle weiteren Bindungen stand und
sich auch vor alle weiteren schob,
Glücksverzicht verlangte und Liebesbeweise

entbehren lernte. »
Muschg sieht in diesem komplizierten

und zwiespältigen Verhältnis zur
Mutter den Keim zu Kellers resignatio.
Die Hemmnis ist so stark, dass das

Kind - wie Oskar Matzerath - im
Wachstum zurückbleibt. Aber anders
als bei ihm ist «beim Autor des 19.

Jahrhunderts die Zwergengestalt...
eine Schutzhaltung gegen den Trieb».
Muschg geht noch weiter :

«Die durch den (Gesellen) komplizierte

Vater-Identifikation zieht ihre
Spur in die politischen Dispute des jungen

Keller und weiter in sein lebenslanges

ungelöstes Gottesverhältnis
hinüber. »

Da wird ein Kausalverhältnis postuliert

zwischen psychischer Abnormität
und geistigen Konzeptionen. Gerade
Kellers Weltanschauung und Gottesidee

hat aber einen hohen Bewusst-
heitscharakter. In der ersten Fassung
des Grünen Heinrich hat der Dichter
darüber ausführlich Rechenschaft
abgelegt, in der zweiten allerdings manches

zurückgenommen oder abgeändert.
Dass Muschg nicht durchwegs deutlich
zwischen den beiden Fassungen
unterscheidet, führt zu Irritationen, ebenso
die Art, wie er dichterische Aussage
auf psychische Symptome reduziert. So

zum Beispiel in jener berühmten
Episode aus dem Jugendroman, wo Hein-



754 MUSCHGS KELLER

rich aus Wachs fantastische Geschöpfe
formt und sie zum Leben zu erwek-
ken sucht. Für Muschg stellen die
Wachsgeschöpfe Heinrichs verbotene
erotische Wünsche dar ; die Katze, welche

bei dem lärmigen Treiben erwacht,
verkörpert die Triebnatur; und wenn
er dann mit den Gläsern nach ihr
schmeisst, wird das als ohnmächtiges
Sich-Aufbäumen gegen den Trieb
verstanden. Wer die Szene aber im
Zusammenhang des Kapitels «Das
spielende Kind» liest, erkennt, dass es sich
hier um eine ganze Folge von Episoden
handelt, in welchen Daseinsmöglichkeiten

spielend vorweggenommen sind.
Die Freudsche Symboldeutung nimmt
diesen Darstellungen einen grossen Teil
ihres Bedeutungsgehalts, sie vertieft
nicht etwa, sondern veroberflächlicht,
Muschg lässt sich verleiten, in alle
möglichen Motive hinein Sexualsymbole zu
projizieren. Den vom Vater geerbten
Stock mag man meinetwegen noch so
verstehen, aber im Rittmeister aus
«Die arme Baronin» eine sexuelle
Assoziation zu vermuten, scheint doch eher
abwegig. Die literarische Interpretation
ist keine Psychoanalyse. Karl Schmid
hat das so formuliert:

«Aber nun muss, wer die Kunst und
nicht die Psychologie vor Augen hat, aufs
entschiedenste darauf hinweisen, dass im
Künstler ein Gegenprinzip zu diesem

Prinzip der fruchtbaren Fülle» (des
schöpferischen Unbewussten) «hinzutritt,

welches erst das Werk ermöglicht.

Zur Schaffung des Kunstwerks -
worin allein der schöpferische Akt sein
Ziel hat - kommt es erst, wenn der Fülle
des Seelisch-Ursprünglichen eine
ordnende, formende, bewusst gestaltende
Kraft gegenübertritt2.»

Das heisst doch, dass in der
Interpretation das Einzelne nur im stilisti¬

schen Zusammenhang betrachtet, dass -
mit andern Worten - Kunst nicht mit
Leben gleichgesetzt werden darf.
Genau das tut Muschg aber, am
auffallendsten in der Deutung der Schlusspartie

des Grünen Heinrich. Keller hat
hier das Mutter-Sohn-Verhältnis auf
«Sein oder Nichtsein» zugespitzt. Wer
die Münchner und Berliner Briefe
kennt, begreift das. Die Mutter war sein

einziger wirklicher Lebenspartner. Er
war von ihr auf bedrückende Weise
abhängig, noch im Augenblick, da er
den Schluss eines der grössten Werke
der Weltliteratur «buchstäblich unter
Tränen hinschmierte», ja darüber hinaus
bis in sein 42. Jahr, bis zum Antritt
der Stelle als Staatsschreiber. Aber es
bestand nicht nur eine materielle
Abhängigkeit, sondern eine existentielle
Dankesschuld. Denn die Mutter ganz
allein war es gewesen, welche ihm
durch ihr Vertrauen ermöglicht hatte,
sich selbst zu finden. Durfte der Sohn
sich 1855 aus dieser Abhängigkeit
befreit sehen? Durfte er annehmen, nach
seiner Rückkehr in die Heimat
tatsächlich «den Karren durch den Bach
ziehen» und für Mutter und Schwester

sorgen zu können? Nein! Der traurige
kleine Künstlerroman» müsste mit dem
((zypressendunklen Schluss» enden. Im
Untergang der Romanfigur machte sich
ihr Autor klar, worauf es mit ihm
selber jetzt ankam.

Es ist aber noch ein weiteres zu
beachten: Keller hat sich in Heidelberg
und Berlin eine ganz eigene geistige und
künstlerische Welt aufgebaut. Zu ihr
gehört die Vorstellung eines absoluten
Lebensgrundes, aus dem der Mensch
aufsteigt und in den er wieder
zurücksinkt. Seine einzige Aufgabe ist es,
die Chance zu nutzen und im Licht
seiner Gegenwart zum Leuchten zu



MUSCHGS KELLER 755

kommen, das heisst ein ganzer Mensch
zu werden. Ein ganzer Mensch: das
heisst für Keller aber: ein liebender
Mensch, und als solcher seiner biologischen

und geistigen Bestimmung
genügen.

Der eitle, selbstbezogene Heinrich
muss an dieser Aufgabe scheitern, aber
nicht, weil er die Mutter «ausbeuten»
würde, sondern weil er sie zuwenig liebt.

«Nicht meine Hand, mein Herz, das
brach das ihre.

Es welkte, mich durchschauend.»
Später wird Keller an Petersen schreiben:

«Eine eigentliche Verschuldung durch
den Tod der Mutter trifft den Sohn nicht,
da es sich um die Erfüllung eines
Erziehungs- und Entwicklungsgeschicks handelt,

an welchem niemand schuld ist
oder alle. »

Das trifft auch für den Dichter selber

zu. Wenn man einen Blick auf
Grillparzer, Mörike, Stifter, Annette
von Droste wirft, so erkennt man ein
Geschick, das weder aus der
individuellen Psyche noch als Funktion
herrschender gesellschaftlicher und
ökonomischer Verhältnisse begriffen werden
kann. In Muschgs Deutung gehen diese

geistesgeschichtlichen Aspekte von
höchster Frag-würdigkeit verloren.

Dass Keller in seinem Verhältnis zu
Frauen gehemmt war und sich diese

Hemmung in seinen dichterischen
Gestalten spiegelt, ist bekannt. Aber bildet

die Beziehung zur Mutter das
Hindernis? Gegen eine solche Annahme
würde sprechen, dass fast alle
Bekanntschaften, von denen sich Keller
eine nähere Beziehung erhoffen durfte,
in seine Jugend, vor allem in die Ber¬

linerzeit fallen. Da war er noch
niemand: zwar ein origineller, etwas rauh-
bauziger, oft auch faszinierender
Gesellschafter, aber kein möglicher
Ehepartner. Dieses Bewusstsein hat seine

Frauenbeziehungen entscheidend beeinflusst,

zusammen mit dem Wissen um
seine auf Frauen nicht eben anziehend
wirkende Körpergestalt. Als er dann als
Dichter Anerkennung gefunden hatte
und Staatsschreiber geworden war,
wollte er mit 47 Jahren noch den
Ehebund mit der jungen Waise Luise Schei-

degger schliessen. Denn «sich
fortpflanzen oder erhebliche Geistestaten
üben» hatte er schon im Studienkapitel
des Grünen Heinrich als elementare
Zweckbestimmung des menschlichen
Daseins bezeichnet. Seine Braut war
schwermütig und suchte im Wasser den
Tod. Dieses wahrhaft tragische Ereignis
hat vermutlich einen grösseren Anteil an
der «Lebenstrübe» des alten Keller als
alle «Auswüchse» der in jener Zeit sich
entwickelnden kapitalistischen Gesellschaft.

War Kellers Verhältnis zu Frauen
«masochistisch» Reagierte er an seinen
dichterischen Gestalten «eine Art Hass

gegen das Bedrohend-Weibliche» ab?
und wurden für ihn «die Frauen sehr
leicht leere Hülsen und starre Bilder»,
wenn «seine Liebe zu ihnen mit sich
selbst nicht zurecht kam» Ist sein Werk
in «diesem Sinne männlich», dass es

«auch unbewältigte und daher gewalttätige

Geschlechtllchkeit» ist? Redet

«grosse Dichtung» tatsächlich «von der
Frau nicht anders als der Biertisch»?
Muschg zitiert Stellen, in denen zum
Beispiel die Frau vom Ehemann als

«Hauptstück seines Inventars» oder als
«Einzelstück» bezeichnet wird, und er
leitet von solcher Ausdrucksweise ab,
das «Sinngedicht» sei die «Prüfung einer



756 MUSCHGS KELLER

Auswahlsendung Frauenware» oder
«eine höhere Art von Fleischbeschau-

ung».
Abgesehen davon, dass Muschg da

unter sein Niveau geht, sind zwei Dinge
zu beachten : das Grundthema von Kellers

Dichtung heisst: Erfüllung oder
Nichtigung des Daseins. Alle
Beziehungen werden gemessen an der Frage,

ob und wie Dasein zum Leuchten
komme. In Die arme Baronin ist
Erfüllung möglich, weil Brandolf die
verkrüppelte Existenz durch seine
hingebende Liebe erlöst, in Regine
hingegen nicht, weil Erwin Altenauer nicht
über den Schatten seiner bürgerlichen
Moralismen zu springen vermag. Und
im Landvogt hat die Parade ehemaliger
«Schätze» nur den Sinn zu zeigen, wie
man sein Glück verscherzen kann : aus
Eigensucht, aus Schwächlichkeit, aus
Dummheit oder aus Mangel an Seele.

Auf dem Hintergrund derart
selbstverschuldeter Nichtigkeit erscheinen jene
Gestalten, die von Natur aus mit
Liebeskraft begabt sind, um so seltener
und bewundernswürdiger. Wenn sie
dann von einem unfassbaren Schicksal
an ihrer Erfüllung - und das ist immer
die glückliche Ehe - gehindert werden,
so wäre das wirklich zum Verzweifeln,

wenn man nicht in den tragenden
Grund der Natur Vertrauen haben
dürfte.

Aus solcher Erfahrung nährt sich
Kellers Humor. Der Dichter weiss, dass

Erfüllung nicht nur, aber auch Gnade
ist, dass jeder Mensch immer wieder in
Gefahr gerät, den nichtigen Verhaltensweisen

zu verfallen, dass es steter
Anstrengung bedarf, sich in die Wesentlichkeit

zurückzuholen. So lässt er seine
Figuren sich versteigen, sich verfehlen,
sich verhärten, sich versteifen - und
dann doch wieder Liebe finden und

in einem bescheidenen Zusammenleben
und redlichen Wirken Boden unter den
Füssen gewinnen.

Wenn Keller seine Gestalten mehr
oder weniger stark aus den Umrissen
des vollen Menschseins verschiebt, so

nur, um dieses Menschsein sichtbar zu
machen. Das ist der moralische Sinn
seines < goldenen > Humors. Und noch
im Alter hat er in der Entsagung die
Möglichkeit gesehen, die Ewigkeit der
Liebe mit der Endlichkeit realen
Daseins zu verbinden. Der Kernsatz des

Martin Salander heisst: «L'amour est
le vrai recommenceur. »

Keller hat in diesem Werk nicht nur
seiner Zeit den Spiegel vorgehalten,
sondern auch um seine Kunst gerungen.
Denn selbstverständlich wurden ihm
alle menschlichen Fragen zu Problemen

der Sprache. Der Mensch ist immer
gefährdet, wenn er - was nicht zu
umgehen ist - die Sprache der Gesellschaft,

der Wirtschaft oder irgendwelcher

öffentlichen Konvention spricht.
Das bedeutet für den realistischen
Künstler, der sich mit Überzeugung auf
die Sprache des Volkes eingelassen hat,
ein ganz besonders schwerwiegendes
Problem. So darf man wohl den Grünen

Heinrich messen an der Sprache
der Wirtschaft, muss sich aber dessen
bewusst sein, dass ein entscheidender
Aspekt, nämlich der Überschwung in
die Sprache der Liebe, dabei ausser
acht gelassen wird. Muschg hat durchaus

unrecht, wenn er sagt:
«Ich vermute, ...dass die deutsche

Literatur des 19. Jahrhunderts kein
Werk kennt, in dem (das Ganze) als
anthropologisches Heil reicher und strenger

von der ökonomischen Bewährung
abhängig gemacht würde, als den (Grünen

Heinrich >. »

Das mag für Heinrich gelten, den



MUSCHGS KELLER 757

< grünen > Heinrich, aber nicht für seinen
Autor. Für ihn bildet Judith das
Zentrum des Romans. Und die Dichtung
ist nicht «Kompensation eines
Lebensmankos», nicht «gesühnte Schuld»,
sondern ergreifendes Zeugnis der Selbst-
werdung und leuchtende Darstellung
einer Lebensschau.

Schuld kann auch durch Dichtung,
auch durch Staatsdienst nicht gesühnt
werden. Das erfährt schon der junge
Heinrich in der ersten Fassung des

Romans, wenn Judith ihn, nachdem er
an Römer geschrieben hat, Verweist:

«Die Vorwürfe deines Gewissens sind
ein ganz gesundes Brotfür dich, und daran

sollst du dein Leben lang kauen, ohne
dass ich dir die Butter der Verzeihung
darauf streiche Dies könnte ich nicht
einmal; denn was nicht zu ändern ist,
ist eben deswegen auch nicht zu
vergessen ...»

Heinrich sieht das ein:
«... es gehört zu meiner Person, zu

meiner Geschichte, zu meinem Wesen,
sonst wäre es nicht passiert Meine
einzige Sorge wird sein, danach zu trachten,

dass ich noch so viel Rechtes tue,
dass mein Dasein erträglich bleibt. »

Und nicht die Schuld, sondern die
Liebe ist das Zentrum solchen Daseins.
Deshalb kann Judith ihm sagen:

«... wozu wäre man da, wenn man
nicht die Menschen, wie sie sind, lieb
haben müsste ?»

Muschg irrt, wenn er meint :

«Die Entstehungsgeschichte des < Grünen

Heinrich) ist ein (nicht ohne Kellers

Schuld) zum Alptraum gestreckter
Leistungs- und Verwertungszwang, dem
sich der Schreib-Arbeiter gegen alle
Abrede immer wieder durch Aushecken der
(Seldwyler)-Figuren entzog.»

Es handelt sich dabei vielmehr um
die Ausformung einer künstlerischen

Konzeption, die der Dichter so
umschreibt:

«Es war die hingebende Liebe an alles
Gewordene und Bestehende, welche das

Recht und die Bedeutung jeglichen Dinges

ehrt und den Zusammenhang und die

Tiefe der Welt empfindet. »

Mich dünkt, dass auch Muschgs
zweiter methodischer Ansatz hier seine

Möglichkeiten erschöpft. Unverständlich

scheint das nicht, ist doch auch er,
wie der Freudsche, ausserhalb des

Kunstwerks zentriert. Vielleicht müsste

man wieder auf Feuerbach zurückgehen,

wie das zum Beispiel der Psychologe

Ludwig Binswanger tut, um eine
Keller angemessene anthropologische
Konzeption zu gewinnen. Dann würde
sich die Frage nach der Bedeutung des

Todes in Kellers Leben und Werk - wie
sie Muschg in seinem letzten Kapitel
stellt - schlüssig beantworten lassen.

Für den Dichter des Grünen Heinrich
ist der Tod das Ende, aus dem Leben
in ganz wunderbarer Weise aufblüht.
Erst später entfärbt sich diese Konzeption

zu fahler Gleichgültigkeit.

Mit Kellers Verhältnis zum Staat hat
sich Muschg schon in Kellers Abend
beschäftigt. Er interpretiert dort des

Dichters hartnäckiges Schweigen in
Gesellschaft, seinen Wutausbruch gegenüber

Lassalle und die Tatsache, dass er
den Amtsantritt verschläft, als
ohnmächtiges Aufbegehren gegen das
erdrückende Bewusstsein, dass er den

eigenen Ansprüchen und denen seiner
Zeit nicht genügt, dass er Verrat übt,
indem er zulässt, dass die arrogante
Macht (der Escher-Clique) seine soziale



758 MUSCHGS KELLER

Schwäche ausnützt. Es ist die Kapitulation

des Revolutionärs von 1848.
Heinz Schafroth hat nachgewiesen,

welchen Stellenwert das Stück in
Muschgs geistiger und schriftstellerischer

Entwicklung hat3, wie sehr für
ihn dieses Ereignis im Zusammenhang
mit den Studentenrevolten von 1968
steht. In Albisser Grund fallen aus dem
Gefühl rebellischer Ohnmacht heraus
Schüsse, und in Brämis Aussicht4 wird
einer, der sich aus Enttäuschung über
die Unveränderbarkeit seiner Welt in
die Luft sprengt, als Vorbild dargestellt.

Seit die Schüsse im wirklichen Leben
häufiger fallen, und blutige Opfer
fordern, sind wir gegen literarische Knalle
wieder skeptischer geworden. Es ist
grundsätzlich fragwürdig, Keller als
Legitimation der Traumrevolte gegen die
Bürgerlichkeit zu nehmen. Warum
beschwören wir nicht den Keller wieder
herauf, der uns die Möglichkeiten
gemeinschaftlichen Zusammenlebens
bewusst gemacht hat Keller selber wusste,

dass seine Bitterkeit im Alter und
sein düsteres Bild der Gesellschaft
nicht nur, aber wesentlich in seinem
eigenen Schicksal begründet war.

«Die nahen Beziehungen zum eigenen
Leben, die Schwere desselben und die ver¬

flossenen Dezennien drückten mir eben

auf den Kiel» schrieb er über seinen
Martin Salander an Friedrich Theodor
Vischer.

Wollen wir mit Muschg psychische
und gesellschaftliche Bedingtheit als
unausweichliches Fatum verstehen? Das
ist letzten Endes eine Frage persönlichen

Bekenntnisses. Keine persönliche
Frage ist aber die Haltung eines
Interpreten gegenüber seinem Gegenstand.
Adolf Muschg schliesst sein Werk ab
mit dem Satz:

«Sein (Kellers) Werk hinterlässt am
Ende nicht mehr und nicht weniger als
die Erinnerung an das, was wir uns selber

schulden; so viel Wahrhaftigkeit,
wie wir bei aufrechtem Gang tragen
können. »

Er muss in Kauf nehmen, dass man
ihn auf seinem Wort behaftet.

Albert Hauser

1 Gottfried Keller, Kindler-Verlag, München

1977. - 2 Tiefenpsychologie und
Literaturgeschichte, in: Das Genaue und das
Mächtige, Artemis-Verlag, Zürich 1977. -
3 Adolf Muschg unterwegs, Schweizer
Monatshefte, November 1977. - "Entfernte
Bekannte, Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am
Main 1976.

REFLEXION UND SPONTANEITÄT

Zum neuen Roman von Otto F. Walter: Die Verwilderung

Dass Vielstimmigkeit eine Art Grundform

im Werk Otto F. Walters ist, das
zeigt sich nicht erst in seinem jüngsten
Roman1. Schon in seinem Erstling
Der Stumme, in dessen Zentrum doch
ein Einzelner und dessen persönliche
Konflikte stehen, wird eine Vielzahl von

Menschen einbezogen und angesprochen,

ein Kollektiv sichtbar gemacht
in seinen einzelnen Vertretern und in
den Beziehungen zwischen ihnen. Wenn
Walter in seinem dritten, dem
vorletzten, Roman Die ersten Unruhen
(1972) zur Form der literarischen Col-



«DIE VERWILDERUNG» 759

läge überging, damit das Buch dezi-
diert auf Vielfalt und unverbundenes
Nebeneinander, auf unvermittelten
Zusammenprall des Gegensätzlichen
anlegte, so lässt sich das, zum mindesten

im Rückblick, als folgerichtiger
Schritt in einer kontinuierlichen
Entwicklung verstehen. Nun wählt er in
seinem jüngsten Roman diese Form
noch einmal: überraschend für den, der
die formale Vielfalt seines bisherigen
Werkes bedenkt, zugleich ein Beweis
der ungewöhnlichen (vielleicht
gefährlichen?) Anziehungskraft, welche die
Montagetechnik auf ihn ausübt «als
Versuch, den Rhythmus dieser Jahre
hereinzuholen», «als Prinzip, das hart
geschnittene Blöcke, verschiedenartige Texte

assoziativ zueinander in sich
steigernde, sich ergänzende, sich irritierende
Beziehungen setzt».

Es wäre verlockend, die beiden
Ausgestaltungen der Collageform in den
Romanen Die ersten Unruhen und Die
Verwilderung bis ins einzelne miteinander

zu vergleichen; im gegebenen
Rahmen muss ein knapper Hinweis
genügen. Was im ersten Collageroman
Walters am meisten auffällt, ist ein
unheimliches Zurücktreten, ja Verlöschen
des Individuellen, das Überhandnehmen

eines unbestimmten, wechselnden
Kollektivs. Erzählt wird die Geschichte
eines drohenden Untergangs ; die
beginnenden Unruhen, welche den Schluss
des Buches bilden, sind nur deren erstes
Anzeichen. Im zweiten, formal so
ähnlichen Werk wird den Untergangsahnungen

der Entwurf einer Utopie
entgegengestellt : die Geschichte einiger
Menschen, die aus den beengenden
Mechanismen der Gesellschaft
ausscheren, sich zusammenschliessen, im
kleinen eine friedliche Revolution
versuchen.

In den Ersten Unruhen trägt nur eine

einzige Person einen Namen, ist nur
eine einzige als unverwechselbares
Individuum gezeichnet, als letzte
Überlebende gewissermassen einer aussterbenden

Gattung; die Menschen treten
sonst nur in Gruppen auf und fassen
sich unter dem Pronomen «Wir»
zusammen, und zwar auf eine
überraschende, beängstigende Weise: ein

Wort, das nach der Sprachtradition
eine erfahrene Gemeinschaft bezeichnet,

in der das Ich sich aufgehoben
fühlt, wird eingesetzt als Zeichen der
Degeneration eben dieser Gemeinschaft
zu letztlich anonymen Gruppierungen
der Angst, der Fremdheit, der Abwehr
und Aggression. Im neuen Roman
dagegen erhalten in den fiktiven Texten
die Figuren fast ausnahmslos Namen:
sie heissen Leni und Rob, Paul, Blumer

und Gerda. Die Rückkehr zu einer
(scheinbar) naiveren Art des Erzählens
scheint sich anzudeuten; Erinnerung an
die Erzähltradition des neunzehnten
Jahrhunderts mit den figurenreichen
Romanen wird wach. Ganz anders als

in den bisherigen Romanen Walters
lässt sich denn auch - und zwar
durchaus chronologisch und geradlinig

- nacherzählen, was in den fiktiven
Passagen geschieht: die Geschichte
zweier Menschen, die eine neue, lebenswerte

Existenzform suchen. Rob, ein
junger Automechaniker, der aus
fragwürdiger Kindheit und unruhiger
Jugend einen unzerstörbaren Kern der
Integrität, einen ungebrochenen Lebenswillen

gerettet hat, und Leni, die
Studentin aus bürgerlichem Hause, die der
Theorie der Rechten wie der Linken
überdrüssig ist, werden zum Kern einer
kleinen Gemeinschaft, die sich zu einer
auf Zusammenarbeit und gemeinsamem
Besitz basierenden Produktionsgemein-



760 «DIE VERWILDERUNG»

schaft entwickeln soll. In der Nähe von
Jammers (diesem fiktiven und doch realen

Zentrum von Walters bisherigem
Werk), in der sogenannten Huppermühle

(«Hupper» - «eine Art
Tonerde», «im Tagbau gewonnen, gesiebt,
gemahlen und in kleinstkörnigem
Zustand zur Herstellung von gebrannten
Tonsachen verwendet, Ofen-Hupperkacheln

vor allem. Die galten als
Wärmespeicher») bildet sich zunächst
eine Idylle der Liebe und Nähe, später
zeichnen sich die Ansätze zu einer
Kooperative ab - aber auch deren Scheitern

und die Zerstörung durch die
Aggressionen jener, die in anderen, freieren
Lebensformen eine Bedrohung ihrer
Sicherheit und Machtansprüche sehen.

Ist es nötig, noch besonders hervorzuheben,

dass die Naivität der Erzählung
nur eine scheinbare ist? Von Anfang an
ist die Geschichte der Huppergrube ja
durchbrochen, ergänzt, kommentiert
durch die verschiedenartigsten theoretischen

Texte, auch durch (wirkliche und
fiktive) Nachrichten von politischen
Ereignissen. Der Leser erhält nicht die
MögHchkeit, sich von einer Geschichte
einspinnen zu lassen; die Fiktion, sie
möge noch so einfach erzählt sein, ist
Teil eines verwirrenden Ganzen: nicht
etwa dient sie als Exempel für ein
geschlossenes, auf Theorie abgestütztes
Gedankengebäude, vielmehr stehen die
einzelnen Textstücke in widersprüchlicher,

komplexer Beziehung, die zu
Fragen und Zweifeln Anlass gibt, zu
«kreativem Lesen» anregen soll, damit
an den Leser höchste Ansprüche stellt,
ja ihn vielleicht überfordert.

Dem Buch steht als Motto der
Schluss von Kellers Romeo und Julia
auf dem Dorf voran : «... abermals ein

Zeichen von der um sich greifenden
Entsittlichung und Verwilderung der
Leidenschaften», und Auszüge aus der
Liebesgeschichte stehen, als verdeutlichende

Parallele und korrigierender Kontrapunkt

der Geschichte von Leni und
Rob gegenüber. Ein skizzenhafter
Vergleich zeigt an einem Beispiel, wie reich
die Bezüge und Spiegelungen zwischen
den einzelnen Collagetexten sind : Während

bei Keller Vrenchen und Sali durch
die Aggression der Väter und die
Wertvorstellungen der bürgerlichen Gesellschaft

(die auch in ihnen noch lebendig
sind) in eine heillose Isolation
geraten, ziehen Leni und Rob, fast ohne
ihr Dazutun, Menschen an; sie werden
zum Kern einer Gemeinschaft, in denen
eine neue Form der Beziehung zwischen
den Menschen gesucht wird, die bürgerlichen

Besitzanspruch in jedem Sinn
ausschliesst, ohne doch verantwortungslos

zu werden. Auch sie finden freilich
den Tod - (der Schluss verbindet die
Erzählungen miteinander und beide mit
dem Titel), aber nicht weil sie selbst
keine Lebensmöglichkeit mehr sehen,
sondern durch äussere Gewalt, die sich
bezeichnenderweise gerade auf das
Liebespaar richtet: Liebe bleibt nicht
privat, in sich abgeschlossen, sie greift
auf andere über, wird produktiv und
provoziert zugleich, Ansatzstelle zu
einer gewaltlosen, stillen Revolution.

Dass an diesem komplexen, gedanklich
wie formal ungewöhnlichen Werk Kritik

verschiedenster Art möglich ist, dass

sie zum Teil auch ihre Berechtigung
haben mag, sei nicht geleugnet. Ein
Kenner soziologischer Literatur wird
wohl mit einigem Recht beanstanden,
dass die Auswahl einseitig, lückenhaft
und allzu sehr vom linken Standort des



«DIE VERWILDERUNG» 761

Autors geprägt sei. Ähnliches lässt sich
von der Auswahl der Figuren sagen.
Der Autor selbst schreibt im «Skizzenbuch»

(das Reflexionen über seine
Arbeit enthält und zu den persönlichsten
Abschnitten des Buches gehört): «Klar,
meine, unsere Sympathie liegt im Zweifel

auf der Seite der nicht Angepassten,
der Rocker, der Säufer, der Nepalpilger,
der Jointies, der Rektoratsbesetzer, der
Konsumverweigerer, der Psychotiker»,
und er lässt den Anstoss zur Veränderung

von extremen Aussenseitern und
Randfiguren ausgehen. Ob er den
Aussenseiter nicht etwas zu einseitig unter
jenen sucht, die sich durch äussere
Zeichen als solche ausweisen, dafür jene
Formen des Aussenseiterischen übergeht,

die sich nicht durch äussere
Zeichen manifestieren, auch das mag
kritisch gefragt werden; es führt zu einer
Konfrontation zwischen den guten,
gewaltlosen Leuten der Huppergrube und
den aggressiven Vertretern von Law and
Order. Oder, um wiederum auf die
Liebesgeschichte als den Kern des Ganzen
zurückzukommen: sucht der Autor
nicht die Quadratur des Zirkels, wenn
er in Rob und Leni eine unbedingte,
auf Dauer angelegte Liebe zeigt - aber
diese verbindet mit erotischer Freiheit
ohne Verzicht und damit zwar nicht
eine heile Welt postuliert, wohl aber
eine Lebensform, in der sich Konflikte
lösen lassen, in der es Liebe für alle
gibt?

Es spricht für die Qualität von Walters

Buch, dass es solche Kritik (es
fordert sie schon durch seine Form recht
eigentlich heraus) erträgt. Die Qualitäten

des Romans lassen sich aber durch
kritische Fragen nicht wegreden. Um
etwa auf den letzten Punkt zurückzukommen:

im Entwurf seiner Utopie
versucht Walter Unmögliches gerade in

der Konzeption menschlicher Beziehungen

- aber wie grossartig ist die
Anstrengung, Unvereinbares zu verbinden :

so etwa das Wissen, dass alle tiefe Liebe
Dauer will und dass sie sich doch nicht
verträgt mit der Fesselung des Partners.

Wobei man nicht übersehen darf,
dass Walter seine Utopie einer
friedlichen Gemeinschaft, in der sich spontane

menschUche Beziehungen mit dem
Ansatz zu wirtschaftlicher Neugestaltung

verbinden, keineswegs als eine

Idylle plant und durchführt, sondern -
und das gibt seiner Konzeption erst
Tiefe und Gewicht - die Möglichkeit
des Scheiterns miteinbezieht. Zwar
bleibt die Liebe zwischen Rob und
Leni intakt, aber die Gruppe zeigt
Zerfallserscheinung, noch ehe sie durch
äussere Gewalt zerstört wird: einer will
die Huppergrube verlassen, um ins
Konsumverhalten zurückzukehren, zwei
andere um der direkten pohtischen
Aktion willen. Das leidenschaftliche
Suchen nach neuen Lebensformen wird,
von Anfang an, begleitet von Trauer
um ihr Scheitern.

Ein Entwurf neuer Lebensformen, in
denen sich persönUche Freiheit mit
wirtschaftlicher Unabhängigkeit verbindet -
wie wichtig die Verbindung von beidem
ist, das hat die Kritik (und auch der
Autor selbst) immer wieder hervorgehoben.

Es ist nicht nötig, hier darauf
noch einzugehen. Auf anderes ist noch
hinzuweisen. Etwa (es scheint mir dies
das Beeindruckendste des ganzen Werkes)

auf tias leidenschaftüche,
drängende, gequälte Suchen nach der
verschütteten, verdrängten Lebendigkeit
des Menschen, nach der verlorenen
Spontaneität. «Dieses ewige Bedürfnis
nach Elementarem. In mir drin, überall
spürbar. Bedürfnis nach einem Erleben,
das mich, das uns aus dem Alleinsein



762 «DIE VERWILDERUNG»

herausholt. Das uns in engste Verbindung,

in Berührung mit anderen
Lebewesen bringt? Freude, Schmerz, Lust,
Lachen bis zum Umfallen, zusammen mit
anderen. Geruch von Holzfeuer, von heissem

Teer» («Skizzenbuch»). Wohlverstanden:

Die Verwilderung ist keineswegs

das Werk eines spontanen
Ausdruckswillens, einer ungehemmten
Ausdrucksfähigkeit (es gibt kaum eine re-
flektiertere Literaturform als die der
Collage). Vor allem in jenen Stellen, in
denen Walters Stimme fast unverstellt
zu hören ist (im «Skizzenbuch», aber
auch in der Geschichte des Reporters
Blumer mit seinem ewigen, letztlich
vergeblichen Haschen nach dem Leben) ist
unverkennbar : hier schreibt ein hochbe-
wusster, zu Reflexion gezwungener
Mensch, einer, der seine Zugehörigkeit
zum wissenschaftlichen Zeitalter nicht
leugnet, sondern im Einbeziehen theoretischer

Passagen immer wieder demonstriert.

Aber zugleich: da redet einer,
der durch seine Bewusstheit hindurch
mit allen Mitteln (auch mit jenen der
Wissenschaft) hindrängt zu einer
spontanen Lebendigkeit.

Zu den eindrücklichsten Passagen
des Buches gehören jene Texte, in
denen die Bewohner des grossen Wohnblocks

Stimme erhalten, lauter
Einzelne, die sprechen, für sich sprechen
ohne ihren inneren Dialog nach aussen
wenden zu können. Teils bestätigen sie
die Normen der Gesellschaft, kehren
ihre Aggressionen nach aussen, gegen
die Leute der Huppergrube; wichtiger
aber, stärker auch, sind die anderen,
die hilflos, gequält, verzweifelt gegen
die eigene Gefangenschaft ankämpfen,
voll von Angst, die Wahrheit zu sagen,
leidend unter dem Unvermögen, die
eigenen Wünsche auszusprechen, der
eigenen Person zum Ausdruck zu ver¬

helfen, zur eigenen Spontaneität zu
kommen.

Aber Die Verwilderung ist nicht ein
Werk des inneren Dialoges, schon gar
nicht ein monologisches Werk. Gespräche,

Dialoge, Diskussionen,
Auseinandersetzungen mit Worten spielen eine
wichtige Rolle gerade bei den Leuten
der Huppergrube (während die
Blockbewohner bezeichnenderweise über ein
inneres Sprechen nicht hinauskommen).

Das ist alles andere als
selbstverständlich; es weist auf einen neuen
Sprachgebrauch bei Otto F. Walter hin.
Sein bisheriges Werk war ja - und
zwar in sehr hohem Masse - bestimmt
durch Sprachskepsis, sein Umgang mit
der Sprache reflektiert, gebrochen. Das
führt so weit, dass er, beispielsweise,
im Roman Herr Tourel einen reden
lässt, wortreich und geläufig, der doch
unablässig um die Wahrheit herum,
an ihr vorbei redet. Ganz anders die
Sprache in der Verwilderung. Der
einfachen, geradlinigen Form der Erzählung,

die schon erwähnt wurde,
entspricht die unmittelbare Sprache gerade
in den fiktiven Passagen der Geschichte
der Huppermühle. Es ist auffallend, was
für eine Rolle das Gespräch bei diesen
Menschen spielt, als unablässiger
Versuch, miteinander durch Worte, auch
durch Worte in Kontakt zu kommen,
Konflikte und Gefühle zu besprechen,
Zukunft redend zu planen, damit
Gemeinschaft zu schaffen, Trennendes zu
zerstören, Verdrängung, Hemmung zu
durchbrechen. Die Sprache wird
dadurch erstaunlich direkt, erstaunlich
einfach - so sehr, dass man sich sogar
versucht fühlt zu sagen, es sei manches

zu explizit formuliert, zu wenig
ausgespart.

Aber : so wenig wie in der einfachen
geradlinigen Erzählung ist im veränder-



«DIE VERWILDERUNG» 763

ten, direkten Sprachgebrauch eine
Rückkehr zu naiveren Formen des
Schreibens zu sehen. Was Walter
schreibend darstellt, ist nicht als
Nachahmung der WirkUchkeit, sondern als
Entwurf zu verstehen und als solcher
gezeichnet. Im «Skizzenbuch» begleitet
der Autor reflektierend seine Erzählung,

und in der Fiktion selbst lässt er
immer wieder deutlich werden, dass er
schreibend Möglichkeiten darstellt, in
die Zukunft hinein entwirft. «Durch
diese Buchstaben auf dem leeren Papier
die alte Huppergrube behaupten und
anfangen mit dem Fünfundzwanzigjährigen,
wie er in der frühen Junihitze den Fuss-
pfad in die Steilwand, die Westwand,
der stillgelegten Grube hochgeht» -
so beginnt das Buch - und ähnliche
Wendungen folgen immer wieder: «Aufbau

einer anderen Hauptfigur, versuchs¬

weise», «die folgende Szene geschenkt»,
«So tun als gäbe es diese Huppermühle,
mit dem Wohntrakt daneben». So wenig
das einfache Erzählen einem ungebrochenen

Vertrauen in die Geschichte
entspringt, so wenig die Anwendung einer
direkten Sprache einem wiedergewonnenen

Vertrauen in das Wort. Kein
geschlossenes Werk gibt Walter, sondern
einen Entwurf, einen Entwurf auf dem
Papier, geschrieben - aber wohl auch
entworfen, trotz aller Trauer, trotz
allem Wissen, in die Zukunft hinein. Und
so drängend ist das Suchen nach dem
Lebendigen und nach einer neuen
Gemeinschaft, dass es sich mehr und mehr
auch auf den Leser überträgt.

Elsbeth Pulver

1 Otto F. Walter, Die Verwilderung,
Roman, Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 1977.

HINWEISE

Zwei Sachbücher

David Pressland: Die Kunst des

Blechspielzeugs

Blechspielzeug, - der Kenner sowohl
wie der Laie neigen zuerst dazu, eher
abschätzig davon zu reden. Blechautos,

allerlei Spielzeug zum Aufziehen,
man hat in der Regel keine hohe
Meinung davon. Wer den prächtigen
Bildband von David Pressland in die Hand
bekommt, ändert diese Meinung rasch.
Nichts Geringeres als eine Kulturgeschichte

des technischen Zeitalters üegt
hier vor, eine in überbordend zahlreichen

Farbreproduktionen dokumentierte
Kunstwelt von eigenem Reiz und

Wert. Der Autor ist übrigens Tierarzt
von Beruf, der aus Leidenschaft und

Hobby Blechspielzeug gesammelt hat
und bald einmal - vom Feuer des

Sammlers ergriffen - auch die übrigen
weltberühmten Sammlungen konsultierte.

Sein Werk ist unter dem Titel
«The Art of the Tin Toy» zuerst in
London erschienen. Die deutsche Ausgabe

folgte ein Jahr später, und man
kann nur wünschen, dass das wundervolle

Buch die Verbreitung findet, die es

verdient. Denn es macht sichtbar, wie
sich im Spielzeug die Welt der
Erwachsenen spiegelt, aber es zeigt
darüber hinaus, wie sich das technische
Gebilde gleichsam sublimiert. Die Welt
der Zwecke wird zur Spielwelt.
Pädagogen mögen dazu ihre skeptischen
oder gegnerischen Theorien äussern;
Presslands Dokumentation widerlegt
jedenfalls den Vorwurf, die technisch



764 HINWEISE

nachgebildete WirkUchkeit hemme die
Phantasietätigkeit oder sei der kind-
üchen Kreativität schädUch. Übrigens
ging der Siegeszug des Blechspielzeugs
wie derjenige der Technik von Amerika
aus. Aber schon 1826 nahm die Firma
Hess ihre Produktion auf, 1859 begann
MärkUn, 1863 Bing, 1881 Lehmann,
womit nur ein paar Namen von
Spielzeugherstellern genannt seien, deren
Markenartikel noch heute die Kinder
und die Väter erfreuen. Presslands
Bildband enthält prachtvolle Beispiele von
Motorschiffen, zum Teil mit Dampfantrieb,

ferner von Gespannen und
Eisenbahnen. Man kann an seiner
Geschichte in Bildern, die fortlaufend
kommentiert ist, die Entwicklung vom teuren

Einzelstück zur industrieUen Fertigung

mitverfolgen. Die Vielfalt der
aufziehbaren Blechfiguren ist erstaunlich,
der Einbruch der Luftfahrt in die Welt
des Blechspielzeugs der Anbruch einer
neuen Epoche. Bis zur Raumfahrt können

wir den technischen Fortschritt
auch im Spielzeug verfolgen. Die
Vorherrschaft der deutschen Spielzeughersteller

wird mehr und mehr der
Konkurrenz aus dem Fernen Osten ausgesetzt.

Das technische Zeitalter, das

Blechzeitalter, - man mag ihm sagen,
wie man wiU: sollte mit der Bezeichnung

eine abschätzige Meinung verbunden

sein, so ist dieses prachtvoUe Buch
geeignet, Vorurteile nachhaltig zu
korrigieren. Es gibt ja neuerdings auf
Spielsachen spezialisierte Antiquitätenläden.
Das Werk von Pressland wird nicht nur
den Liebhaber erfreuen, sondern er-
schliesst eine Spezialität der Kulturgeschichte,

die unser aller Interesse
beanspruchen darf. (Deutsche Ausgabe:
Orell Füssli Verlag, Zürich 1977.)

Bocuse, Die neue Küche

Paul Bocuse gilt derzeit als der König
der Köche. Sein Kochbuch enthält im
Anhang die von Madame und Monsieur

Giscard d'Estaing mit ihrem
Autogramm versehene Menukarte vom
25. Februar 1975, als Paul Bocuse

zum Chevalier der Légion d'Honneur
ernannt wurde. Zum Entree gab es übrigens

«Escalope de saumon de Loire à

l'oseille», das heisst im Sauerampfer.
Aber man soll nicht denken, das Kochbuch

von Paul Bocuse wende sich aUein

an die Virtuosen des Kochlöffels. Im
Gegenteil, es überzeugt durch die seine
leicht verständUche Erklärung der
Gerichte. Der Verfasser sagt einleitend, am
wichtigsten erscheine ihm, dass man das

Richtige einkaufe. Er gehe darum jeden
Tag selbst auf den Markt, prüfe alles
und wähle die beste QuaUtät ; denn alle
Kochkunst vermöge das Minderwertige
nicht zu verbessern. Das tönt schon
vertrauensvoll. Dann aber macht er sich
daran, genau zu beschreiben, was «Ab-
flämmen» und «Bridieren», «Bardieren»

und «Blanchieren» bedeutet. Man
ist also, wenn man sich an das
Studium der einzelnen Rezepte macht, in
den Grundregeln der Kochkunst auf
verständliche Weise unterrichtet. Im
übrigen haben die Übersetzer (Bernd
und Isabelle Neuner-Duttenhofer)
ihrerseits erklärend eingegriffen, wenn
etwa französische Selbstverständüchkei-
ten ausführlicherer Erläuterung bedürfen.

Das Buch ist mit prachtvollen
Farbtafeln ausgestattet. Für Hobby-
Köche und solche, die es werden wollen,

ein sinnvolles Geschenk. (Die neue
Küche, Econ-Verlag, Düsseldorf und
Wien 1977.)


	Das Buch

