Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 57 (1977-1978)
Heft: 8
Rubrik: Kritik und Replik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kritik und Replik

DANIEL BELLS DIAGNOSE ODER DER GOTT

DER SOZIOLOGEN

Im Mai-Heft 1977 der Schweizer Mo-
natshefte hat Henry Jacoby unter dem
Titel «Die Krise der <post-modernen>
Gesellschaft» Daniel Bells «The Cul-
tural Contradictions of Capitalism» ana-
lysiert. Die deutsche Ausgabe dieses
Buches ist bekanntlich unter dem Ti-
tel «Die Zukunft der westlichen Welt»
im  S.-Fischer-Verlag in Frankfurt er-
schienen. In der Rezension von Jacoby
scheint mir die religidse Komponente
in Daniel Bells Diagnose etwas zu kurz
zu kommen. Nachfolgend soll versucht
werden, noch etwas deutlicher auf das
religiose Element in Bells Werk hinzu-
weisen. Wenn Soziologen nach religio-
ser Erneuerung rufen, so ist das ein
Phdnomen, mit dem wir uns beschif-
tigen wollen.

Lautstark hat sich «Der Spiegel» in
seiner Ausgabe vom 4. April 1977 der
religiosen Seite von Daniel Bells Dia-
gnose angenommen und verkiindet un-
ter dem Titel «Nichts ist heilig», dass
sich Psychologen und Soziologen fragen,
ob die moderne Industrie-Gesellschaft
einen neuen Glauben braucht. Der Spie-
gel stiitzt sich dabei auf den Soziologen
Bell ab, der «das Glaubensproblem»
als «das wahre Problem» der west-
lichen Welt von heute hilt. Bell ist da-
von liberzeugt, dass das «Schlachtfeld

der modernen Kultur» eines Tages eine .

«religiose Antwort» hervorbringen wer-
de. Denn keine Gesellschaft konne ohne
Religion bestehen. Die gesellschaftliche

Bedeutung der Religion unterstreicht
Bell, indem er Rousseau paraphrasiert:
Jede Gesellschaft werde entweder durch
eine Miliz oder durch eine Moral zu-
sammengehalten — Moral aber gebe es
nicht ohne Religion. Bells Diagnose
lauft auf die Erwartung hinaus, dass
eine Erneuerung der Religionen (und
deren Vers6hnung untereinander) be-
vorstehe.

Was geht hier eigentlich vor, wenn
Soziologen, also Wissenschaftler, nach
Gott rufen? Welchen Gott rufen sie
herbei? Diese Fragen sind um so be-
rechtigter, als gleichzeitig bei den Theo-
logen ein umgekehrter Vorgang immer
stirker sich bemerkbar macht, Ein gros-
ser Teil der heutigen Theologie setzt
ihren Stolz daran, sich als gesellschaft-
lich verpflichtet zu verstehen, ja den ge-
sellschaftlichen Auftrag zum Inhalt des
Glaubens iiberhaupt zu erkldren. Die
Tiefendimension droht dabei verloren
zu gehen, und die Flucht in die Poli-
tik, in die Gesellschaftskritik und das
gesellschaftspolitische Engagement bie-
tet sich der Theologie als befreiende
Kompensation an. Tatsdchlich ist die
«Gesellschaft « heute so etwas wie die
«Grosse Mutter» geworden, widhrend
gleichzeitig die «Gott-ist-tot-Theolo-
gie» wund «christlicher Atheismus»

grassieren. Eine Repridsentantin dieser

theologischen Richtung, Dorothee S6l-
le, fragt sich, was Gott denn noch zu
tun habe. Kriege und Inflationen wer-



682

den von Menschen gemacht, vor Pok-
ken kann man sich durch Impfung und
gegen Hagel durch Import schiitzen.
Gott sei arbeitslos, sobald der Mensch
wirklich wissenschaftlich denke und die
Welt nach wissenschaftlichen Grund-
sidtzen gestalte. Der Siindenfall liegt fiir
Dorothee Sélle in den gesellschaftlichen
Strukturen, die den Menschen unter-
driicken und entfremden. Bei diesen
Strukturen handle es sich aber nicht
um ein unabénderliches Schicksal, son-
dern um etwas, das von Menschen ge-
macht und gedndert werden konne.
Was sollen wir von diesem merk-
wiirdigen Rollentausch halten, wonach
heute Soziologen nach «Gott» und
Theologen nach «Gesellschaft» rufen?
Vielleicht kann uns eine Analyse des
Zeitgeistes helfen, dieses denkwiirdige
Phédnomen etwas zu erhellen. C. G. Jung
hat einmal darauf hingewiesen, dass die
sogenannte Gegenwart immer nur eine
diinne Oberflichenschicht ist. Zum Bei-
spiel gab es in der christlichen Ara
des 4. und 5. Jahrhunderts nur sehr
wenige Christen, die den Geist des
Christentums einigermassen erfasst hat-
ten; die andern waren noch so gut
wie heidnisch. Auch das Beispiel der
«europédischen Frau» illustriert nach
Jung den gleichen Sachverhalt. Die
Frau, welche die europdische Gegen-
wart ausdriickt, finden wir vorab in
den grossen Zentren. Je weiter wir uns
vom Einfluss der grossen Zentren ent-
fernen, desto mehr schreiten wir in der
Geschichte riickwirts, und wenn wir in
einem entlegenen Tal oder Dorf an-
langen, so konnen wir unter Umstidn-
den noch dunkles Mittelalter antref-
fen. Analog verhilt es sich mit dem heu-
tigen Zeitgeist, bei dem wir ebenfalls
verschiedene Stufen erkennen koénnen.
Falls militirische Begriffe hier nicht

KRITIK UND REPLIK

fehl am Platze wiren, so miisste man
direkt von Vorhut, Gros und Nachhut
sprechen.

Die grosse Majoritdt der Zeitgenos-
sen wird noch von einem ungebro-
chenen Fortschrittsglauben getragen,
der auf einem ungestérten Vertrauen in
die menschliche Ratio beruht. Mit Wis-
senschaft und Technik scheint der
Mensch alles machen zu konnen.
Selbst das Schicksal scheint machbar
geworden, und der Mensch glaubt, den
Schliissel fiir seine Erlosung in den ei-
genen Hinden zu halten. Wenn heute
noch nicht alles zum besten bestellt ist,
so liegt es aus der Sicht des Fort-
schrittsgldubigen daran, dass noch nicht
alle Lebensbereiche mit den gleichen
wissenschaftlichen Methoden oder der
gleichen systematischen Hartnackigkeit
angegangen worden sind. Dies gelte ins-
besondere fiir den Bereich der Gesell-
schaft, der sich als erfolgversprechen-
der Ansatzpunkt fiir die Gestaltung der
Zukunft anbietet. Aus dieser Sicht er-
scheint dann die Verdnderung der Ge-
sellschaft als die entscheidende Aufgabe
der Gegenwart. Anders die Haltung
einer Minoritdt von Zeitgenossen, die
sich die Zukunft nicht mehr als blosse
Extrapolation der Gegenwart vorstellen
kann. Sie hat ein Sensorium fiir die
Grenzen des Machbaren und fiir die
Einseitigkeit der rationalen Denkungs-
art. Deshalb wird vor der blossen Ak-
tion ein grundlegendes Umdenken ge-
fordert.

Der merkwiirdige Vorgang, wonach
heute Soziologen nach «Gott» und
Theologen nach «Gesellschaft» rufen,
erfiahrt durch die vorstehenden Betrach-
tungen iiber den Zeitgeist eine gewisse
Erhellung. So kann es eben vorkom-
men, dass Theologen, vielleicht trotz
progressiver Gebidrde, mit Nachhut-Ge-



KRITIK UND REPLIK 683

fechten beschiftigt sind. Und ebenso
kann es vorkommen, dass Wissenschaft-
ler bereits weiter denken und in der
Vorhut marschieren. Zu diesen gehort
auch der Soziologe Daniel Bell.

Im Rahmen dieses Artikels kann
nicht ndher auf die Richtung des gefor-
derten Umdenkens eingegangen wer-
den. Karl Jaspers hat einmal unsere
geistige Situation so charakterisiert:
Das technische Zeitalter hat unsere Den-
kungsart selber technisch werden lassen.
Von den fabelhaften Leistungen im Be-
reiche des Machbaren geht die Sugge-

TERRORISMUS-BEKAMPFUNG

Aus einer Zuschrift zur «Ersten Seite»
des Septemberhefts mit dem Titel « Die
provozierte Demokratie»:
«Terroranschlige sind Kriegshand-
lungen, nur in besonderer Form. Ihnen
ist deshalb nach dem Grundsatz zu be-
gegnen: <A la guerre comme a la guerre.>
Fiir die von Ihnen vertretene <Grat-
wanderung> habe ich keinerlei Ver-
stdndnis. Sollen wir etwa die Demo-
kratie bis zum Harakiri ad absurdum
fiihren? Ich finde, dass in jedem Ge-
biet, wo Terrorakte unter Zerstérung
von Menschenleben begangen werden,
das Kriegsrecht einzufiihren ist. Para-
militdrischen Handlungen kann nur mit
militdrischen Mitteln begegnet werden,
sonst hat ja das Heer, sowohl gegen
dussere wie innere Angreifer geschaf-

stion aus: worauf es eigentlich ankom-
me, sei auf eben solche Weise zu ma-
chen. Durch die tdglichen Lebensbe-
dingungen wird uns diese Denkungsart
eingeprdgt und eingeiibt, unter Schwi-
chung und schliesslicher Vernichtung
aller anderen, nun iiberhaupt nicht mehr
verstandenen Denkungsart. Dass Da-
niel Bell als Soziologe dieser Sugge-
stion nicht erlegen ist, wollen wir an
dieser Stelle mit Genugtuung vermer-
ken.
Armin Baumgartner

fen, keinen Sinn mehr, und wir kon-
nen uns die ungeheuern Verteidigungs-
kosten fiiglich sparen. Der grosse Feh-
ler, der mit wenigen Ausnahmen
(Israel) immer noch begangen wird,
ist, Terrorakte als Vergehen nach einem
zivilen Strafrecht zu behandeln mit al-
len Rechtsmitteln, welche den Tétern
zugestanden werden. Je weniger der
Staat den Terror wirksam unterdriik-
ken kann, desto schwieriger wird es auf
die Linge sein, da er sich nur unter
Einschiichterung, schweigender Dul-
dung oder gar Mithilfe der Bevolke-
rung halten kann. Die Bekdmpfung ist
aber nur mit einer durch Streitkrifte
gesicherten Bevolkerung moglich. »

Daniel Bodmer



	Kritik und Replik

