
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 57 (1977-1978)

Heft: 8

Rubrik: Kritik und Replik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kritik und Replik

DANIEL BELLS DIAGNOSE ODER DER GOTT
DER SOZIOLOGEN

Im Mai-Heft 1977 der Schweizer
Monatshefte hat Henry Jacoby unter dem
Titel «Die Krise der <post-modernen)
Gesellschaft» Daniel Bells «The
Cultural Contradictions of Capitalism»
analysiert. Die deutsche Ausgabe dieses
Buches ist bekanntlich unter dem Titel

«Die Zukunft der westlichen Welt»
im S.-Fischer-Verlag in Frankfurt
erschienen. In der Rezension von Jacoby
scheint mir die religiöse Komponente
in Daniel Beils Diagnose etwas zu kurz
zu kommen. Nachfolgend soll versucht
werden, noch etwas deutlicher auf das

religiöse Element in Beils Werk
hinzuweisen. Wenn Soziologen nach religiöser

Erneuerung rufen, so ist das ein
Phänomen, mit dem wir uns beschäftigen

wollen.
Lautstark hat sich «Der Spiegel» in

seiner Ausgabe vom 4. April 1977 der
religiösen Seite von Daniel Beils
Diagnose angenommen und verkündet unter

dem Titel «Nichts ist heilig», dass
sich Psychologen und Soziologen fragen,
ob die moderne Industrie-Gesellschaft
einen neuen Glauben braucht. Der Spiegel

stützt sich dabei auf den Soziologen
Bell ab, der «das Glaubensproblem»
als «das wahre Problem» der
westlichen Welt von heute hält. Bell ist
davon überzeugt, dass das «Schlachtfeld
der modernen Kukur» eines Tages eine
«religiöse Antwort» hervorbringen werde.

Denn keine Gesellschaft könne ohne
Religion bestehen. Die gesellschaftliche

Bedeutung der Rehgion unterstreicht
Bell, indem er Rousseau paraphrasiert :

Jede Gesellschaft werde entweder durch
eine Miliz oder durch eine Moral
zusammengehalten - Moral aber gebe es

nicht ohne Religion. Beils Diagnose
läuft auf die Erwartung hinaus, dass

eine Erneuerung der Religionen (und
deren Versöhnung untereinander)
bevorstehe.

Was geht hier eigentlich vor, wenn
Soziologen, also Wissenschaftler, nach
Gott rufen? Welchen Gott rufen sie
herbei? Diese Fragen sind um so
berechtigter, als gleichzeitig bei den Theologen

ein umgekehrter Vorgang immer
stärker sich bemerkbar macht. Ein grosser

Teil der heutigen Theologie setzt
ihren Stolz daran, sich als gesellschaftlich

verpflichtet zu verstehen, ja den
gesellschaftlichen Auftrag zum Inhalt des

Glaubens überhaupt zu erklären. Die
Tiefendimension droht dabei verloren
zu gehen, und die Flucht in die Politik,

in die Gesellschaftskritik und das

gesellschaftspolitische Engagement bietet

sich der Theologie als befreiende
Kompensation an. Tatsächlich ist die
«Gesellschaft« heute so etwas wie die
«Grosse Mutter» geworden, während
gleichzeitig die «Gott-ist-tot-Theolo-
gie» und «christlicher Atheismus»
grassieren. Eine Repräsentantin dieser
theologischen Richtung, Dorothée Solle,

fragt sich, was Gott denn noch zu
tun habe. Kriege und Inflationen wer-



682 KRITIK UND REPLIK

den von Menschen gemacht, vor Pok-
ken kann man sich durch Impfung und
gegen Hagel durch Import schützen.
Gott sei arbeitslos, sobald der Mensch
wirkhch wissenschaftlich denke und die
Welt nach wissenschaftlichen Grundsätzen

gestalte. Der SündenfaU Uegt für
Dorothée Solle in den geseUschafthchen
Strukturen, die den Menschen
unterdrücken und entfremden. Bei diesen
Strukturen handle es sich aber nicht
um ein unabänderliches Schicksal,
sondern um etwas, das von Menschen
gemacht und geändert werden könne.

Was soUen wir von diesem
merkwürdigen RoUentausch halten, wonach
heute Soziologen nach «Gott» und
Theologen nach «Gesellschaft» rufen?
VieUeicht kann uns eine Analyse des

Zeitgeistes helfen, dieses denkwürdige
Phänomen etwas zu erhellen. C. G. Jung
hat einmal darauf hingewiesen, dass die
sogenannte Gegenwart immer nur eine
dünne Oberflächenschicht ist. Zum
Beispiel gab es in der christlichen Ära
des 4. und 5. Jahrhunderts nur sehr
wenige Christen, die den Geist des
Christentums einigermassen erfasst
hatten; die andern waren noch so gut
wie heidnisch. Auch das Beispiel der
«europäischen Frau» illustriert nach
Jung den gleichen Sachverhalt. Die
Frau, welche die europäische Gegenwart

ausdrückt, finden wir vorab in
den grossen Zentren. Je weiter wir uns
vom Einfluss der grossen Zentren
entfernen, desto mehr schreiten wir in der
Geschichte rückwärts, und wenn wir in
einem entlegenen Tal oder Dorf
anlangen, so können wir unter Umständen

noch dunkles Mittelalter antreffen.

Analog verhält es sich mit dem
heutigen Zeitgeist, bei dem wir ebenfalls
verschiedene Stufen erkennen können.
FaUs mihtärische Begriffe hier nicht

fehl am Platze wären, so müsste man
direkt von Vorhut, Gros und Nachhut
sprechen.

Die grosse Majorität der Zeitgenossen

wird noch von einem ungebrochenen

Fortschrittsglauben getragen,
der auf einem ungestörten Vertrauen in
die menschliche Ratio beruht. Mit
Wissenschaft und Technik scheint der
Mensch aUes machen zu können.
Selbst das Schicksal scheint machbar
geworden, und der Mensch glaubt, den
Schlüssel für seine Erlösung in den

eigenen Händen zu halten. Wenn heute
noch nicht aUes zum besten bestellt ist,
so hegt es aus der Sicht des

Fortschrittsgläubigen daran, dass noch nicht
alle Lebensbereiche mit den gleichen
wissenschafthchen Methoden oder der
gleichen systematischen Hartnäckigkeit
angegangen worden sind. Dies gelte
insbesondere für den Bereich der GeseUschaft,

der sich als erfolgversprechender

Ansatzpunkt für die Gestaltung der
Zukunft anbietet. Aus dieser Sicht
erscheint dann die Veränderung der
GeseUschaft als die entscheidende Aufgabe
der Gegenwart. Anders die Haltung
einer Minorität von Zeitgenossen, die
sich die Zukunft nicht mehr als blosse

Extrapolation der Gegenwart vorsteUen
kann. Sie hat ein Sensorium für die
Grenzen des Machbaren und für die
Einseitigkeit der rationalen Denkungsart.

Deshalb wird vor der blossen
Aktion ein grundlegendes Umdenken
gefordert.

Der merkwürdige Vorgang, wonach
heute Soziologen nach «Gott» und
Theologen nach «GeseUschaft» rufen,
erfährt durch die vorstehenden Betrachtungen

über den Zeitgeist eine gewisse
Erhellung. So kann es eben vorkommen,

dass Theologen, vielleicht trotz
progressiver Gebärde, mit Nachhut-Ge-



KRITIK UND REPLIK 683

fechten beschäftigt sind. Und ebenso
kann es vorkommen, dass Wissenschaftler

bereits weiter denken und in der
Vorhut marschieren. Zu diesen gehört
auch der Soziologe Daniel BeU.

Im Rahmen dieses Artikels kann
nicht näher auf die Richtung des
geforderten Umdenkens eingegangen werden.

Karl Jaspers hat einmal unsere
geistige Situation so charakterisiert:
Das technische Zeitalter hat unsere
Denkungsart selber technisch werden lassen.
Von den fabelhaften Leistungen im
Bereiche des Machbaren geht die Sugge¬

stion aus: worauf es eigentlich ankomme,

sei auf eben solche Weise zu
machen. Durch die täglichen
Lebensbedingungen wird uns diese Denkungsart
eingeprägt und eingeübt, unter Schwächung

und schliesslicher Vernichtung
aller anderen, nun überhaupt nicht mehr
verstandenen Denkungsart. Dass Daniel

Bell als Soziologe dieser Suggestion

nicht erlegen ist, wollen wir an
dieser Stelle mit Genugtuung vermerken.

Armin Baumgartner

TERRORISMUS-BEKÄMPFUNG

Aus einer Zuschrift zur «Ersten Seite»
des Septemberhefts mit dem Titel «Die
provozierte Demokratie»:

«Terroranschläge sind Kriegshandlungen,

nur in besonderer Form. Ihnen
ist deshalb nach dem Grundsatz zu
begegnen : <A la guerre comme à la guerre. >

Für die von Ihnen vertretene <

Gratwanderung > habe ich keinerlei
Verständnis. Sollen wir etwa die Demokratie

bis zum Harakiri ad absurdum
führen? Ich finde, dass in jedem
Gebiet, wo Terrorakte unter Zerstörung
von Menschenleben begangen werden,
das Kriegsrecht einzuführen ist.
Paramilitärischen Handlungen kann nur mit
mihtärischen Mitteln begegnet werden,
sonst hat ja das Heer, sowohl gegen
äussere wie innere Angreifer geschaf¬

fen, keinen Sinn mehr, und wir können

uns die Ungeheuern Verteidigungskosten

füglich sparen. Der grosse Fehler,

der mit wenigen Ausnahmen
(Israel) immer noch begangen wird,
ist, Terrorakte als Vergehen nach einem
zivilen Strafrecht zu behandeln mit
allen Rechtsmitteln, welche den Tätern
zugestanden werden. Je weniger der
Staat den Terror wirksam unterdrük-
ken kann, desto schwieriger wird es auf
die Länge sein, da er sich nur unter
Einschüchterung, schweigender
Duldung oder gar Mithilfe der Bevölkerung

halten kann. Die Bekämpfung ist
aber nur mit einer durch Streitkräfte
gesicherten Bevölkerung möglich. »

Daniel Bodmer


	Kritik und Replik

