
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 57 (1977-1978)

Heft: 8

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

NEUE DEUTSCHSPRACHIGE LYRIK

In den letzten zwei, drei Jahren hat
sich die lyrische Szene grundlegend
geändert. Vorbei sind die Zeiten so
stürmischer wie unduldsamer Aufklärung,
die alle Lebensbereiche erfasste, vorbei
die ideologisch abgesicherten
Sprachspielereien: Engagierte und konkrete
Poesie, die ein Jahrzehnt lang die
Gemüter und den Markt beherrschten,
haben ihren verbissenen Unfehlbarkeitsanspruch

mangels Aktualität aufgeben
müssen. Gemeinsam war beiden
Bewegungen, dass sie sich nicht als Literatur,

schon gar nicht aber als Poesie
verstanden wissen wollten; Anleitung
zur politischen Aktion beziehungsweise
Aufklärung über den gesellschaftlichen
Missbrauch der Sprache war ihr erklärtes

Ziel. Für die mehr oder weniger
legitimen Jünger von Marx und
Wittgenstein war der Mensch einzig als
Funktionsträger von Belang; in einer
typisch deutschen Verabsolutierung sah
man ihn nur noch als Objekt des
schlechten Bestehenden, nämlich der
kapitalistischen Produktionsverhältnisse.

Poesie im herkömmlichen Sinne, als
schöpferischer Ausdruck, als Kunstform,

war von dieser einerseits psycho-
soziologisch, andererseits logistisch-lin-
guistisch bestimmten Ästhetik der
Veränderung aus unmöglich; angestrebt
wurde eine kritische, auf Wissenschaft
gegründete Dichtung, die jederzeit in
gesellschaftliches Handeln umschlagen
und von ihm überholbar sein sollte.

Diesem so schlüssigen Konzept schadete

allerdings eines: Es war zu
vernünftig, zu sehr auf guten Willen
gebaut, als dass die Texte, die schlechten
Gewissens trotzdem nach ihm
angefertigt wurden, dem Anspruch hätten
genügen können, den man in irgendeiner

Form an Poesie immer stellen
wird: Dass sie, und sei es anhand
ökonomischer Bedingtheiten des täglichen
Lebens, grundsätzliche Aspekte des
Daseins wie Liebe, Traum, Schicksal und
Tod, klarer, konzentrierter sichtbar
macht, als sie für gewöhnlich ins
Bewusstsein treten. Natürlich suchte man
nun nicht etwa nach dem Fehler im
aufklärerischen Konzept, sondern
unterdrückte, ja diffamierte öffentlich alle
menschlichen Bedürfnisse, die nicht hin-
einpassten. Liebe im Gedicht zum
Beispiel, falls sie nicht das Schema vom
sexuellen Rollenzwang bestätigte, war
als privat verpönt, Träumen höchstens
nach vorheriger Lektüre Freuds gestattet,

und wer gar metaphysische Regungen

verspürte, hatte solche Anwandlungen

von Innerlichkeit gefälligst auf seine
faschistoide Charakterstruktur
zurückzuführen. Schliesslich erlitt die ideologische

Überhitzung solcher Poetik ihren
unvermeidlichen Kollaps; die Literatur
wurde kurzerhand für tot erklärt, und
die radikalsten Aktivisten gelangten zu
der Einsicht, die ihre scheinbaren oder
echten Widersacher seit eh und je
gehabt hatten: dass Poesie, weil sie als be-



656 NEUE LYRIK

sondere Form der Sprache notgedrungen

Kunstcharakter trägt, zur Politik
nicht tauge

In dieser Anfang der siebziger Jahre
erreichten Situation wurden die ersten
Versuche unternommen, aus der Sackgasse

herauszukommen. Eine hilfreiche
Rolle spielte dabei die junge amerikanische

Lyrik, die zwar mit der
deutschen den verzweifelten Protest gegen
alles Bestehende geteilt hatte, aber von
jeder politischen Theoriebildung
verschont geblieben war: aufgrund einer
regen Übersetzertätigkeit aus dem
Amerikanischen rückten Namen wie Frank
O'Hara, Allen Ginsberg und Charles
Bukowski ins Bewusstsein - der in den
fünfziger und sechziger Jahren in
Deutschland vorherrschende Einfluss
der Übersetzungen aus den romanischen

Sprachen mit ihren Poesien nahm
entsprechend ab. Die rasante, zerstörerische

Grossstadt mit ihren besonderen
Lebensformen, der Anbruch des
Weltraumzeitalters, die veränderten
Beziehungen zwischen den Generationen und
Geschlechtern, die Medienwelt mit
ihren Reizen und Gefahren beschäftigten

von nun an in steigendem Masse
eine junge deutsche Generation, die den
Krieg nur noch vom Hörensagen kannte
und nach allen ideologischen
Aufschwüngen und Enttäuschungen der
letzten Jahre vor allem eines wollte:
leben. In diesen Jahren begannen Lyriker

zu schreiben, die man wegen ihrer
erklärten Wahlverwandtschaft mit ihren
nordamerikanischen Kollegen die
Deutschamerikaner nennen könnte:
Rolf Dieter Brinkmann, Nicolas Born,
Jürgen Theobaldy. Es kam das Schlagwort

von der Neuen Subjektivität auf,
die Umgangssprache wurde ins Gedicht
geholt, man überbot sich, was Sujet
und Form betraf, in bewusster Banali¬

tät, wobei der Stammvater der
amerikanischen Vorbilder, W. C. Williams,
Pate stand. Was auf dem Gebiet des

Romans schon vor über zwanzig Jahren

geschehen war, holte die Lyrik
nach: Sie übernahm amerikanische
Techniken zur Aneignung der modernen

Umwelt. Bereits im ersten
Stadium des amerikanischen Einflusses
wurden jedoch gewisse Abstriche
gemacht: Man vermied gleichsam
Abgründe und Höhen, verzichtete einerseits

auf allzu saloppe Kundgebungen
von Sexualität und verdrängte andererseits

den metaphysischen Bereich, der
bei den Amerikanern als echte oder
modische Adaptation östlicher Geistigkeit
Ausdruck findet. Der amerikanische
Impuls wird dann immer besser, aber
auch gar zu zahm deutschen
Gegebenheiten angepasst und geht schliesslich

in einheimischen Tendenzen auf.
Ihren Spannungsreichtum, ihren
ausholenden sprachlichen Gestus hat die
neue Bewegung in ihrer deutschen
Ausprägung weitgehend eingebüsst zugunsten

einer genaueren formalen
Durcharbeitung. Tritt diese in Verbindung
mit kleinmeisterlichem Handwerksstolz
auf, ist die Idylle leider nicht mehr
weit.

Während sich in den Gedichten der
heute zwischen Fünfunddreissig- und
Fünfundvierzigjährigen, die zumeist
durch die revolutionäre Studentenbewegung

hindurchgegangen sind,
ironisch gebrochene Enttäuschung und
Lebenswille die Waage halten, tragen
die Arbeiten der in den aufklärerischen

Zeiten auf beschämende Weise
totgeschwiegenen, fast vergessenen
Dichter der älteren Generation das
Zeichen der Vereinsamung und des
gelassenen Standhaltens. Mit Ausnahme
der Nachlassbände Paul Celans sind sie



NEUE LYRIK 657

erst in den letzten Jahren wieder
«marktfähig» und, wie das Beispiel
Ernst Meister zeigt, sogar wieder
preiswürdig geworden. Das ändert nichts
daran, dass ihre poetische Grundeinstellung,

die Welt des Menschen trotz
und nicht mit Hilfe ihrer Gesellschaftlichkeit

zu deuten, mit der der Jüngeren
nicht zu vereinbaren ist. Die Kluft
zwischen ihrer Poesie der Innenwelt, der
eigenwilligen, doch stets strengen Form,
des irrationalen Bildes einerseits und
der redseligen, lebenszugewandten,
trotz aller Chaotik rätsellosen Poesie
ihrer Gegenspieler andererseits scheint
unüberbrückbar. Damit die jüngere
deutsche Lyrik mehr ist als nur ein
Zeitdokument, müsste wahrscheinlich
die Enttäuschung über unerfüllte
gesellschaftliche Hoffnungen erst ins Positive

umschlagen, in eine Konzeption,
die soziale Gegebenheiten zwar einbezieht,

den Menschen aber nicht
ausschliesslich als soziales Wesen begreift.

Sechs Jahre nach Paul Celans Freitod
ist postum die wohl letzte
Gedichtsammlung Zeitgehöft1 erschienen, 1969

bis 1970 geschriebene Arbeiten, die im
ausgemergelten, verkürzten, durchweg
überschriftslosen Sprachgestus an die
Gedichte von Schneepart anschliessen.

Die Lektüre Celans ist spätestens seit
Atemwende zu einem immer schwierigeren,

oft im echten Wortsinn
hermetischen Abenteuer geworden; zudem
verstellt die Fülle von Sekundärliteratur
häufig den unbefangenen Zugang zu
einem Werk, das den Kommentar
braucht wie kein zweites lyrisches im
deutschen Sprachbereich der
Nachkriegsliteratur. Dieser unaufhebbare

Widerspruch verweist jede Besprechung
in eine zwielichtige Situation. Was kann,
was soll sie leisten? Vielleicht am ehesten

den Ort in der Zeit andeuten,
den ein solches Werk einnimmt, das

kein Werk mehr sein will, sondern
Abfolge gehetzter poetischer Augenblicke,
deren jeder das Absolute erfassen möchte.

Diese Gedichte fügen dem Werk
Celans, wenigstens nach erster Lektüre,
nichts Neues hinzu; sie akzentuieren

nur seinen nach innen gerichteten
Verlauf, seine auf tödliche Vereinsamung
zielende Richtung. Überall taucht das

bald Gott, bald geliebtes Gegenüber,
bald eigenes, aber fremdgewordenes
Ich meinende Du auf, überall wird es in
die Gefühls- und Denkbewegung einer
Bildwelt hineingenommen, die bei allem
oft forcierten Wirklichkeitsbezug
verselbständigt wirkt. Celan hat das absolute

Gedicht um der Dimension des

Absoluten willen bis zuletzt durchgehalten,
aber um den Preis, dass das Gedicht
an Wirkhchkeit verlor. Alle einmontierten

Daten der Realität, von der Geologie

bis zum Weltraumflug, dienen einzig

und allein der Verwirklichung einer
inneren Szene, in der der Mensch mit
dem Absoluten konfrontiert wird, und
zwar so ausschliesslich, dass dieses

Absolute anders als dichterisch nicht mehr
gelebt, begriffen, umgesetzt werden
kann. Nichts, Nirgend, Wüstensinn,
Wahn, Ewigkeitskiirren sind denn auch
die Schlüsselbilder dieser letzten,
todeserfüllten Gedichte, von denen eines
Celans Tod vorwegnimmt:

DU WIRFST MIR Ertrinkendem
Gold nach :
vielleicht lässt ein Fisch
sich bestechen.



658 NEUE LYRIK

Memento und Bild2, dieser Titel des

neuen Gedichtbandes von Erich Arendt
(geboren 1903 in Neuruppin) könnte
als Motto über seinem gesamten
dichterischen Werk stehen, soweit es in der
DDR entstanden ist. Formal und
inhaltlich anders als Johannes Bobrowski,
teilt Arendt mit ihm die Auffassung der
Poesie als Akt der Erinnerung, der
Beschwörung vergangener Lebenszeit, mit
dem Unterschied, dass es sich bei
Arendt nicht um das Land der Kindheit

handelt, sondern um die fremde
Wahlheimat der Emigration. Arendt
hat als Kommunist auf seiten der
Republik im Spanischen Bürgerkrieg
mitgekämpft und Jahrzehnte im südamerikanischen

Exil zugebracht, wo er den
Grundstein zu seinem Übersetzungswerk

legte, das so glanzvolle Namen
wie Neruda, Aleixandre und Hernandez
vorweisen kann. Seine durchaus
mediterranen Gedichte sind ganz nach
innen zurückgenommen, wirken mit ihrer
kargen Sprache wie ausgewaschener
Karst mit scharfen, schmerzenden Graten

und dunklen Hohlräumen. Kein
Gramm Fett, alles nur Muskeln, ja reiner

Knochenbau; etwas Statisches,
Starres beherrscht diese eigenwilligen,
manchmal auf Celan verweisenden
Strophen (nicht umsonst ist das letzte
Gedicht des Bandes Celan gewidmet) mit
ihren geballten, plastischen Bildern, die
ihre Herkunft aus der spanischen Welt
nicht verleugnen. Der Rhythmus ist
kleinteilig gebrochen, Inversionen zwingen

zum Vor- und Rückwärtslesen, so
dass nie der Eindruck des Fortlaufenden

entsteht, eher des Beharrens auf
einer immer gleichen, sich selbst
variierenden Erfahrung. Aber was bei Celan
hermetische Erfahrung im ursprünglichen

Wortsinn ist, bleibt bei Arendt
das schicksalhafte Erleiden der Verban¬

nung selbst nach der Heimkehr in das
Deutschland seiner Wahl, einem Hier
und Jetzt, dem Arendt auch in diesem
Band mit keiner Zeile Rechnung trägt.
Auf diese Weise entstehen seltsam
träum- und trancehafte, doch taghelle
Gedichte, die die Glückserfahrung des
Südens mit dem Unbehaustsein in der
Gegenwart vereinen: Die Einsamkeit
der früher äusseren, jetzt inneren
Emigration erfährt eine rückwärts
gewandte, mediterran-rauschhafte
Kompensierung, die von geradezu metaphysischer

Schwermut überschattet wird.
Das zeigen Gedichte wie Die Stümpfe,
Die Schlucht, Kein Korn kein Rauch,
Ein Drohen. Abgesehen von dem
Prosagedicht Hafenviertel II bleibt die
Romania Erich Arendts eine durch
gelegentliche Reisen wiederbelebte
Erinnerungskulisse, eine Seelenlandschaft
ohne Gegenwartsbezug, in die reale
Daten, mythische Anspielungen und
Selbstgespräche mit Kampf- und
Dichtergefährten eingeblendet werden.
Hölderhns «... dass im Finstern für uns /
einiges Haltbare sei» ist dem Band als
beziehungsreiches Motto vorangestellt.
Hier wird das Ausharren in der
finsteren Welt Gedicht:

Hauchlose Kälte
das Schweigen
bewächst:
bis ins Ungestalt vor
dies andre, das
älteste Wort:
Verheissungslos

Max Hölzer, 1915 in Graz geboren,
hat wie Paul Celan Paris zum
freiwilligen Exil aus dem deutschen Sprachbereich

gewählt. Seine frühen Ge-



NEUE LYRIK 659

dichte standen im Bannkreis des
Surreahsmus, aus dem er sich in den sechziger

Jahren allmählich löste, wobei er
vorwiegend mediterrane Umwelt in dieses

aufgelockerte Sprachgefüge einbezog.

Seine geistige Entwicklung lässt
sich an den Titeln der beiden vorigen
Gedichtbände Nigredo und Gesicht ohne
Gesicht ablesen : verweist dieser auf
visionäre Erfahrungen, bedeutet jener den
ersten alchimistischen Läuterungsgrad.
Die Titel der neuen Gedichte Mare oc-
cidentis / Das verborgene Licht j Chry-
sopöe 3 sowie auf Kabbala und Alchimie
anspielende Anmerkungen bestätigen
diese geistige Position. Aber Hölzer ist
kein Symbolist, es geht ihm um die
Verkörperung seiner Erfahrungen in der
Wirklichkeit. Diese ist fast immer
mediterran, was dazu beiträgt, dass ein
Gleichgewicht von Aussen und Innen,
von Sinnlichkeit und Transzendenz
zustandekommt. Das gilt vor allem für
die Prosagedichte, die scheinbar nur
Landschaft beschreiben, dabei aber ein
inneres Geschehen sichtbar machen, das

sozusagen parallel zur Natur verläuft.
Problematischer erweisen sich die
Versgedichte des Mittelteils schon deshalb,
weil hier der Einfluss Celans übermächtig

ist. Zeilen- und Wortbrechungen,
Bilder und Neologismen wie Königsfassade,

Nirgend-Glanz, Wolken- und Er-
denzwiepracht schaffen ein geistiges Klima,

das dem Celanschen zum Verwechseln

ähnlich ist, allerdings aufgrund seines

südlichen Lichtes heiterer ausfällt.
Hölzer hat mit diesen Gedichten die
regelmässigen Langzeilen seines vorigen
Bandes aufgegeben, nicht aber das

gleichsam innere Sprechen, das
immerwährende Selbstgespräch ohne jeden
umgangssprachlichen Beiklang, ohne
Einbeziehung des Mitmenschen.
Dadurch gerät er wie Celan in ein wohl

unausweichliches Dilemma. Die
innere, auf Absolutes gerichtete Erfahrung

der Vision, des Traums bleibt an
ein Ich gebunden, dessen Sprechen trotz
Auflockerungsversuchen immer
Schriftsprache bleibt:

EIN FLÜGELPAAR schreibt,
sich faltend, sich
öffnend -
war' es
das Nun

Der hier spricht, macht die
Ausnahme-, die Grenzsituation zur
dichterisch einzig möghchen, er abstrahiert
völhg von seiner geseUschafthchen
Situation, zum Beispiel als Arbeitender,
und verzichtet darauf, von seinen
Mitmenschen solidarisch Kenntnis zu
nehmen. Alles wird hier - formal natürhch
anders als bei Rilke - Weltinnenraum.

Daher die thematische
Gleichförmigkeit solcher Gedichte, ihr
Ausweichen vor jeder zeitgenössischen
Problematik, ihr künstliches Ausser-der-
Zeit-Sein, das vielleicht mit der splendid
isolation von Dichtern zu erklären ist,
die sich bewusst den Zwängen und Krisen

entziehen, die mit der alltäglichen
Wirkhchkeit jener Sprache verbunden
sind, in der sie dennoch schreiben.

Das erste Gedicht in Ernst Meisters
neuem Band Im Zeitspalt4 beginnt mit
einem «Und»; Hinweis genug, dass
gewissermassen weitergesprochen wird im
Kontext des eindrucksvollen Meister-
schen Gesamtwerkes5. Ein Dichter des

sparsamen Ausdrucks, des gedankenschweren

Wortes ist Meister von jeher
gewesen; dieser Zug tritt nun mit be-



660 NEUE LYRIK

sonderer Prägnanz hervor. Seine kurzen,

überschriftslosen Spruchgedichte
mit ihren aus wenigen Worten
bestehenden Verszeilen gemahnen teils an
Haikus, teils an die Sinnreime des
Angelus Silesius; liedhafte, tragende
Rhythmen, die geeignet wären, Bewegtheit

zu evozieren, Rhetorik, soweit
sie blosses Ornament ist, und auch
Reime werden vermieden zugunsten
statischer, lakonischer Formen. So entsteht

- ein in der deutschen Literatur
seltener Glücksfall - Gedanken-Lyrik im
besten, unüblichen Sinne des Wortes.
Gedanken werden nicht nachträglich in
Verse gebracht, sondern gehen,
untrennbar von ihr, mit der Poesie überein.

Meister, der unter anderem
Philosophie und Theologie studiert hat, mag
sich durch dieses unmittelbar, unter
weitgehendem Verzicht auf Metaphern
ausgesprochene Denkerische seiner
Gedichte von Celan, Arendt und Hölzer
unterscheiden, andererseits ist er ihnen
durch die allen gemeinsame poetische
Abkunft von Hölderhn verbunden,
selbst wenn sie bei ihm nur
andeutungsweise, in einzelnen Wendungen
oder rhythmischen Figurationen, sichtbar

wird. Wie die drei Genannten
verbannt auch er Fakten und Daten des
AUtags, etwa der Arbeitswelt und der
Politik, aus seinen Zeilen, eine
Stilisierung, die bei ihm weder als Verarmung

noch als Flucht ins unverbindlich

Poetische wirkt, erwächst sie doch
aus der Konzentration auf das
übermächtige Thema dieses Bandes: Seine
Gedichte haben nicht nur formal
auffallende Ähnlichkeit mit Grabschriften,
sie sprechen auch unverhüllt vom Tod.
Daran lässt sich seine energische
Eigenständigkeit ermessen, vieUeicht auch die
uihrzehntelange Isolation, die eintreten
ufusste in einer Umwelt, welche sich bei

aUem gesellschafthchen Dissens in der
Verdrängung dieses dunklen Punktes
einig ist. Meisters Gedichte stehen

gleichsam unter dem Druck metaphysischer

Dimensionen, die das menschliche

Leben zu einem Augenblick, zu
einem Gedanken im Zeitspalt
zusammenpressen:

Im Zeitspalt
ein Gedanke gewesen
bis der Ewigkeitsschrecken
ihn umwarf.

Was folgt,
ist nicht Schlaf,
sondern Skelett.

Das wissen
die Verständigen aber.

Faszinierend an diesen Versen ist die
monumentale Einfachheit, mit der hier
Augenbhck und ewige Dauer, Jetzt und
Nachher ohne Spekulation ins
Gleichgewicht gebracht werden. Wer in so
absoluten Massstäben denkt, gerät
unweigerlich an die Grenzen der Sprache.
Celan, dem sich dieses Problem auch
steUte, hat ihre Auflösung durch
Zerstückelung von Sätzen und Worten
abgebildet. Meister wahrt die grammatischen

Zusammenhänge; seine Aussagen
schlagen nie ins Irrationale um,
belassen aber dem Geheimnis seinen
Raum. Er steht gleichsam fest auf dem
Boden, macht ihn aber transparent,
indem er mit dem Wort über das Wort
hinausgreift und StiUe als Leerraum in
seine Texte einbezieht.

II.

Ein Unbekannter ist er nicht, Wolfgang

Bächler, der heute in München



NEUE LYRIK 661

ansässige Lyriker, der bis zu Beginn der
sechziger Jahre vier Gedichtbände und
einen Roman sowie 1972 die Prosa
Traumprotokolle veröffentlicht hat, eher
schon ein StiUer im Lande, der sich
auf der hterarischen Szene nicht in den
Vordergrund spielte, obwohl er
Mitbegründer der Gruppe 47 war. Seine
Gedichte sind weniger vom Intellekt als

vom Vertrauen ins Atmosphärische, in
die Bedeutsamkeit der Sprache geprägt,
was weder dem Programm des
Kahlschlags noch dem der nachrückenden
Generation der sechziger Jahre
entsprach. Das dürfte erklären, warum erst
jetzt ein umfangreicher Auswahlband6
seiner Gedichte von 1950 bis 1963
sowie neuer Arbeiten erschienen ist. Das
Titelgedicht Ausbrechen erinnert nicht
zufäUig an die expressionistische Ära.
Bächler, 1925 in Augsburg geboren,
hat zwei hterarische Ausgangspunkte:
den Expressionismus, insbesondere
Benn, und die Naturlyrik eines
Lehmann, Loerke und Huchel. Dieses
unterschiedliche Erbe lässt sich selten auf
einen Nenner bringen. Bächlers
Gedichte schwanken zwischen Rausch und
Idylle; bald werden in versponnenen
Metaphern Traum, Wahn und Tod
umschrieben, bald durch exakte Beschreibung

unscheinbare Details gestochen
scharf belichtet. Das Stichwort
«Ausbrechen» ist mehrdeutig; im Gedicht
Bürger charakterisiert es die Lebensform

eines Schriftstellers, der dem
Befremden seiner Umwelt zum Trotz aus
dem Gefängnis sozialer Normen
ausbricht. Diese im Zeitalter der
Schriftstellerverbände nicht mehr
selbstverständliche Haltung ist für Bächlers
Lyrik unabdingbare Voraussetzung,
Voraussetzung auch für sein psychisches

Ausbrechen aus dem beschränkten

Bereich des Ich in die Erfahrung

des koUektiven Unbewussten, wie sie
das Gedicht Kollektivträume schildert:

Gejagt von den Büffeln Picassos,
erlöst von den Engeln Chagalls

wirbeln wir durch die Räume
schäumenden Blaus und Rots.
In den Bodensatz unserer Träume
sickert die Farbe des Tods.

In den frühen Gedichten schafft der
regelmässige Vierzeiler mit Kreuzreim
den notwendigen Rahmen für kühne
Verbindungen von Abstraktem und
Konkretem, Phantasie und Reahtät.
Wo auf diese Form zugunsten eines
moderneren Parlando verzichtet wird,
wirkt die Symbolik zuweilen etwas
gewaltsam, beispielsweise in dem 1956

geschriebenen, auf den Ungarn-Aufstand
anspielenden Gedicht Rattenpfiffe und
Möwenschreie: «Blutwursthäute im
FIGARO / und die zertretene
HUMANITÉ». Gerade in solchen Zeilen
bahnt sich jedoch eine Entwicklung
an, die zu den neueren, in freien
Rhythmen geschriebenen, reimlosen
Gedichten führt. Sie beziehen bisher
nicht poesiefähige Gegenstände und
Geschehnisse ins Gedicht ein, nähern
sich der Umgangssprache und sind
weniger auf den lyrischen Augenblick als
aufs Erzählerische angelegt. Dass Bächlers

unzweifelhaftes sozialkritisches und
politisches Engagement keinen
angemessenen Ausdruck findet, hängt sicher
damit zusammen, dass ihm plakative
Aussagen weniger liegen als leise Töne.
Zarte Übergänge, Wechsel der Tagesund

Jahreszeiten, Wachträume, Erinnerungen

und Ahnungen sind sein eigentliches

Thema: «Die gelben Mauern des

Sommers ergrauten. / Türen aus Rauch



662 NEUE LYRIK

gingen auf.» Das Schwebende,
Ungreifbare, das in solchen Versen
Schlüsselwörter wie Rauch und Asche, Grau
und Mond umgibt, ist stets von einer
Ahnung tiefer Gefährdung durchzogen.

Sie in Poesie verwandelt zu
haben, ist vieUeicht Bächlers überzeugendste

Leistung.

Jörg Steiner, 1930 in Biel geboren,
vertritt den Typus der engagierten Poesie,
wie er die deutsche Literaturszene
zwischen Mitte der sechziger und Anfang
der siebziger Jahre beherrschte. Der Titel

seines Gedichtbandes Als es noch
Grenzen gab7 kennzeichnet die
gutbürgerliche GeseUschaft der Schweiz vom
utopischen Standpunkt der Freiheit,
Gleichheit und Brüderlichkeit aus als
eine geschichthche Situation, die zum
Glück bereits der Vergangenheit angehört,

- ein Kunstgriff, der es ihm
erlaubt, die menschlichen Verhältnisse
gleichsam durch das andere Ende des

Fernglases in ihrer Kleinheit und
Kleinlichkeit anzuprangern. Steiner predigt
keine Ideologie, vermeidet den für viele
deutsche Engagierte so typischen Fehler,

das Gedicht zum politischen
Glaubensbekenntnis umzufunktionieren und
es dabei zu zerstören; mit viel menschlichem,

ganz unprätentiösem Einsatz
geht er immer vom Einzelfall aus. Da
ist die Neusiedlung, in der die
genormten Bewohner schon bei Lebzeiten
zu Toten werden; da sind die vergessenen

Alten Im Stadtasyl; da sind die
Residenzen der Angst, bewacht von
demokratischen Polizisten, damit den
Botschaftern der Diktatur kein Haar
gekrümmt wird; da gibt es den Be¬

richt eines Nicht-Ausgewiesenen, eines
italienischen Gastarbeiters aus dem
«Ferienparadies Schweiz im
Vierfarbendruck». Wie sehen diese kritischen
Gedichte aus, die so sehr vom Vorsatz,
vom Einsatz leben? An literarischen
Vorbildern im deutschsprachigen
Raum, etwa Tucholsky oder Brecht,
fehlt es nicht, doch lässt sich Steiner
nicht auf sie festlegen. Er schreibt
vergleichsweise konservative Gedichte,
was Vers- und Strophenbau, Bildprägung

und Gedankenführung angeht;
überall herrscht Nüchternheit und
Deuthchkeit in wohlausgewogener Syntax.

Diese Gedichte sind tatsächlich, wie
auf dem Waschzettel zu lesen steht,
«verstehbar, erlernbar». Das mag ihrer
Verbreitung, ihrer Anwendbarkeit für
soziale Aktionen zugute kommen, ist
aber nicht in jedem Fall ein Vorteil.
Auf dem Gebiet der politischen Lyrik
sind in diesem Jahrhundert Massstäbe
gesetzt worden, unter anderem durch
die Genannten, an denen sich der
engagierte Autor messen lassen muss.
Und hier wirkt Steiner bei allem
menschlichen Einsatz oft blass und
brav. Selten finden sich so beklemmende

Formulierungen wie « Du bist ein
bisschen gesteinigt worden, / ein
bisschen erschlagen, / ein wenig erdrosselt».

Und umsonst sucht man nach
zündenden, einprägsamen Sentenzen,
wie sie den Glanz der politischen Lyrik

von Heine bis Brecht ausmachen.
Ob es an den ausgeglichenen
schweizerischen Verhältnissen liegt oder daran,

dass Steiner sich vor grossen Worten

fürchtet? Jedenfalls, und hier trifft
er sich mit Bächler, ist eher die
Einzelbeobachtung, das Nachdenkliche,
Atmosphärische seine Stärke, wie das
schöne Verspaar von Im Stadtasyl zeigt :

«Sonnenblumen beugen sich über die



NEUE LYRIK 663

Alten, / der hypnotische Bhck macht
sie stumm -.» Am meisten ist Steiner
dort Dichter, wo seine Kritik nicht aus
Vernunft und gutem Willen kommt,
sondern sich aus einer sinnenhaften
Erfahrung entwickelt, wie in Langsam richtet

das Land sich auf:

Wo sich die Vorstadt ins flüsternde
Gras duckt

und aus den sandigen Gräben
Wohnblöcke stossen,

wo die Sehnsucht verrottet
und der Nebel an der Heckscheibe

gefriert:
Frost.

III.

Der überraschendste Gedichtband der
letzten Jahre ist zweifeUos Karin Kiwus'
Von beiden Seiten der Gegenwart8 ;
überraschend, weil sich in ihm die
Lebensspannungen der Generation zwischen
Dreissig und Vierzig zu einer Harmonie
klären, die auf einem labilen Gleichgewicht

von Enttäuschung und Erwartung
beruht. Ironisch gebrochene Utopie und
in sich gekehrte Resignation, wehrlose
Scheu und saloppe Umgangsformen,
scheinbare Überlegenheit der Vernunft
und heimliche Angst vor dem
Unbewussten werden von Karin Kiwus mit
leichter Hand ausbalanciert. Sie schreibt
eine rhetorische, tänzelnde Poesie mit
amerikanischem Einschlag, der eher auf
Auden als auf ihre Altersgenossen aus
der Neuen Welt verweist. Wo Gefährdendes

auftaucht, wird es zur Allegorie
stilisiert, also unschädlich gemacht,
erlaubt doch die Allegorie Identifikation
und Distanzierung zugleich, so in Herr

und Knecht, Der Sprung oder Ein
Karneval. Karin Kiwus teilt die Bildfeind-
hchkeit der meisten deutschen Lyriker
dieser Jahre nicht; sie konstruiert ihre
Bilder sehr bewusst und so
wirklichkeitsgetreu, dass man kaum merkt, ob
sie wirkhch aus der Erfahrung stammen

oder den Schnittpunkt von Emotion

und Intellekt nachträghch mit Reahtät

besetzen: «Es wird wieder /
unbesehen/ geschunkelt in den Kutschen die
rückwärts / abgefahren sind am Brunnen

vor dem Tore», heisst es, in
Anspielung auf neue konservative
Tendenzen, in Es wird wieder Zeit. Diese
Gedichte wirken frühreif, austariert;
wie bei Steiner findet man kaum etwas
Misslungenes, aUerdings auch nichts,
was über das Gekonnte hinaus begeistern

würde. Eine solche Ausgewogenheit

von Liebenswürdigkeit und Trauer,
Aufbegehren und Ernüchterung erinnert

an die angelsächsische, wohltemperierte

Sensibilität eines Holthusen;
sicher hat Karin Kiwus aber auch bei
Frank O'Hara gelernt, dessen lässige
Twens der Lunch Poems samt den
dazugehörigen Küchen in ihren Gedichten
Wiederaufleben. Überhaupt verweisen
der verquasselte Tonfall, die Rolle von
Essen und Trinken, modische Accessoires,

Party- und Bildungserlebnisse
mit ihrer Second-hand-Realität aus
Theater, Kino und Büchern auf Amerika,

wobei häufig gerade die origineU-
sten Einfälle ihre Abhängigkeit von
gewissen Vorlagen nicht verleugnen können,

entweder im Motivischen,
Atmosphärischen oder in der Montage von
Vers und Strophe. Ein erster Gedichtband

also, der eine vielversprechende
Etüde darstellt. Vielleicht ahnt Karin
Kiwus, welcher Bewährungsprobe sie

entgegengeht, wenn sie in dem
Kurzgedicht Satisfaction schreibt:



664 NEUE LYRIK

Weisst du

sagt der
angeschlagene Champion

neben mir an der Jahrmarktsbude
weisst du

sagt er kauend
eigentlich

schmeckt so eine Melone erst richtig
wenn du sie ausschaben kannst

mit deinen Krücken

Der dritte Gedichtband von Harald
Härtung, Jahrgang 1932, trägt den
programmatischen Titel Das gewöhnliche
Licht9 nicht zu Unrecht, denn das
beherrschende Thema dieser Gedichte ist
die Alltagswelt: Familie, Wohnen und
Reisen, Kindheits- und Jugenderinnerungen,

Älterwerden. Wenn trotzdem
nicht der Eindruck der Idylle
aufkommt, so liegt das an einem Hauch
ironischer Melancholie, der diese Verse
und Strophen durchzieht. Härtung
spricht leise, hinter vorgehaltener Hand,
ohne Auf- und AbschweUen des Tonfalls,

in einem gleichmässigen Rede-
fluss, der durch unmerkliche, jedoch
geplante rhythmische Variationen belebt
wird. Small-talk verbindet sich mit
einem kunstvollen Vers- und Strophenbau,

der ein solches Eigenleben
gewinnt, dass die Themen dahinter
zurücktreten. Der Eindruck, dass hier ein
Parlando um seiner selbst willen
vorgetragen wird, verstärkt sich noch durch
die verwendeten einfachen Wörter und
Bilder, das bewusste Beharren auf dem
Immer-Gleichen, das von schüchterner
Sensibilität zeugt: «In den Nächten
wenn deine Kindheit dich / aus dem
Schlaf treibt in ein blindes Weinen //
genügen da Worte wenn eine wort- /
lose Hand die zu dir schlüpft soviel

mehr // Frieden stiftet? Doch das erste
beste / Wort ist immer noch das beste

Wort» heisst es in Eklogen. Wie Karin
Kiwus, die aUerdings viel vitaler wirkt,
hat Härtung ein Gefühl für Ausgleich
im Leben; er hält die Dinge und
Probleme bewusst in der Schwebe, das
Verschwimmen der Rede, bedeutsames
Stocken und Abbrechen spielt eine

grosse Rolle. Hinter der Alltagswelt
mit ihren Urlaubsreisen, Ehegesprächen,

Partys und Interieurs - hier, wenn
auch gedämpft, der Einfluss der
Amerikaner - steht wie ein heimliches
Fragezeichen der Tod. Auch er wird nicht
dramatisch, eher schicksalsergeben in
Betracht gezogen, wie überhaupt viele
Gedichte schon im Titel Resignation
zum Ausdruck bringen: Möglicher
Sommer, Muss man nicht bei der
Ratlosigkeit, Eine Unzufriedenheit. Eine
Ausnahme macht das schöne Gedicht
Morgens um vier, das ähnlich wie W. C.
Williams' Danse Russe die Reinheit des

Erwachens in der Morgenfrühe, die
Zärtlichkeit für die jeden Tag neue
Welt feiert, mit einer Gefühlskraft, die
hier nicht durch kunstvollen Strophenbau

kanalisiert wird. Aber solche
Glückserfahrungen sind selten in dieser
Bestandesaufnahme des mittleren
Lebensalters, die vorsichtig und ernüchtert

feststellt:

angekommen oder nie
weggewesen sein - dieses

gewöhnliche Licht, ist es
Täuschung Erwachsensein Tod?

Rolf Haufs, 1935 geboren und seit 1960
in Berlin lebend, hat das Lokale,
Alltägliche in der Poesie bereits zu einer
Zeit in den Vordergrund gerückt, als



NEUE LYRIK 665

es noch nicht Mode war. Das zeigen
die Titel seiner früheren Gedichtbände
Strasse nach Kohlhasenbrück, Sonntage
in Moabit und Vorstadtbeichte. Sein

neuer, nach fast zehnjähriger Pause
erschienener Band Die Geschwindigkeit
eines einzigen Tages10 hat sich aus der
gelegentlichen Enge und Versponnen-
heit seiner frühen Arbeiten befreit und
hat mehr Atem, mehr Welt gewonnen.
Haufs schreibt prosaische Gedichte in
wechselnden Formen, die keinem
Rezept folgen; er kokettiert nicht, trimmt
nichts auf Wirkung, alles ist klar, deutlich,

einfach. Dabei ist seine
Wandlungsfähigkeit gross: es gibt kurze,
spruchartige Gedichte, längere
Erzählgedichte, regelmässige und unregelmässige

Strophen, plakative Satzreihungen
oder, umgekehrt, Satzverschleifungen.
Auf eine musikalische oder rhythmische

Eigenwirkung der Sprache verzichtet

er, sieht man von ein paar
Ausnahmen ab, etwa dem teilweise gereimten,

balladesken Abschied. Das sollte
nicht zu dem Schluss verführen, seine
Gedichte seien nicht durchgearbeitet,
dafür sind sie viel zu konkret und zu
genau. Der Einfluss der Amerikaner
ist auch bei ihm zu erkennen, entweder
thematisch wie in Salon Imaginaire, Lee
oder Fernsehfilm, amerikanisch, oder
verdeckter durch Anwendung von
filmischen Techniken im Montagestil. Im
Vergleich zu Karin Kiwus und Harald
Härtung wirkt Haufs nüchterner,
objektiver, was vielleicht von seiner
Erfahrung als Erzähler herkommt; er
setzt immer auf die Sache selbst, nie
auf Interpretation. Spricht er von sich,
ist es nicht das berühmte lyrische Ich,
das sich nach vorn spielt, sondern der
Zeitgenosse, die biographisch fassbare
Person: «Du hast genug mit deinem
Leben zu tun. / Also weitergehen, ob¬

wohl / Du weisst wie es ausgeht»,
heisst es in Asche und Seele. Dafür
treten die Dinge in den Vordergrund,
das bezeichnende Detail, das besonders
in assoziativen Verkettungen voll wirksam

wird. So im letzten Teil von
Grossmutter Maria; ihr geheimnisumwitterter,

sargähnlicher Geschirrschrank

mit seinem wohlbehüteten
Service - es hat die Farbe der Muttergottes

und der Sehnsucht - weckt im
Enkel Nostalgie nach einer heilen Zeit,
die ihm nur noch bruchstückhaft
zugänglich ist, untrennbar vom Wissen um
die Fragilität des Daseins:

Wie still war der Schrank mit den
hohen Türen

Hinter denen die Geheimnisse waren
Das blaue Geschirr, von dem ihre

kaum beweglichen Hände
Ein paar Stücke übrig liessen. Eine

Kanne. Zwei
Tassen. Vier Teller.

Dass zwei deutsche Literaturen zwar
noch nicht ausgebildet, aber doch im
Entstehen sind, zeigt sich in der Lyrik
deutlicher als in der Prosa, weil im
Gedicht Sprache und Thema enger
miteinander verbunden sind. Welcher
westdeutsche Lyriker hätte zum Beispiel,
wie der ostdeutsche Karl Mickel, im
letzten Jahrzehnt mit Liebesgedichten
ausgerechnet im Stil der englischen
Barockdichtung auftreten können? Was
bei uns als Professorenlyrik
erbarmungslos durchgefallen wäre, erregte
in der DDR als nonkonformistisch
beträchtliches Aufsehen. Mickeis Erstling
Lobverse und Beschimpfungen folgte als
zweiter Band 1966 Vita nova mea, der
bereits mit seinem Titel provozierend



666 NEUE LYRIK

auf Dante zurückgreift. Er ist ein
gekonntes Maskenspiel mit Tradition und
Moderne, mit offensichtlichem Rückzug
ins Private und heimlichem Aufbegehren,

das gerade auf dem Umweg über
die auch offiziell herausgesteUte
Uterarische Tradition mehr als deuthch werden

kann. In seinem neuen Gedichtband

Eisenzeit11 erweitert Mickel die
angeschnittene Thematik vorsichtig; sie
reicht vom Liebesgedicht über die
Landschaftsidylle bis zum pohtischen
Gedicht in der Nachfolge Brechts. Gleichzeitig

dämpft er sein formales Raffinement,

das sich in den vorangehenden
Bänden an formstrengen Sonetten,
verspielten Vierzeilern und Blankversen
geschult hatte. Feste Strophenformen gibt
es in seinem neuen Band kaum mehr,
der Reim wird durch Synkopierung
bewusst ironisiert, ebenso der Blankvers,
der zu meist kurzen Erzählgedichten
mit didaktischem Einschlag führt. Das
gesellschaftskritische Element, bedachtsam

auf Ost und West verteilt, ist
stärker geworden. Brechts Amerikakritik,

die bekannthch von versteckter
Bewunderung durchsetzt ist, wird in einem
Gedicht mit dem Titel Dickicht Brechts,
also unter Anspielung auf ein frühes
Brechtsches Stück, wiederaufgenommen.

Hörbar schwingt dabei die Sehnsucht

eines in der sozialistischen Provinz
Beheimateten mit. Andere Gedichte wie
Indianerfilm und Neubauviertel üben
zuweilen mit Kraftausdrücken gespickte
Kritik an gesellschaftlichen Zuständen,
wobei nicht selten an geheiligten Grundsätzen

gerüttelt wird. So heisst es in
Neubauviertel mit Bezug auf die
marxistische Ansicht, wonach das Sein das
Bewusstsein bestimmt: «Weil die Umwelt

den Menschen formt / Ist alles
genormt / In den üblichen Grössen», was
Mickel zu grotesken anthropologischen

Schlussfolgerungen anregt, die nicht
gerade zitierfähig, aber äusserst erheiternd

sind. Erheiternd auch die satirische

Verwendung eines klappernden
Alexandriners in dem Gedicht Kindermund,

wo ein sozialistisch abgerichtetes
Kind seinen in aUtägliche Schwierigkeiten

verstrickten Eltern altklug die
Leviten hest :

Was ist das für ein Krach? Was muss
ich, leider, hören?

Die Eltern sind entzweit und wollen
sich zerstören

Und mich mit ihnen mit! Oh wollet
doch bedenken

Von Schuld ist keine Spur die Sach
ist einzurenken

Dass du, Papa, studierst sollst du,
Mama, nur loben

Wenn du, Mama, bist müd sollst du,
Papa, nicht toben

Bei einer ganzen Reihe satirisch-kritischer

Gedichte ist Brechts Ton
durchzuhören, und zwar die Stimme des

Herrn Keuner, der bei Mickel Mottek
heisst und in Versen redet. Von diesem
Mottek wird in den Anmerkungen
gesagt, er sei Prof. Dr. Dr. h.c, Mitghed
der Akademie der Wissenschaften und
Ordinarius für Wirtschaftsgeschichte
an der Hochschule für Ökonomie;
er hat also den gleichen Beruf wie Mik-
kel selbst und darf wohl als sein
anderes Ich gelten, das hier öfter laut, ja
vorlaut recht ketzerische Einsichten zu
Papier bringt. Am eigenständigsten
sind die Gedichte, die Widergänger
genannt werden: teils phantastische, teils
surrealistische Verserzählungen mit
verblüffenden Überblendtechniken, etwa
Die Arena oder Die Träume. Solche
Arbeiten, die weniger diskursiv als
assoziativ aufgebaut sind, zeigen deuthch,



NEUE LYRIK 667

dass in Mickel noch andere Möglichkeiten

stecken als die witzige,
geistreiche Didaktik, mit der er sich bisher
erfolgreich nach allen Seiten
abgesichert hat, auch seinem Unbewussten
gegenüber, das sich hier zu Wort meldet.

Vielleicht nähert er sich damit
einem Punkt, wo er alles Erlernte, alle
Kunstgriffe aufgeben muss, um ohne
Rückversicherung zu sich selbst zu
finden. Das wäre doch, letztlich, was
Gedichteschreiber und ihre Leser, jeder
auf seine Weise, für sich erhoffen.

Brigitte Weidmann

xPaul Celan, Zeitgehöft, Späte Gedichte
aus dem Nachlass, Suhrkamp, Frankfurt
a.M. 1976. - 2Erich Arendt, Memento

und Bild, Agora, Darmstadt 1977. - 3Max
Hölzer, Mare occidentis / Das verborgene
Licht / Chrysopöe, Neske, Pfullingen 1976.

- 4Ernst Meister, Im Zeitspalt, Luchterhand,

Darmstadt und Neuwied 1976. -
6 Nach den Einzelausgaben ist 1964 im
Luchterhand-Verlag ein umfangreicher
Auswahlband der Gedichte von 1932 bis
1964 erschienen. - 6 Wolfgang Bächler,
Ausbrechen, Gedichte aus 30 Jahren, S.

Fischer, Frankfurt a.M. 1976. - 7Jörg
Steiner, Als es noch Grenzen gab,
Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1976. - 8Karin
Kiwus, Von beiden Seiten der Gegenwart,
Suhrkampf-Verlag, Frankfurt a.M. 1976. -
9 Harald Härtung, Das gewöhnliche Licht,
Neske, Pfullingen 1976. - 10Rolf Haufs,
Die Geschwindigkeit eines einzigen Tages,
Rowohlt, Reinbek bei Hamburg 1976. -
11 Karl Mickel, Eisenzeit, Rotbuch-Verlag,
Berlin 1976.

ANTONIA GUBSER, AUFENTHALTE

Antonia Gubsers Aufenthalte sind kurz
und bestimmt. Klar und vernünftig,

ohne jede Sentimentalität, ist die
Sprache. Nüchtern wird dargestellt : das
kleinliche Leben eines Angestellten, der
sich am Wunschtraum kühnen Bergsteigens

durch die Formularwelt seines
Büros hangelt, Eifersucht und
Selbstbewusstsein, Grossüberbauung aus der
Sicht einer Maus, die Verwandlung
eines unberührten Wiesen-Waldstückes
in eine moderne, übersWochenende
ausgestorbene Siedlung, der Ball in seiner
ersten Rundung als Weltkugel, in seiner

letzten als FussbaU. Ein längerer
Text ist dem Besuch einer Grossstadt
gewidmet.

Antonia Gubser hält sich lange
genug bei belanglos erscheinenden Tat¬

sachen auf, um aus ihnen ein verborgenes

Unbehagen ans Licht heraufzuholen.

Sie verweilt jedoch nicht, bis die
Kritik ins Weinerliche einer verlorenen
Idylle absinkt. Spannend ist diese nüchterne

Vehemenz, diese unvoreingenommene,

sachlich feststellende Kritik. Sie

reizt auf um ihrer Genauigkeit, ihrer
Treffsicherheit willen. Das Netz der
sachdienlichen Mitteilungen ist so eng,
dass es kein Entrinnen gibt.

Da heisst es zum Beispiel:

«Früher wurden die Städte innerhalb
der Mauern gebaut und heute innerhalb

der Strassen. »

Vom Fernsehen wird gesagt:
«Dabeisein ist unmöglich. » Faktisch stimmt



668 AUFENTHALTE

dieser Satz; das Fernsehen zwingt uns
zu Passivität, zum blossen Zusehen. Er
kennzeichnet aber darüber hinaus
unseren heutigen Zwiespalt: wir wollen
überall mit dabei sein, und haben ob
der Vielfalt der Angebote nicht mehr
die Kraft zur Konzentration auf eine
einzige Sache, um ganz bei ihr, dabei
zu sein, undistanziert.

Der verkehrsfreie Platz wird so
charakterisiert:

weichen in die Emotion, sondern mitten

Hineingehen ins gewohnte Einerlei
des Alltags, um das weitausgebreitete
und deshalb schwererkenntliche Muster
unseres Lebens in ein klares Bild
zusammenzuraffen. In dieser Konzentration

ist Härte, die Härte der Kraft.
1972 ist das erste Buch von Antonia

Gubser erschienen: «Gedichte». «Kante»

entspricht ganz und gar dem Tenor
von «Aufenthalte». Das Gedicht lautet:

«Da Augen und Ohren für einmal
nicht dem Diktat des Zwecks unterstellt

sind und nicht zwangsläufig
funktionieren müssen, beginnen sie
umherzuschweifen und im Gewohnten

das Besondere und Einmalige zu
entdecken. »

Diktat des Zwecks und zwangsläufig
Funktionieren machen unseren Alltag
aus. Fast unbewusst, jedenfalls
widerstandslos nehmen wir diese, uns unserer
Menschlichkeit, unseres freien Selbst
beraubenden Tatsachen an. Antonia
Gubser legt den Finger auf diese heiklen
Stellen. Sie schreit nicht, sie tobt nicht,
sie deckt nur auf und lässt das Aufgedeckte

offen. Sehr unpoetisch, ganz
ohne «Stimmung» scheint diese
Schreibart. Doch Poesie ist nicht Aus-

«Eine Kante
links - rechts
scheidend
wie ein Grat
zwischen Abgründen
widerstehend. »

So wenig braucht es, um Antonia
Gubser zu inspirieren, nur eine Kante.
Der Stil dieser Autorin könnte im
Sinne des oben zitierten Gedichts als

kantig bezeichnet werden: trennend
zwischen rechts und hnks, und
widerstehend den Abgründen, unsüchtig.

Dorothea Salvini

1 Antonia Gubser, Aufenthalte.
Bubenberg-Verlag, Bern 1977.

FLUCHT INS HERZ

Zu Günter Herburgers Roman «Flug ins Herz1»

«Obwohl wir vor Müdigkeit zitterten,
blieben wir, eng umschlungen, noch lang
auf dem obersten Balkon, sahen und
hörten dem Schauspiel zu, erhaben wie

ein Königspaar, das wir, in unserem
Land, bestimmt nicht mehr sein
würden.» So idylhsch, in einem italienischen

Dorf, enden Rosa Kaestle, die



ZU GÜNTER HERBURGER 669

Arbeiterin, ein Kind des Millionärs
Quatander im Bauch, und Johann
Jakob Weberbeck, Protagonist und Ich-
Erzähler in Güter Herburgers Roman
«Flug ins Herz». Begonnen hatte es
dabei ganz anders, ganz unten: W.
arbeitslos, geschieden, misslungener
Selbstmordversuch. Wie schafft man
das: vom Selbstmörder zum König?
Herburgers Antwort ist eine kunterbunte,

seitenfüllende, erfundene
Geschichte. Ihr Gerüst ist einfach:
Quatander, der Millionär, wird entführt.
Es geht dabei nicht um Geld, sondern
Rosa soll von ihm ein Kind bekommen.

Gleichzeitig soU Charly, ein
anderer Arbeiter, der reichen Schönheit
Hella Münz ein Kind machen. Damit
soU der Beweis geliefert werden, dass
Unterschiede der Begabung und des
Erfolges nicht von irgendwelchen
unbegreiflichen Mächten, sondern von den
realen Umständen, in denen man
aufwächst, geprägt werden. Das Kind der
Rosa, obschon von einem MiUionär
gezeugt, wird nicht dieselbe Entwicklung

nehmen, nicht dieselben Chancen
haben wie das Kind der Hella Münz,
dessen Vater doch ein Arbeiter ist.

Doch das Resultat dieses Experiments,

das im übrigen noch nicht
feststeht - «Flug ins Herz» ist der erste
Teil einer Trilogie -, ist weniger wichtig

als die vielen positiven und negativen

Erfahrungen, durch welche W.
allmählich aus der Verzweiflung zur Sere-
nität, aus der Bewusstlosigkeit und
Ohnmacht zu Wissen und Selbstbestimmung
gelangt. Da ihm jeder Gegenstand gut
genug ist, solche Erfahrungen zu
machen, wird der Roman zu einem
unendlichen, wertfreien Sammelsurium:
«Nichts verbrennen, nichts kaputt
machen», sagte ich. «Sondern sammeln.»
Der Konstruktivität sind damit in die¬

sem doch kritisch gemeinten Buch keine
Grenzen mehr gesetzt.

«Flug ins Herz» wird mit einem
ungeheuerlichen Anspruch verkauft:
«... ein weitgespanntes, grossartiges
Panorama dieser Jahre, erzählt vom Denken

und Fühlen, vom Arbeiten und Träumen

in diesem Land. Dieses Buch will
ein Stück Utopie wagen, ohne die unsere
Sehnsucht nach Glück nicht auskommen
könnte. » So der Klappentext. Die Utopie:

aus dem vom Denken getrennten
Fühlen und dem vom Arbeiten getrennten

Träumen in einer spätkapitahsti-
schen Gesellschaft soU Identität wieder
hergestellt werden. Über das Beschreiben

und Erfahren falscher Wirkhchkeit
hinaus soll Literatur utopisch eine bessere

Welt entwerfen. In einem
programmatischen Vorwort rechtfertigt
sich Herburger : «Die Literatur lebt nicht
für sich allein. Sie bangt, vergleicht und
hofft als Nutzniesser aller gesellschaftlichen

Ereignisse. Doch sie wird erst
wahr, wenn sie Gebäude errichtet, die
dann selbständig zu stehen vermögen
und nur noch der Phantasie angehören.
Deshalb sind Entführungen und Verführungen

des Buches nie geschehen. Sie
wurden erfunden wie auch alle persönlichen

und anderweitig intimen
Verstrickungen, mit der Absicht, Gegensätze,

unter denen wir leiden, vielleicht
für eine kurze Weile aufheben zu können.

Wäre jene Utopie nicht mehr
gestattet, sähe ich den Beruf eines Dichters

auch bei uns bedroht.»
Der Anspruch soU einmal durch die

Romanform eingelöst werden : der
Vereinzelung und der immer weniger
erfahrbaren Kontinuität der Geschichte
wird ein im Handeln und Leiden mit
sich identisches Individuum, der Held
W., entgegengesetzt. Das Sammelsurium

der Episoden soU durch die Tat-



670 ZU GÜNTER HERBURGER

sache, dass es immer W. ist, der sie
erlebt, zusammengehalten werden. Die
grosse Form macht den Mangel, von
dem beim Schreiben auch Herburger
ausgegangen ist, wieder gut. Verlorene
Qualität soU durch Quantität eingeholt
werden. Inhaltlich soll der Anspruch
erfüllt werden mit einer sich aUmähhch
über alles legenden Harmonie der
Gegensätze. Das Purgatorium ist für alle,
für Quatander, für Hella Münz, aber
auch für Rosa und für W., die Vorstufe
des Paradieses. Das gemeinsame Kind
Rosas und Quatanders wird so nicht,
wie beabsichtigt, zum Beweis ungerechter

Verhältnisse, sondern durch die
Vermischung des Blutes, die von Rosa und
Quatander bezeichnenderweise schon
vor der Zeugung vorgenommen wird,
zur Antizipation der klassenlosen,
versöhnten Gesellschaft. Der neue alte
Irrationalismus: das Blut, die Rasse tritt
an die Stelle der sozialen Klasse. Die
Versöhnung geschieht nicht in dialektischer

Aufhebung des Widerspruchs,
sondern in diffuser Vermischung. Aus
dem Unterschied zwischen Wirklichkeit
und Traum beziehe er Kraft, sagt
einleuchtend einmal jemand im Roman.
Je weiter aber Herburger seine Utopie
fortspinnt, desto mehr gefährdet die sich
einstellende Harmonie diesen
Unterschied, desto kraftloser und nichtssagender

wird sein Buch. Er gefährdet
seinen Anspruch, dass allein Utopie
Wahrheit beinhalten könne, und damit
nicht zuletzt seine Existenzmöglichkeit
als Dichter.

Die Wahrheitsaussage einer Utopie
kann nur in einer Aussage über diese,
unsere Welt bestehen. Durch das

«nicht», das der Begriff enthält, nimmt
sie dialektisch im Entwurfeiner besseren
Welt die schlechte bestehende Welt mit
sich. Die politische Relevanz aller Uto¬

pien bezog sich immer nur aus dem,
was sie über das Hier und Jetzt
auszusagen vermochten : in der Konfrontation,

im Gegensatz. Sie konnten also
gerade nicht als «Gebäude» verstanden

werden, die «allein zu stehen

vermögen». Sie sind überhaupt nicht
Gebäude, sondern Destruktionen. Das
aber ist nur möglich, wenn sie in der
Negation enthalten, was negiert werden

soll. So dürfen auch nicht «für
eine kurze Weile» die Gegensätze, unter
denen wir leiden, aufgehoben werden.
Eine Utopie müsste sichtbar gemacht
werden in der Bewusstmachung des
Leidens und des Unglücks. Herburger aber
hat dem Unglück und den Gegensätzen
von Anfang an misstraut: «Schlimme
Zeichen, wenn wir nur im Kampf und
Zwiespalt oder durch Verzicht Vorteile
gewinnen, als sei das Glück ein Fehler,

der jede Regel vermeidet. » So geht
das Leiden in Herburgers Utopie
allmählich verloren. Immer wieder hämmert

sich W., oder besser: hämmert
Herburger W. (denn über das blosse,
entfremdete Objektsein W.s in dieser
Gesellschaft hat sich Herburger mit
seinem eigenen, aufgeklärten Bewusstsein

hinweggemogelt) die neue Tugend
«Umsicht» ein; er ermahnt ihn,
seinen Zorn in Strategie zu verwandeln -
bis er verlorengeht. Das und die schon
auf der ersten Seite des Romans notierte

Grossvaterregel: «alles essen, alles
trinken und stets als letzte gehen»
machen W. immun gegen alles Gift,
Unglück und schlechte Wirklichkeit. Er ist
nicht umzubringen, ein tatsächlich
unteilbares Individuum. Aus Niederlagen
geht er gestärkt hervor. Das Unglück,
das ihm widerfährt, hat therapeutischen
Wert. Zuletzt erleidet er gar nichts
mehr. Wenn wir aber nur erkennen,
was wir erleiden, dann erkennt W.



ZU GÜNTER HERBURGER 671

auch nichts mehr, wird zum blindwütigen

Sammler. Das Sammeln tritt an die
SteUe des Erkennens.

Dieser Prozess der Entleerung ist
letztlich eine Folge der Sprache
Herburgers. In Deutschland und anderswo

zeigt sich, dass sozialdemokratisches
Pathos der «Macher» die Grenzen der
Freiheit nicht erweitert, sondern im
Gegenteil einengt. Herburger, der gegen die
Verengung der Grenzen der Freiheit zu
schreiben vorgibt, bewirkt mit gleichem
Pathos ebenfalls das Gegenteil. Ein
Beispiel : «An unseren Plätzen ereignete sich
Geschichte, selbst wenn noch viel
Lähmung hinderte. Täterschaft hing mit Wissen

zusammen, daraus folgerten Ziele,
jene würden Gefolgschaft nach sich
ziehen, die Macht herbeizwang.» In der
Geschliffenheit und Mühelosigkeit, mit
der Herburger formuliert, ist hier alle
Lähmung eliminiert. Das ist schlechte
Literatur: Inhalt, der nicht Sprache
wird. Oder umgekehrt: Sprache ohne
Inhalt, Sprache als blosse Deklamation.
Nicht eine schwache, schlechte Sprache
ist daran schuld, sondern eine grenzenlose,

präpotente - eine Sprache, die das
Schweigen nicht zulässt. Nur was
gesagt werden könne, sei wichtig, und
alles, was wichtig sei, könne gesagt
werden, steht einmal in Herburgers
Roman. Da ist sie wieder: diese
Immunität, diese UnanfäUigkeit für allen
Zweifel.

Die ganze Utopie ist so nichts
anderes als eine nostalgische Flucht in
eine verlorene Geborgenheit. So

ungenau und hohl wie die Sprache, so
verschwommen und idealistisch
abstrakt ist das, was als bessere Welt

vorgesteUt wird. Die angestrebte Identität

ist ein romantisches Verschwimmen,

das sich nicht an der Nichtiden-
tität in unserer Welt reibt und konkretisiert.

W's Träumen fehlt die Schärfe

von Visionen: «Im Traum geschah es

allemal, wenn wir bedenkenlos auszutauschen

anfingen, mit Flugechsen Bündnisse

schlössen, in Kristallen wanderten und,
sobald wir hungrig wurden, deren Echos
bündelten, mit ihnen von Gipfel zu Gipfel

hüpften und dann die Noten, die uns
Trittbrett waren, in Musik verwandelten,
bis der Morgen anbrach und das Kartenhaus

wieder zusammenfiel.» Utopie ist
mit Phantasterei verwechselt. Damit
fällt auch die Frage, wie man pohtisch
denkend und handelnd die Wirkhchkeit
verändern könne, weg. Auch hier ein
mystisches Verschwimmen, märchenhafte

Aktionen. Und wo das eigene Fragen

nicht mehr weiterkommt, bringt
die sprechende Rennsau Erlösung. Aber
auch sie ist nicht das Fabeltier, das

Wahrheit enthüllt, indem es das
Falsche überhöht. Die Rennsau stellt nicht
die Frage, sondern gibt die Rezepte:
«... denn die Erfüllung, die wir ersehnten,

beginne erst, wenn die Träume
betastet würden, und die Blumen, in deren
Kelch wir uns verkröchen, uns ausspuckten

mit dem Gebot, uns der Schönheit
zu stellen.» Rezepte, Erlösung: das

bringt nichts anderes mit sich als
Entmündigung.

Samuel Moser

1 Günter Herburger, Flug ins Herz,
Roman, Luchterhand-Verlag, Darmstadt und
Neuwied 1977.



672 KRIEG ALS ROMAN

KRIEG ALS ROMAN?

Die Internationalen Brigaden in Spanien 1936/'37 *

Vor etwas mehr als vierzig Jahren
bewegte die Weltöffentlichkeit ein Konflikt,

der von den einen als Einsatz für
abendländisch-christliche Werte, von
den andern als Einsatz für
fortschrittlich-liberale Zielvorstellungen bewertet
wurde: Der Kampf um die Hauptstadt
Spaniens. «No pasarân», lautete der
Kampfruf der Verteidiger, nachdem die
Angreifer bereits in die Vororte
eingedrungen waren und eine Niederlage sich
abzeichnete. Damals, in den ersten
Tagen des Novembers 1936, eilten
Freiwillige aus ganz Europa nach Madrid.
Darunter befand sich, unter vielen
anderen deutschen, antifaschistischen
Emigranten, der Schriftsteller Gustav
Regler.

Regler (1898-1963) wuchs in einem
gutbürgerlichen, katholischen Milieu im
Saarland auf. Nach der Teilnahme am
Ersten Weltkrieg und einem nicht
abgeschlossenen Studium gelangte er rasch
auf eine linksradikale Fahrbahn, die
ihn auch zum Eintritt in die Kommunistische

Partei Deutschlands bewog.
1933 müsste er ins Exil flüchten. Als
im Sommer 1936 der spanische Krieg
von den Nationalkonservativen
angezettelt wurde, weilte er in Moskau.
Dort hatten ihn eben die ersten Zweifel

am Kommunismus beschlichen. Das
von Stalin ausgehende und schnell um
sich greifende Misstrauen, das dann in
den Schauprozessen und den Massenmorden

seine Höhepunkte erleben sollte,

behagte ihm nicht. So wurde
Spanien, wie er später in seinen
Lebenserinnerungen festhielt, «der bedrohte
Freund, nachdem Russland sich als der
entartete herausgestellt hatte2».

Nach der Überwindung etlicher
Schwierigkeiten kam er via Paris Ende
September 1936 in Barcelona an. Als
erstes fiel ihm die «Losgelöstheit»,
das «Gefühl des bedingungslosen
Aufbruchs, des Bereitseins für eine totale
Änderung» auf3. Auch andere Schriftsteller

machten damals dieselbe Erfahrung4.

Bis zur Gründung der
Internationalen Brigaden versuchte er sich ein
Bild über die Situation zu machen;
dann wurde er politischer Kommissar
bei der XII. Brigade, die vom Ungarn
Paul Lukacz befehligt wurde. Sein erster
Einsatz erfolgte in Madrid.

Ein «Tatsachenroman»

An dieser Stelle setzt nun der Roman
ein, der indes weitgehend auf Tatsachen

beruht. Diese sind zweifelsohne
komprimiert, typisiert, was eben das
Romanhafte ausmacht. Die meisten
Personen können ziemlich leicht
definiert werden. Bei Albert handelt es

sich um den Autor selbst - dies war
sein Tarnname in Spanien -, bei Paul
um den Brigadegeneral Lukacz, bei
Werner um den vom Autor hochgeachteten

und aufopfernd sich einsetzenden
Arzt Heilbronn, bei Ludwig um den
kommunistischen Adeligen und Schriftsteller

Vieth von Golssenau alias Renn,
bei Hans um den legendenumwobenen
ehemaligen preussischen Obersten
Kahle. Andere werden von Anbeginn
mit ihrem richtigen Namen aufgeführt,
so etwa Pacciardi.

In neun unterschiedlich umfangreichen

Kapiteln schildert Regler die



KRIEG ALS ROMAN 673

Kämpfe der XII. Brigade. Zuerst müsste
der schon weit gediehene Angriff der
Franco-Truppen auf Madrid abgewehrt
werden. Bald konnte sie bei Pozuelo zum
Gegenangriff antreten. Aber keine Seite
erzielte eine Entscheidung, weder bei
Almadrones, Mirabueno und Algora,
noch bei Majadahonda, noch am
Jarama. Erst bei der Schlacht von Guadalajara

im winterlichen März 1937 siegten

die Internationalen. Im letzten
Kapitel führt uns Regler vor Huesca,
wo er kurz vor einem Angriff schwer
verletzt wurde.

Diese kriegerischen Geschehnisse in
der Zeit vom November 1936 bis Ende
Mai 1937 bildeten die zweite Phase des

grauenhaften Konfliktes. In der ersten
Phase nach dem 18. Juli 1936 wurden

die Fronten abgesteckt. Nach
Guadalajara und der erfolglosen Offensive
der republikanischen Armee vor Huesca
und bei Brunete wendete sich das Blatt
zugunsten der Nationalkonservativen,
denen in grösserem Umfang Waffen und
Material aus Itahen und Deutschland
geliefert worden waren. Ausserdem
wirkte sich das nun von den
Demokratien eingehaltene
Nichteinmischungsabkommen sehr negativ für die
Republikaner aus.

Eine mangelhafte Edition

Auf diesem Hintergrund muss das
Werk Reglers gesehen werden. Er
schrieb es 1937/38 während einer Tournee

in den Vereinigten Staaten, wo er
um finanzielle Unterstützung für die
republikanische Sache ersuchte. Das Buch
erschien aber erst 1940 in englischer
Übersetzung in New York unter dem
Titel «The Great Crusade». Seither war
das deutsche Originalmanuskript, so der

Klappentext, verschoUen. Im Nachlass
Reglers soU es dann, wie aus einem
sehr kurz geratenen Nachwort zu
entnehmen ist, aufgefunden worden sein.

Eine verlorene Textpassage von neun
Seiten wurde nach der amerikanischen
Ausgabe ergänzt.

Das ist leider alles, was wir über die

Entstehung des Buches in Erfahrung
bringen können. Diese Kürze ist
bedauerlich; sie lässt zahllose Fragen
unbeantwortet und muss als ein Negati-
vum kritisiert werden. Die Beschreibung
der angestellten Nachforschungen und
die Analyse ihrer Ergebnisse hätte sich
ohne Zweifel gelohnt. Der Lektoratsbearbeiter

ist, aus weiss ich welchen
Gründen, dieser Arbeit aus dem Wege

gegangen. Auch sonst finden sich einige
Fehler und Schludrigkeiten. Es heisst
nicht Bajadoz, sondern Badajoz (S. 377)
und nicht «befiehl», sondern «befiel»
(S. 400).

Unklar bleibt auch, auf was sich der
Romantitel bezieht. Hat ihn Regler selber

so gesetzt und auf Albert, also auf
ihn selber bezogen? Doch wohl kaum.
Auf den Arzt Werner, auf den in
seinem späteren Lebensbericht das Loblied
gesungen wird? Dann wäre dieser
Akteur sicher viel stärker hervorgehoben
worden. Wahrscheinlich bezieht sich der
Romantitel auf die Internationalen
Brigaden, was aus dem Untertitel «Roman
einer internationalen Brigade» hervorgeht.

Es stellt sich indes die Frage, welche

Bewandtnis es denn mit dem
englischen Titel hat. Dieser ist vermutlich
von Regler selber übersetzt worden.
Oder lautete der Titel des Manuskripts
anders Jedenfalls scheint es mir eigenartig,

von einer «Great Crusade» zu
sprechen, also ausgerechnet den von
der Franco-Seite aus propagandistischen

Gründen verwendeten Begriff



674 KRIEG ALS ROMAN

«Kreuzzug» zu gebrauchen. Das sind
nur einige Fragen, die sich aus dem
Titel ergeben und die man gerne
beantwortet hätte. Sie deuten die schlechte

editorische Quahtät an. Pressierte es

so mit der Herausgabe dieses Romans?

Der Kriegsroman eines Linken:
Heute noch aktuell?

Regler woUte mit seinem Roman die
Weltöffentlichkeit für die republikanische

Sache aufrütteln. Dieses Ziel
erreichte er nicht, da zum Erscheinungszeitpunkt

andere, schwerwiegendere
Ereignisse die spanische Tragödie
überschatteten. Hat das Werk uns heute
doch noch etwas zu sagen Diese Frage
muss gesteUt werden. Es ist nicht
selbstverständlich, dass ein bald vierzig Jahre
alter Kriegsroman, und um einen
solchen handelt es sich, aktuelle
Wertsetzungen beinhaltet, zumal auch Regler
gewissen Heroisierungen nicht entkommen

konnte: Seine Akteure sind selbstlos

sich aufopfernde Helden, die
untereinander in einer herzlichen Kameradschaft

verbunden sind. Ausserdem sind
sie stramme Kommunisten, die den
Abweichlern im eigenen Lager und der
trotzkistischen Partido Obrero de
Unification Marxista auch an der Front
den Prozess zu machen hatten.

War der Krieg so Ist Krieg auch so

poetisch, wie zuweilen der Eindruck
entsteht? Über Literatur und Krieg sind
gewiss schon fundierte Untersuchungen
angestellt worden. Für einen Menschen,
der keinen Krieg miterlebt hat, besteht
zwischen Literatur und Krieg ein grosser

Widerspruch: Krieg ist per se eine
gewalttätige, hässliche, verabscheuungs-
würdige Angelegenheit, Literatur ist
eher das Gegenteil. Der Versuch der

Kombination kann dann zuweilen
unglaubwürdig klingen, weil die Wirkung
zu schön tönt, etwa: «Die Läufe tasteten

aus den Gräsern, die MGs suchten
mit wackelndem Maul ihre Ziele
Albert war in der Musik wie in einem
Mantel...(S. 80).

Trotzdem mündet Reglers Roman
nicht in eine Verherrlichung des Krieges
aus. Im Gegenteil. Es handelt sich letzten

Endes doch um einen Antikriegs-
roman. Wie reahstisch wird der Tod
eines Soldaten beschrieben (S. 83f.);
wie eindrücklich wirken diese Absätze.
Unvermittelt stellt sich der Leser die
Frage: Warum dieser Tod? Die
Antwort: Dieser Krieg müsste sein, damit
das Böse besiegt wurde. Das konnte eine
Sinngebung sein, voraUem für Menschen
ohne Heimat, die für den deutschen
Interbrigadisten «wie ein Schmeichelwort

für den Vaterlandslosen» erklingen

müsste. Dazu kam der Glaube,
es wäre der letzte Krieg; nach dem Sieg
über den Faschismus würde dann der
allgemeine Frieden einkehren (S. 166).
Diese Vorstellungswelt manifestierte
sich speziell während der Schlacht bei
Guadalajara, wo die Internationalen
Brigaden durch Propaganda
beziehungsweise mit Argumenten, die mittels

Lautsprecher den Feind akustisch
beeinflussten, den grössten Triumph
errangen.

Auch als historische Quelle wertvoll

Das Buch Reglers ist nicht nur von
belletristischem, sondern ebenso von
historischem Wert. Es bietet einen guten
Überbhck über das erste Jahr des
spanischen Bürgerkriegs. Dabei wird
offensichtlich, dass in dieser Zeitspanne nach
der Ausscheidung der beiden Gegner in



KRIEG ALS ROMAN 675

ihren Gebieten eigentlich nur noch an
wenigen Frontabschnitten gekämpft
wurde beziehungsweise nur noch von
einem punktuellen Krieg gesprochen
werden kann. Im weiteren bekommt
der Leser auch einen Eindruck vom
hohen Stellenwert der Internationalen
Brigaden innerhalb der republikanischen
Armee. Sie verkörperten eine EUte, da
einerseits das Offizierskorps sich zum
überwiegenden Teil zu Franco geschlagen

hatte, und anderseits das neue
Milizheer weitgehend auf antimilitaristi-
schen-anarchistischen Wertvorstellungen

beruhte. Die Internationalen
entwickelten sich unter diesen Umständen
zu Animatoren: «Wir kurbeln an, wir
bringen den Motor über den toten
Punkt hinweg. Es hat uns in den drei
Monaten schon die halbe Brigade
gekostet» (S. 221). Aus diesem Grund
wurden den Internationalen Brigaden
immer mehr auch spanische Soldaten

unterstellt, für die jene die beste
Ausbildung bedeuteten.

Hinzuweisen ist schliesslich noch auf
das Vorwort von Ernest Hemingway,
das von der tiefen, pohtisch motivierten

Freundschaft zu Regler zeugt,
sowie auf die Photomontagen, die gut
zum Buch passen, war doch diese Art
Kunst gerade in jenen Jahren vor dem
Zweiten Weltkrieg aktuell.

Paul H. Ehinger

*Das grosse Beispiel. Roman einer
internationalen Brigade. Mit einem Vorwort
von Ernest Hemingway und 14 Montagebildern

von Juergen Seuss, Kiepenhauer &
Witsch, Frankfurt am Main 1976, 408 Seiten.

- 2Das Ohr des Malchus. Eine
Lebensgeschichte, Suhrkamp Taschenbuch
293, Frankfurt am Main 1975, S. 359. -
3Ebd., S. 361. - 4Zum Beispiel Georges
Orwell, Laurie Lee oder Alfred Kantorowicz.

BAUME

Was hat wohl Anlass sein können zu
diesem Buch, wird sich der Leser
fragen, wenn er die eingesammelten
Bilder, Gedichte und Essays durchblättert1?

Das Auge sucht Antwort aus
den Baum-Bildern, doch es findet hier
wenig Anhalt, es wird nicht hingeführt
zu der Ganzheit, die dem Baum
innewohnt und ihn von innen heraus
belebt; ledighch Bildmaterial findet es vor,
wie zufällig gestellt, aneinandergereiht.
Ob man sich an die Texte halten muss,
um richtig ins Bild versetzt zu werden,
etwa an die beiden Essays? Der Aufsatz:

<Welt ohne Schatten) von Wolf

Jobst Siedler ist wahrscheinhch eigens
für diesen Baum-Band geschrieben worden,

aber wohl kaum der Bäume
wegen: in einer Welt ohne Schatten können

Bäume nicht der Sonne entgegenwachsen,

können nicht Gestalt gewinnen.

Die Annahme täuscht nicht. Der
Aufsatz ist eine bizarre Sammlung von
kulturellen, sozial-politischen und
gelegentlich auch von biologischen
Streiflichtern, der Baum aber, oder besser die
Baum-Natur bleibt in der Statistenrolle

- schade! Schade auch, dass wiederum
nur aneinandergereiht wird, ohne der
Reihe einen inneren Schluss zu geben.



676 BÄUME

Wie wäre aber Übereinstimmung zu
schaffen, wenn Unstimmiges,
Halbverstandenes in die Reihe hereingeholt
worden ist? Die Eibe gehört der
Gattung Taxus an (nicht Taxis, Seite 96).
Dass aber der Satz von der Kiefer,
die «unter morphologischen Gesetzen ins
Leben tretend... ihr Dasein in einer
Gestalt, die ganz von physiologischen
Bedingungen bestimmt ist, (beschliesst)...»
(Seite 98) nicht stimmen kann, lässt sich
schon von der Sprache her ableiten : in
den < morphologischen Gesetzen)
nimmt man eben die < Gestalt >, die
< schöne Gestalt > wahr. Leid getan hat
mir auch das Missverständnis um
Piaton: der Baum wird in diesem
Zusammenhang als < Gegenpol > genannt « eines
rein auf menschliche Gegenstände
bezogenen Denkens, das mit Sokrates darauf

beharrt, <von Bäumen und Wassern
nichts lernen > zu können » (Seite 99). Nun
heisst es in Phaidros 230 D zunächst:
«Die Örtlichkeiten (wörtlich: die kleinen

Räume) und die Bäume wollen mich
nichts lehren» (<nicht wollen> steht hier
im Sinne von < nicht gewillt sein>). Diesem

Satz geht im Dialog aber die
Passage voran, in der Sokrates die
schattenspendende, blühende und duftende
Platane rühmt

Ernst Jünger kommt in seinem
Aufsatz: <Der Baum> (erstmals erschienen
1962 unter dem Titel < Bäume >) der Natur

näher mit einem treffenden Bild:
«Dem Auge ist sichtbar, was im Lichte
atmet, und verborgen, was sich von den
Säften der Erde nährt. Doch ist es die
Kraft ein und desselben Wesens, das hier

an Höhe und dort an Tiefe gewinnt. Was

wir in der Höhe erblicken und was uns
die Tiefe verbirgt, ist einem Punkt
entwachsen und teilt sich in den Tag und
die Nacht wie Bild und Spiegelbild auf»
(Seite 56). Der Höhenstandort, von dem
aus sich derartige Einsichten abzeichnen,

wird allerdings bald wieder
verlassen und ein Horizont aufgesucht, in
dem sich das eine oder andere an
botanischem Wissen oder an Volkskundlichem

anbringen lässt.
In den aneinandergereihten Gedichten

werden Zeiten wie im Flug berührt
und Epochen wegzitiert aus ihrem eigenen

Verständnis. So vertieft sich der
Leser in jedes einzelne Gedicht und
spürt das schwache Band der baren
Wortzitate aus dem Bereich der Bäume
kaum. - Vor dem Weglegen dieses

eigenartigen Bandes mag man die
Brechtschen Zeilen (Seite 23) wiederholen

:

«Wir sind sehr einsam, und es macht
auch nichts.

Wir haben nie ein Licht und nicht
einmal Gespenster.

Und hätten wir's, was täten wir mit
Licht?»

Ob die Antwort auf die Frage nach
dem Anlass des Sammelbandes in ihnen
liegt?

Hans Heinrich Bosshard

1 Bäume. Essays von Ernst Jünger und
Wolf Jobst Siedler, Gedichte und Bilder,
Propyläen-Verlag, Frankfurt, 1976.



HINWEISE

677

Dürrenmatt im Gespräch

Er ist wieder im Gespräch, und es

wird jetzt deuthch, warum man ihn
eine Zeitlang fast von den Bühnen und
nahezu ganz aus der aktueUen hterarischen

Diskussion ausgeklammert sah:
er vertritt das Individuum, ihm geht
es um den Menschen, nicht um Ideologie.

Das Theater habe - so sagt er - in
den letzten Jahren - nicht zu seinem
Vorteil - eingleisig auf Aussage hin
gearbeitet, während ihn die Situation, die
Figur in ihrer ganz bestimmten Kon-
steUation interessiere. In einem
Gespräch mit Dieter Bachmann und Peter
Rüedi (Weltwoche vom 5. Oktober
1977) kommt das ebenso zum Ausdruck
wie in dem am Fernsehen gesendeten
Gespräch mit Dieter Fringeli, das jetzt
auch als Brochure erhälthch ist. «Nachdenken

mit und über Friedrich Dürrenmatt»,

reich bebildert mit Momentaufnahmen

aus dem Arbeitszimmer des

Schriftstellers, zeigt den Autor in
eindrucksvoller Schaffenslaune, mit Plänen
und bereits weit fortgeschrittenen
Arbeiten gewaltig in Fahrt. Verlag Jeger-
Moll, Breitenbach 1977.)

Fortschreiben

Als Fortsetzung der Anthologie «Gut
zum Druck», die Dieter Fringeli vor
fünf Jahren mit Autoren der deutschen
Schweiz zusammengesteUt hat, erscheint
jetzt «Fortschreiben», wiederum mit
dem Ziel, die deutschsprachige
Gegenwartsliteratur der hterarischen Provinz
Schweiz an Beispielen zu dokumentie¬

ren. Herausgeber ist diesmal Dieter
Bachmann, und die 98 Autoren, die er
präsentiert, sind von ihm unter ein
Leitmotiv gestellt: 68 und die Folgen. Ob
das sinnvoU sei, darf gefragt werden.
Der Herausgeber hat klugerweise darauf

verzichtet, seine spezielle Blickrichtung

als für die Beiträger verpflichtend
zu erklären. Dem Umstand ist zu danken,

dass eine nicht allzu eingleisige
Sammlung zustandekam, ein
Querschnitt eben, der nicht auf einen Nenner

zu bringen ist. Der Brief an den
Herausgeber, den Hugo Loetscher als
seinen Beitrag zur Anthologie geschrieben

hat, verdient auch in dieser knappen

Notiz erwähnt zu werden.
(Artemis-Verlag, Zürich 1977.)

Stücke der zwanziger Jahre

Wolfgang Storch ist der Herausgeber
eines Bandes, der acht Theaterstücke
der zwanziger Jahre enthält, den
«Methusalem» von Ivan GoU, «Der Zu-
sammenstoss» von Kurt Schwitters,
«Die Geheimnisse der Liebe» von Roger

Vitrac, «Der Blutstrahl» von
Antonin Artaud, «Die Stadt der Gerechtigkeit»

von Lew Lunz, «Ich will ein
Kind haben» von Sergej Tretjakow,
«Der verlorene Sohn» von Franz Jung
und «Strassenecke» von Hans Henny
Jahnn. Es sind Kuriosa gewissermassen,

avantgardistische Versuche jenes
Jahrzehnts, die ihren Avantgardismus
bewahrt haben. Sie zu inszenieren, würde

heute so schwierige Probleme stellen

wie zur Zeit ihrer Entstehung. Was



678 HINWEISE

die Ausgabe in diesem Sammelband
besonders wertvoll macht, ist die Art der
Präsentation. Zu jedem der Stücke gibt
ein Kenner eine kurze Einführung, und
zu jedem sind ausserdem Materialien
hinzugefügt, theoretische Äusserungen
des Autors, charakteristische Stimmen
der Zeit, Dokumentarisches. Das Buch
gewährt auf diese Weise Einblick in die
Theater- und Kulturdiskussion der
zwanziger Jahre. Die acht Stücke sind
anlässlich der 27. Berliner Festwochen
in vier Lesungen vorgestellt worden.
(Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main
1977.)

Über Max Frisch

Zum 65. Geburtstag des SchriftsteUers
erschien bei Francke in Bern ein Band
mit Kritik, Thesen und Analysen, den
Manfred Jurgensen herausgeberisch
betreut hat und dessen Beiträge von
Kritikern und Wissenschaftlern aus Europa
und Amerika stammen. Im Vorwort
weist der Herausgeber etwas maliziös
darauf hin, dass sich die schweizerische
Literaturwissenschaft und Kritik
«ihrem» Autor gegenüber eher spröde
verhalte. Aber kann man das denn
behaupten? Natürhch gibt es dafür
prominente Beispiele, aber es gibt ander¬

seits die überwältigende (und manchmal

kritiklose) Zustimmung der hterarischen

Macher. Der Band, den Jurgensen
präsentiert, enthält im übrigen
hervorragende Beispiele kritischer
Auseinandersetzung mit Frischs Werk, und
Namen wie Hans Bänziger, Elsbeth Pulver

oder Werner Stauffacher sind ja
schliesslich Vertreter einer schweizerischen

Literaturkritik so gut wie die
Skeptiker, vielleicht sogar - was die
Gegenwartsliteratur betrifft - die
kompetenteren.

Hebt die Titanic

Für Liebhaber spannender Poht-Krimis
ist der Roman «Hebt die Titanic!» von
Clive Cussler ein besonderer Leckerbissen.

Der Autor erzählt die spektakulärste

Bergungsaktion der Geschichte.
Wie es der US Navy gelingt, den 1912

gesunkenen Ozeanriesen zu orten und
dann zu bergen, sind die Sowjets zur
SteUe. Beide Mächte vermuten im Tresor

des Schiffs ein geheimnisvoUes
Erzgestein, Byzantinium. Wer macht das
Rennen? Cussler erzählt seine
Geschichte unbekümmert um
wissenschaftliche Tatsachen, aber immer so,
dass man sie für wahr halten könnte.
(Blanvalet-Verlag, München 1977.)


	Das Buch

