Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 57 (1977-1978)

Heft: 8

Artikel: Judische ldentitdtsmuster

Autor: Eisenstadt, S.N.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163328

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

S. N. EISENSTADT

Judische Identitatsmuster

In diesem Aufsatz moéchte ich die Analyse der Probleme und Muster der
Homogenitit und Heterogenitat in zeitgendssischen jiidischen Gemein-
schaften im allgemeinen und der Probleme jiidischer Identitit im beson-
deren in einer etwas neuen Betrachtungsweise darlegen und auf einiges hin-
weisen, was diese Analyse in bezug auf das Verstindnis der Beziehungen
der jiidischen Gemeinschaften untereinander, wie auch derjenigen zwischen
Israel und dem amerikanischen Judentum mit sich bringt. Zunichst will
ich hervorheben, inwiefern diese heutigen Muster jiidischen Lebens, jiidi-
scher Identitit und Beziehungen unter jiidischen Gemeinschaften anders
sind als jene, die in den «klassischen» Exilzeiten der traditionellen jiidi-
schen Gesellschaft vorherrschten. Zweitens mochte ich aufzeigen, warum
diese Muster sich auch von den Annahmen jener Modelle der modernen
jidischen Lebensweise unterscheiden, die sich mit Problemen der Emanzi-
pation, der Assimilation, des Nationalismus usw. auseinandersetzten, die
sich im neunzehnten Jahrhundert entwickelten und das jiidische wie nicht-
judische Denken in bezug auf diese Probleme beeinflusst haben.

Die Tradition

Was beim Blick auf die soziale und kulturelle Wirklichkeit des jiidischen
Volkes von heute auffallt, was es in der jidischen Geschichte seit vielen
Jahrhunderten, wahrscheinlich seit der Zerstérung des Tempels nicht ge-
geben hat, ist jene soziale und kulturelle Heterogenitit, wie man sie heute
unter jiidischen Gemeinschaften findet.

Gewiss, Heterogenitit, wie sie sich in zahlreichen jiidischen Gemein-
schaften zeigt, die mancherlei lokale Verschiedenheiten aufweisen, ist nichts
Neues in der jiidischen Geschichte. Sie ist vielmehr ein Teil der Wirklich-
keit des Exillebens. Jiidische Gemeinschaften breiteten sich in der ganzen
christlichen und muslimischen Welt aus und legten eine grosse Vielfalt an
Gegebenheiten der Umwelt, an wirtschaftlichen Aktivitiaten, in kleinerem
Masse auch in der Art ihres «geschiitzten» politischen Aussenseiterstatus.
Solche 6kologische Vielfalt oder Heterogenitit war in den letzten 1500 Jah-
ren ein grundlegender Teil der jiidischen Geschichte. Sie war selbstver-
stindlich mit einer Fiille lokaler Brauche, kultureller Tatigkeiten und Le-



614 IDENTITATSMUSTER

bensstile verbunden. Doch alle diese Verschiedenheiten in Brauchtum, kul-
turellen Tatigkeiten und gesellschaftlichen Gruppierungen waren, vom Ge-
sichtspunkt des Charakters der jiidischen Traditionen und der jiidischen
Kultur her Variationen iiber ein gemeinsames Thema. Sie hatten mit
unbedeutenden Ausnahmen die gleichen Grundvoraussetzungen hinsichtlich
des Wesens dieser Tradition und der kollektiven Identitit des jiidischen
Volkes. Was sie wihrend dieses ganzen langen Zeitraumes miteinander
teilten, war die iiberaus starke Betonung des Gesetzes, der Halacha, als
dem Grundpfeiler der jiidischen Existenz. Die Halacha bildete in ihrem
Aspekt als «Gebet», «Ritual», «Lehre» und Gesetz mit all ihren Abwei-
chungen iiberall den gemeinsamen, bindenden, gesellschaftlichkulturellen
Rahmen, der das jiidische Volk zusammenhielt und die institutionsmas-
sige Basis fiir das Fortbestehen der kulturellen jiidischen Identitdt sicherte.
Und zwar gab sie diese Basis, obwohl sie an sich nicht immer unbedingt
die wichtigsten Symbole dieser Identitit mitlieferte. Man sah in ihr, auch
wenn man Jude war, nicht unweigerlich den Hauptinhalt dieser Tradition
oder Identitdt, wenngleich die meisten sie wahrscheinlich so betrachteten.
Aber die Halacha war - in jenem Zeitraum - der wichtigste institutio-
nelle Rahmen, in dem die Kontinuitiat der jiiddischen Kultur und der jiidi-
schen Volkszugehorigkeit, dieser besonderen Verbindung einer Religion und
eines Stammesbewusstseins und mehrerer zusitzlicher Dimensionen der
Identitéat, sich offenbarte.

Innerhalb dieses Rahmens fiigten sich die verschiedenen Komponenten
der kollektiven jiidischen Identitit — und in kleinerem Masse auch die In-
halte der jiidischen Tradition — zusammen. Die wichtigsten dieser Elemente
waren erstens eine «nationale», «ethnische» Identitat, die auf einem starken
geschichtlichen Bewusstsein griindete; zum zweiten, eng verbunden damit,
eine ausgepragte Urverwandtschafts-Identitat — symbolisch ausgedriickt in
der Symbolik der Abstammung von Abraham, Isaak und Jakob; drittens
eine religids-kulturelle und schliesslich — in jener Periode nur latent — eine
politische Identitat.

Die Komponenten kollektiver Identitdt, die auf verschiedene Weise in
der Entwicklungsperiode der jiidischen Geschichte — vorab jener des Ersten
und Zweiten Tempels — zusammenkamen, verbanden sich in der talmudi-
schen Zeit und vor allem in der Verbannung sehr stark durch die Vor-
rangstellung der Halacha und liessen sich kaum je deutlich trennen. Die
meisten Juden unterschieden nicht zwischen diesen einzelnen Stringen der
Identitdt; fiir sie gehorte das alles zusammen und war verkniipft durch
das Gesetz und ein vollerbliihtes Glaubenssystem, das die Gesamtstruktur
legitimierte.

Dasselbe galt bis zu einem gewissen, aber geringeren Grad fiir das, was



IDENTITATSMUSTER 615

man den kulturellen Inhalt des jiidischen Lebens nennen kann - ein In-
halt, der in der Periode der ersten beiden Tempel verhiltnisméssig viel-
schichtig war und spéiter homogener wurde. Im Sinne rein kultureller In-
halte und Aktivititen herrschte unter verschiedenen jiidischen Gemein-
schaften eine wahrscheinlich grossere Vielfalt als hinsichtlich des Grund-
gefiiges der Halacha. So legte man beispielsweise in manchen Gemeinden
besonderen Wert auf philosophische Studien, in anderen auf verschiedene
Arten der Kulturtradition wie etwa der Kabala usw. Ausserdem gab es
verschiedene Arten der Begegnung mit der «allgemeinen Kultur» und des
Beeinflusstwerdens durch diese. Auch hier aber waren die Grundelemente,
mit lokalen Abweichungen, in den meisten jiidischen Gemeinschaften die
gleichen.

Diese Konstellation jiidischer Identitit und Traditionen enthielt eine ge-
wisse Art der Reaktion auf grundlegende Dilemmas des jiidischen Daseins
und Selbstverstindnisses, die sich seit dem Beginn der jiidischen Ge-
schichte entwickelt hatten. Ein solcher Zwiespalt — derjenige zwischen den
universalen und den partikularistischen Elementen in der jiidischen Kultur -
wurde in gewissem Sinne geldst, indem man die Mdoglichkeit einer Ver-
wirklichung der universalistischen Elemente, eines echt offenen Dialoges und
Treffens mit anderen Nationen, religiésen und mittelalterlichen Zivilisa-
tionen aufteilte oder in irgendeine Zukunft verschob. Die jiidische Realitit
war eine sehr partikularistische, wenn auch unter dem Vorzeichen oder
in Verbindung mit einer universalistischen Orientierung. In der Realitit
der vormittelalterlichen und mittelalterlichen Verbannung konnte diese uni-
versalistische Orientierung zufolge der Art der Beziehungen der um-
fassenderen Gesellschaft, in der die Juden bis dahin lebten, keinerlei wirk-
liche, institutionelle Dimensionen gewinnen. Sie war nur in einem latenten
Sinne moglich, als Brennpunkt fiir theologische Debatten oder als Traum. Das
stand natiirlich in Zusammenhang mit der Losung eines weiteren Dilemmas —
nimlich des Dilemmas zwischen der konkreten Realitit und den eschato-
logischen (auf die letzten Dinge bezogenen) Orientierungen und Hoffnun-
gen. Auch hier wurden die eschatologischen Orientierungen — ob univer-
salistisch oder partikularistisch — in eine unbekannte Zukunft verlegt. Das
Verschieben dieses Elements in eine ungewisse spétere Zeit war selbstver-
stindlich eng damit verbunden, dass die damalige konkrete Wirklichkeit
der Juden apolitisch war, wahrend das eschatologische Element im Judaismus
eine starke politische Komponente aufwies. Der apolitische Charakter ihres
Lebens in jener Zeit war von den Juden kaum selbst gewihlt, sondern
ihnen von der Gesellschaft aufgezwungen worden, in der sie lebten und
die ihnen im besten Falle den Status einer untergeordneten, halbgedul-
deten Minderheit zuerkannte; im schlimmsten Falle waren sie eine ver-



616 IDENTITATSMUSTER

folgte Minderheit, die von Ort zu Ort ziehen musste, ohne irgendwo eine
sichere Bleibe zu haben.

So war die Kontinuitit des «traditionellen», «mittelalterlichen» jiidi-
schen Lebens weder durch geographische Nédhe, noch durch gemeinsame
politische Tatigkeit, durch aktive Teilnahme in der allgemeinen politi-
schen Arena gewdhrleistet, sondern durch das Geriist der jiidischen Ge-
setze und kulturellen Aktivititen. Dementsprechend waren auch die Kon-
takte zwischen den verschiedenen jiidischen Gemeinschaften entweder rein
kommerzielle, gesetzestreu-kulturelle oder solche der Familienbande. Poli-
tische konnten es in jener Zeit nicht sein, ausser im bescheidensten Sinne
des Wortes — also sorgten die erstgenannten Kontaktarten fiir den Fort-
bestand des jiidischen Volkes und der jiidischen Traditionen.

In diesem Zusammenhang muss ein Aspekt der Kontinuitit hervorgeho-
ben werden, den vor 70 oder 80 Jahren bereits Arthur Ruppin, einer der
Initiatoren des wissenschaftlichen Studiums der Demographie der Juden,
hervorhob. Er bewies aufgrund einer verhéltnismassig klaren demographi-
schen Berechnung, dass ein grosser Teil des jiidischen Volkes den Schoss
des Judentums tatsdchlich verliess. Die Zahl derer, die konvertierten oder
sich vom Judentum abwandten, diirfte vielleicht die Hilfte der jiidischen
Bevolkerung ausgemacht haben. Die, welche blieben, waren allerdings sehr
stark in der Gemeinde verhaftet, und die, welche sie verliessen, gingen fiir
immer. In jener Zeit — mindestens bis zum Aufkommen der Marnanen
(zwangsgetaufte spanische Juden), im wesentlichen aber bis ins 18. Jahrhun-
dert hinein — gab es keine Mdglichkeit einer halben Losung.

Ein weiterer entscheidender Aspekt der jiidischen Tradition in jener
Periode ist, dass sie durch die Situation der Juden als verfolgte, standig
in der Defensive lebende Minderheit im Vergleich zu anderen monothei-
stischen Religionen und Zivilisationen gegeniiber internen Irrlehren oder
untergeordneten «Trends» weniger tolerant war — obwohl einigen dieser
Trends, vor allem dem Mystizismus und philosophischen Spekulationen, eine
gewisse «abgesonderte», sekundire Position eingeraumt wurde. Abweichende
Auslegungen der Halacha oder der Definitionen der Hauptkomponenten
der kollektiven jlidischen Identitdt waren jedoch nicht erlaubt.

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass im Mittelalter trotz aller Unter-
schiede der einzelnen jiidischen Gemeinden an 6kologischen Einrichtungen,
wirtschaftlichen Strukturen und lokalen Briauchen eine grundlegende Ein-
heit der Komponenten jiidischer Identitdt vorherrschte sowie das Festhalten
am jiidischen Gesetz, welches das gemeinsame Gefiige aller jiidischen Ge-
meinden war. ,

Dieser Typ jiidischer Geschichtserfahrung wurde sowohl durch die jiidi-
sche Tradition ermdglicht, als auch durch eine Aussenwelt, welche diese



IDENTITATSMUSTER _ 617

inneren Tendenzen verstirkte. Die Verschiedenheiten waren daher nicht
primir, sondern sekundér; das jiidische Leben im Innern blieb im wesent-
lichen homogen.

Das gegenwdrtige Muster

Heute bietet sich ein anderes Bild. Die Ausbreitung der Juden ist, geogra-
phisch gesehen, grosser als je zuvor; dafiir sorgte die Entdeckung neuer
Erdteile. Die Neuerrichtung von Israel ist ein weiterer wichtiger Faktor.
Was indessen die gegenwirtige Situation kennzeichnet, ist nicht diese Tat-
sache der grosseren kologischen oder wirtschaftlichen Vielfalt. Das Haupt-
merkmal ist vielmehr die neue Art von Pluralismus und Heterogenitit im
gesellschaftlich-kulturellen Leben der jiidischen Gemeinschaften — sowohl
in den kulturellen Belangen dieses Lebens als auch in den Komponenten
judischer Identitdt, wie sie von diesen jiidischen Gemeinschaften ausge-
wahlt und neu aufgebaut werden.

Betrachten wir heute das weite Panorama jiidischer Gemeinden, sei es in
Israel oder in den Vereinigten Staaten, sei es in dem, was wir von den Juden
in Russland wissen oder von den Juden, die nach der Massenvernichtung
in Europa blieben und einige der frilheren Gemeinden wieder aufbauten,
seien es die Juden in Lateinamerika, dann fallen uns nicht nur geogra-
phische Unterschiede, nicht nur Verschiedenheiten im Brauchtum und in
den wirtschaftlichen Aktivititen auf, sondern die Tatsache, dass innerhalb
jeder dieser Gemeinden eine grosse kulturelle Heterogenitit herrscht, eine
Vielfalt der Arten, Dimensionen und Symbole der jidischen Kollektiv-
identitidt sowie der kulturellen Briauche und Organisationen, durch welche
die Juden ihrem jiidischen Leben und ihrer Identifizierung mit dem.Juden-
tum Ausdruck verleithen. Die Gegebenheiten sind bekannt: In der ganzen
westlichen Welt kennen wir viele verschiedene Typen jiidischer religidser
«Kongregationen»: Orthodoxe, Reformjuden und Konservative in den Ver-
einigten Staaten, Orthodoxe, Reformjuden und Liberale in Europa. Dar-
Uiber hinaus haben wir zahlreiche Juden, die keiner dieser religiésen Grup-
pen angehdren, von denen aber viele in verschiedenen kulturellen und
Gemeindeaufgaben tétig sind und viele derjenigen, die nicht aktiv oder
auch nur obenhin am jiidischen Gemeindeleben teilnehmen, sich dennoch
als Juden identifizieren. In Israel hat sich ebenfalls eine grosse Hetero-
genitdt in der Art des Festhaltens an jiidischen Traditionen oder an den
Symbolen jiidischer Identitat entwickelt.

Wie konnen wir diese Heterogenitit verstehen oder erkliren? Wie be-
reits erwahnt, haben sich im modernen Denken — im jiidischen wie im



618 IDENTITATSMUSTER

nichtjiidischen, vor allem aber im ersteren — mehrere intellektuelle Modelle
oder Primissen entwickelt, durch die man diese Erscheinungen beurteilte.
- Da die Wurzeln dieser Erscheinungen in der frithen Zeit der Aufklarung

und Befreiung liegen, war die erste solche Interpretation eine, die sich ganz
auf die Spaltung Assimilationisten-Traditionalisten konzentrierte. Gemaiss
dieser Anschauung war die Assimilation ein stetiger, in einer Richtung ver-
laufender Prozess in zwei miteinander verflochtenen Dimensionen: der
«kulturellen» Inhalte und der Identititselemente. Diese Anschauung, die
vor allem von den Traditionalisten, in einem gewisssen Masse aber auch von
den Assimilationisten vertreten wurde, ging davon aus, dass es keine
Zwischenposition gebe. Assimilierte man sich, so bedeutete dies, dass man
nicht nur gewisse Brauche, Bindungen, Erfiillungen von Gesetzesvorschriften
aufgab, sondern damit zugleich auch eine der grundlegenden, in erster Linie
nationalen, «ethnischen» und politischen Komponenten der jiidischen Iden-
titdt verlor oder preisgab, so dass bestenfalls noch einiges von der Identitit
durch Religion oder Familie iibrigblieb. Die Preisgabe der traditionellen
Inhalte, das Annehmen neuer Lebensformen galt als unbedingt verbunden
mit der Preisgabe vieler Komponenten — mit Ausnahme der religiésen und
bis zu einem gewissen Grad der familidren — der jiidischen Kollektividenti-
tit. Man betrachtete das als den natiirlichen Preis fiir die Integration in
européische Gesellschaften. Diese Auffassung war sehr stark mit den vor-
herrschenden Vorstellungen von Nationalismus, vom Nationalstaat ver-
kniipft, die auf einer innigen Verbindung politischer und kulturhistorischer
und sogar irrtiimlicher Elemente beruhte und daher — vor allem in ihren
extremen Formulierungen — nur Minderheiten iibrigliess, die ihre Identitit
nicht ebenfalls auf diesen Elementen aufbauten.

Manche Juden - vorab jiidische Intellektuelle, Liberale, «Atheisten»,
Rationalisten wie auch Sozialisten — glaubten oder hofften auch, dass sie
durch Aufgabe dieser historisch-nationalen und irrtiimlichen Elemente ihrer
Identitit — und Konzentration auf die religiés-ethnische Komponente —
in der Lage sein wiirden, sich sowohl in die umfassende Gesellschaft zu in-
tegrieren, als auch auf eine neue Weise das alte Dilemma zwischen der uni-
versalistischen und der partikularistischen Richtung in ihrem Erbe zu 16sen.
Sie sollten dazu in der Lage sein, indem sie das allgemeine politische
Geflige, in dem sie sich betitigen wollten, mit einigen besonderen ethni-
schen, rationalen oder sozialen, von ihrem Erbe abgeleiteten Elementen
ausfiillten, dabei jedoch dessen partikularistische Grenzen bereits iiber-
schritten.

Mit dem Aufkommen der verschiedenen modernen nationalistisch-jiidi-
schen Bewegungen, vor allem des Zionismus, tauchte auch die «nationali-
stische» Reaktion gegen diese Einstellung auf — eine Reaktion allerdings,



IDENTITATSMUSTER 619

die von den gleichen Voraussetzungen ausging. Die nationalistische Sicht
akzeptierte sozusagen die Grundvoraussetzungen der fritheren Anschauung
hinsichtlich der Bedingungen der Integration in die allgemeine Gesell-
schaft, wenn sie auch iiber die Moglichkeit des endgiiltigen Erfolges starke
Zweifel hegte. Sie behauptete, die Juden wiirden in einem solchen modernen
Geflige hin- und hergerissen zwischen geistiger und kultureller Ver-
nichtung einerseits — der Untergrabung ihres traditionellen und kommu-
nalen Lebens durch moderne wirtschaftliche, politische, kulturelle Krifte —
und physischer Vernichtung infolge unvollstindiger Assimilation und der
Unféahigkeit der modernen Gesellschaft, dieses fremde Element aufzuneh-
men. So nahm die zionistische Ideologie an, nur in Paldstina konne eine
neue, moderne, lebensfihige jiidische Gesellschaft entstehen, und nur in
Palastina lasse sich eine neue Synthese von Judentum und universaler
menschlicher Kultur, von Tradition und Moderne entwickeln.

Aus diesem Grunde strebten die nationalistischen Bewegungen im all-
gemeinen und die zionistische im besonderen danach, die Gelegenheit fiir
eine spezielle kulturelle und gesellschaftliche Kreativitit von universaler Be-
deutung im Rahmen einer freien, modernen, sich selbst erhaltenden jiidi-
schen Gesellschaft zu schaffen, und diese Kombination erklart denn auch
den ungeheuren Nachdruck, der in diesen Bewegungen auf die gesellschaft-
lich-kulturelle Kreativitit gelegt wurde. Hier ergab sich eine neuerliche
Spaltung: zwischen Nationalisten und Nichtnationalisten (ob traditionell
oder assimilationsfreundlich eingestellt).

In der Zeit zwischen der Franzésischen Revolution und dem Ersten Welt-
krieg, in gewissem Masse sogar noch bis zum Zweiten Weltkrieg, herrschten
diese beiden Grundkonzeptionen vor, und die Meinungsverschiedenheiten
zwischen ihnen pragten das Bild, das sich die Juden — und teilweise auch
Nichtjuden — vom Wesen des jiidischen Problems in der modernen Gesell-
schaft machten.

Freilich machten auch in dieser Periode einige jiidische Gemeinschaf-
ten, vor allem wenn sie in Gesellschaften wie der englischen, hollindi-
schen oder skandinavischen lebten, in denen das Element der Biirgerlichkeit
und gewisser biirgerlichen Religionen stiarker war als eine rein nationalisti-
sche Ideologie, andersgeartete Erfahrungen. Einige jiidische Gemeinden -
vor allem in den Vereinigten Staaten — begannen das eine oder andere dieser
Probleme neu zu formulieren, aber sie spielten noch keine zentrale Rolle im
Panorama des jiidischen Lebens und hatten keine starke Einwirkung auf die
beiden gespaltenen Auffassungen.



620 IDENTITATSMUSTER
Die neuen Identitdtsmuster

Die jiidische Realitit der Gegenwart lisst sich nicht im Sinne der einen oder
andern dieser geteilten Anschauungen erkldren. Die Idee, dass die Juden
méglicherweise zu einer Art religioser und konfessioneller Einheit wiirden,
wenn sie die Staats- oder Volksidentitat ihrer Gastgebernation vollkommen
teilten, kam nicht zum Tragen, wenn sie auch — bis zur Massenvernichtung —
von vielen Juden in Westeuropa als richtig angesehen wurde. Sie konnte
nicht von Dauer sein, nicht nur wegen der tragischen historischen Ereig-
nisse, sondern auch wegen der inneren Dynamik der jiidischen Gesell-
schaft und ihrer Beziehungen zu den Gesellschaften, in denen sie lebte. Ge-
wiss gibt es auch heute noch viele Juden, die sich in diesem Licht sehen,
doch sind sie bestimmt eine Minderheit innerhalb der jiidischen Gemein-
schaft. Desgleichen herrscht auch die rein ideologische, universalistische
Identitét, die unter den Juden in Europa viele Jahre lang «in Mode» war —
das Hochhalten von Liberalismus, Sozialismus und dergleichen galt fiir
den charakteristisch jiidischen Beitrag an die Zivilisation —, heute nicht mehr
vor, obwohl einige Elemente davon noch weit verbreitet sind.

Dasselbe gilt bis zu einem gewissen Grad fiir die nationalistische L&sung,
die davon ausgeht, dass eine kollektive jiidische Identitat nur durch einen
kommunalen Nationalismus nach dem Muster von Bewegungen des 19. Jahr-
hunderts zu erlangen sei — wenn auch die Errichtung des Staates Israel, der
zum Zentrum kollektiver jiidischer Solidaritat geworden ist, diese in der Tat
sichtlich verstirkt hat.

Die Art, wie jlidische Gemeinschaften in der ganzen Welt heute ihrer
Identitat Ausdruck zu verleihen versuchen, ist viel komplexer, vielseitiger
und verschiedenartiger. Erstens besteht der simple Zusammenhang zwi-
schen dem Abstreifen traditioneller Lebensformen und der teilweisen Preis-
gabe der jiidischen Identitit nicht mehr. Viele Juden verandern ihren kultu-
rellen Lebensstil nach und nach, und in der Diaspora fiihren die meisten
kein vorwiegend oder gar rein jiidisches Leben; trotzdem wollen sie ihre
judische Identitat nicht verlieren, und so bemiihen sie sich, sie neu zu formu-
lieren — selbst wenn es nicht mehr ihre ausschliessliche, ja, vielleicht nicht
einmal ihre vorherrschende Identitit ist. Selbstverstindlich verlassen, wie
im Mittelalter, auch heute noch manche Juden ihre Gemeinschaft fiir immer;
genaue Statistiken dariiber gibt es allerdings nicht. Doch ist auch diese Los-
16sung aus der Gemeinde heute nicht so einfach, wie sie anscheinend im
Mittelalter oder in den Anfingen der Neuzeit war. Bezeichnenderweise
fiihrt nicht einmal mehr eine gemischte Ehe automatisch zum Verlust der
jiidischen Identitat.

Zweitens, und eng damit verkniipft, werden die einzelnen Elemente der



IDENTITATSMUSTER : 621

Identitét heute neu strukturiert. In dieser Hinsicht haben zwei Prozesse statt-
gefunden. Der erste war, dass abgesehen von den Juden, welche einzelne
Komponenten tatsichlich einfach ablegten, das Bestreben iiberwiegend da-
hin ging, diese Komponenten und deren Symbole laufend neu zu gestalten
und auf verschiedene Arten neu zu verbinden. Das brachte in den mei-
sten Fallen sowohl die Neuformulierung als auch die Wiedervereinigung
des Grossteils der «éalteren» Elemente mit sich. Immer verbinden sich
dabei Urtiimlichkeit, religiose Bindungen oder Festhalten an etwas, das man
als religiése Tradition betrachtet, mit einigen Elementen der «Volkszuge-
horigkeit». Hier sei eine Bemerkung eingeflochten, die sich auf Unter-
suchungen und Beobachtungen des Doyens der jidischen Historiker in den
Vereinigten Staaten, Professor Salo Baron, stiitzt und auch fiir Israel zu-
trifft. Baron wies darauf hin, dass zu den Briuchen, die selbst von den
meisten nicht-religidsen Juden eingehalten werden, jene gehoren, die mit den
urtiimlichsten Geheimnissen des Lebens zusammenhéngen: Beschneidung
(wobei natiirlich die Eltern entscheiden), Bar-mitzwah, Hochzeit, Begriabnis.
An diesen Riten halten offenbar viele Juden weitgehend fest. Zweitens hat
eine starke Riickkehr zu bestimmten Traditionen oder Briuchen einge-
setzt, die zwar religiésen Ursprung haben, aber zu Symbolen der kollek-
tiven Identitdt geworden sind, wie das Anziinden der Kerzen zum Chanukka-
fest und zum Sabbat.

Es ist bezeichnend, dass diese verschiedenen Muster der Wiederaufnahme
religioser Symbole nicht unbedingt mit einer Riickkehr zur Orthodoxie, zur
Anerkennung der Halacha als Grundpfeiler jiidischen Lebens verbunden
sind, obwohl auch das vorkommt. Tatsichlich weist das neue Aufwallen
von Orthodoxie und Neo-Orthodoxie auf einen parallelen, sogar damit zu-
sammenhingenden, aber nicht identischen Prozess hin.

Das zweite neue Element, das sich in der Zeit nach dem Zweiten Welt-
krieg voll entwickelte, ist das Aufkommen legitimer, kollektiver, jiidischer
politischer Aktivitit im Rahmen der umfassenderen, allgemeinen politischen
Institutionen und Gruppen. Zum erstenmal in der Verbannungsgeschichte
wurden jludische Gemeinden in der ganzen Welt politisch aktiv und er-
warben ein jiidisches Bewusstsein. |

Hohepunkt dieser Entwicklung war natiirlich die Griindung des Staates
Israel. Wichtig jedoch ist, dass ein paralleler, bis zu einem gewissen Grad
unabhéingiger Vorgang in vielen jiidischen Gemeinden — nicht nur in den
Vereinigten Staaten, sondern auch in Europa - stattfand, wobei allerdings
der Staat Israel (und in geringerem Masse das Recht auf Auswanderung
der Sowjetjuden) den hauptsichlichen Angelpunkt lieferte.

Dieser Prozess der Neuformulierung und Rekonstruktion verschiedener
Elemente jiidischer Identitit ist in den meisten jiidischen Gemeinden eng



622 IDENTITATSMUSTER

verkniipft mit einem gleichlaufenden Vorgang in der Auswahl verschiedener
Elemente jiidischer Tradition.

Der interessanteste Aspekt ist, dass es im Gegensatz zu der fritheren Auf-
fassung keine einfache Verbindung zwischen der Treue zu verschiedenen jiidi-
schen Brauchen und Traditionen und der Festlegung auf die jiidische
Identitat gibt. Selbst in den orthodoxen Kreisen, in denen man die &lteren
Komponenten unverriickt vermuten wiirde, bietet sich ein dusserst kom-
plexes Bild. So ergab sich etwa in Verbindung mit dem Aufkommen der
Neo-Orthodoxie eine wachsende Teilnahme an «allgemeinen» Lebens-
sphiren — etwa in Bereichen der héheren Bildung und der Beschiftigung —,
die fiir die friiheren osteuropéischen Traditionalisten vollig undenkbar ge-
wesen wire. Und ausserdem verband sich damit eine zunechmende Beteili-
gung an jiidischen politischen Aktivititen der neuen Art.

Unter den Nichtorthodoxen ist das Bild noch vielféltiger. Abgesehen von
der Riickkehr zu einigen alten Riten und iibrigen Identititssymbolen, die
wir erwidhnten, gibt es keinen direkten Bezug zwischen solchen «Inhalten»
und dem eigentlichen Wesen der jiidischen Identitat und Bindung.

Ein weiteres neues Element — verglichen mit der Situation des Judentums
im Mittelalter — ist, dass in vielen Fillen ein Grossteil der Juden, die nach
dem Ausdruck ihrer Identitdt suchen, dazu neigt, die Suche mit jenen Pro-
blemen in Zusammenhang zu bringen, die in den mittelalterlichen Mustern
sozusagen «unterdriickt» waren und in der ersten Assimilationsperiode aus-
serhalb des Bereichs der jiidischen Gemeindeaktivitit lagen: mit der Suche
nach irgendeiner Losung der Spannung zwischen dem universalistischen und
dem partikularistischen Element in der jiidischen Kollektividentitat. In eini-
gen Fillen besteht die altere «ethische» — liberale, sozialistische oder natio-
nalistische — Einstellung fort, doch ist auch sie bezeichnenderweise zuneh-
mend mit einer positiveren jiidischen Identitdit und Haltung verbunden
und konzentriert sich oft auf eine Mitwirkung an Aktivitdten und Institu-
tionen der jiidischen Gemeinde.

Von besonderer Bedeutung fiir das Verstandnis der jiidischen Szene der
Gegenwart ist die Tatsache, dass verschiedene jiidische Gemeinden diese
Aufgabe verschieden 16sen — ja, dass jede Gemeinde die Muster ihrer Akti-
vititen verandern kann. Da wird auf verschiedene Identitdtskomponenten
unterschiedlicher Nachdruck gelegt; die Hierarchie der Elemente kann von-
einander abweichen, und nirgendwo hat sich eine neue Zusammensetzung
der Elemente voll und endgiiltig herauskristallisiert. Vielmehr ist in jeder
jidischen Gemeinde der Gegenwart ein fortlaufender Prozess der Beschaf-
tigung mit den' Elementen jiidischer Identitit im Gange; keine Gemeinde
hat sich auf eine « Losung», auf einen Endpunkt festgelegt, alle sind in stin-
diger fliessender Bewegung. Das vereinende Element ist indessen gerade



IDENTITATSMUSTER 623

diese Vielseitigkeit, dieses Experimentieren und stete Suchen und wechsel-
seitige Bewusstwerden der verschiedenen jiidischen Gemeinschaften.

Wihrend es also keine einfache Antwort auf die Frage gibt, «Wer ist
Jude?» - «Was bedeutet es, Jude zu sein?», haben die meisten jiidischen
Gruppen heute das Tasten nach Antworten miteinander gemein, siec nehmen
am gleichen Entwicklungsprozess teil, und dieser Prozess wird sogar in ortho-
doxen Gemeinden sichtbar.

So kann man heute durchaus Jude sein, ohne eine genaue, festgelegte
Vorstellung davon zu haben, was darunter an aktuellen Inhalten zu ver-
stehen ist. Da sich fliessende Bewegungen schwer organisatorisch einfangen
lassen, hinken jiidische Institutionen betrichtlich hinter der gegenwartigen
Stimmungslage nach, wenn auch bestimmte Kernfragen, wie etwa die Er-
richtung des Staates Israel oder die Probleme des sowjetischen Judentums,
bei der Ausrichtung der Tatigkeiten dieser Institutionen als Wasserscheide
dienen.

Auf diese Weise ist tatsichlich ein neues, paradoxes Element in das jiidi-
sche Leben getreten, namlich die wachsende Vielfalt dessen, was man nach
traditionellen Mustern als Heterodoxien, als Irrglauben mit scheinbar ketze-
rischen Orientierungen betrachtet hitte, und gerade diese Orientierungen
werden nunmehr zum Anlass gegenseitiger Bewusstheit und Aufnahme-
bereitschaft sowie gemeinsamer Bewusstheit unter verschiedenen jiidischen
Gemeinschaften.

Dass diese Situation in Extremfallen zur «totalen» Assimilierung, zur
Preisgabe des Judentums fiihrt, versteht sich von selbst. Im grossen ganzen
aber ist dies nicht der Fall — zumindest nicht in dem Masse, wie in der
«Kklassischen» Literatur iiber Assimilation angenommen wurde.

*

Wie kdnnen wir diese neue jlidische Wirklichkeit erkliaren, die so sehr von
den «klassischen» Vorstellungen des Lebens und der Probleme der Juden in
der modernen Zeit abweicht ?

Mehrere Vorginge waren dabei von entscheidender Bedeutung. Zuerst
zeigte die Massenvernichtung auf grauenvolle und tragische Weise auf, wie
schwach die Mdglichkeit einer jiidischen Beteiligung, sei es auf individueller
Basis oder als religiose Gruppe, an einer anderen Gesamtheit ohne Be-
zug auf die kollektive jiidische Identitit ist. Das zweite Ereignis, dessen
Wurzeln am Ende des neunzehnten und zu Beginn des zwanzigsten Jahr-
hunderts gelegt wurden, das aber erst spater zum Ausdruck kam, war der
Wiederaufbau des grossen Zentrums jiidischen Lebens in den Vereinigten



624 IDENTITATSMUSTER

Staaten. In diesem Zusammenhang muss an einen absolut grundlegenden
Faktor erinnert werden, der in der Analyse der amerikanisch-jiidischen
Geschichte nicht geniigend gewlirdigt worden ist — dass nimlich die Ameri-
kaner eine Nation sind, die in erster Linie auf einer politischen Ideologie und
viel weniger auf historischen Ursymbolen beruht; dass ihre grosste Uber-
einstimmung sich, um den Ausdruck von R. Bellah zu gebrauchen, auf
«biirgerliche Religion» stiitzt. Deshalb steht sie kollektiven politischen
Strémungen ethnischer und religiéser (Untergruppen) in ihrem Innern po-
tentiell viel aufgeschlossener gegeniiber als etwa europiische Nationalstaaten
des 19. und friihen 20. Jahrhunderts. Ich sage «potentiell », denn selbstver-
stindlich sind diese Mdglichkeiten auch von Spannungen und mdglichen
Feindseligkeiten durchsetzt. Der dritte Vorgang in diesem Zusammenhang
ist die Verdnderung in der politischen Kultur Europas selbst, die zur
Schwichung der alten, geschlossen homogenen Auffassung von einem Na-
tionalstaat fiihrte, in dem fiir legitime Nebengruppen kein Raum war.

Das letzte und wohl ausschlaggebende dieser Ereignisse war natiirlich die
Errichtung des Staates Israel als autonome, jiidische politische Gemein-
schaft und Wesenheit, in der sich das kollektiv jiidische politische Leben
in voller Unabhingigkeit artikulieren kann. Innerhalb dieser Gegebenheiten
der Gegenwart ist die Errichtung des Staates Israel, die Sorge um ihn zum
Mittelpunkt geworden, durch den die politische Dimension der jiidischen
Identitdt in allen jiidischen Gemeinden deutlicher als zuvor zum Ausdruck
kommt.

Diese neue Dimension nun ist zu einem der zentralen Bindeglieder zwi-
schen verschiedenen jlidischen Gemeinden im allgemeinen und zwischen die-
sen und dem Staat Israel geworden und findet ihren Ausdruck auch in
Aktivititen wie denen im Zusammenhang mit dem Sowjetjudentum.

Neue Spannungen und Probleme

Alle diese Entwicklungen haben sich erst in neuester Zeit klar heraus-
kristallisiert — ungefihr seit der Mitte der sechziger Jahre. Erst von da
an waren die grossen jiidischen Gemeinschaften — vor allem in Israel, Nord-
amerika und Westeuropa — in der Lage, ihre internen Aktivititen und ihr
Selbstverstindnis, ihre Beziehungen untereinander und ihr Verhiltnis zu den
Gesellschaften, in denen sie lebten, auf der Basis dieser genannten Ent-
wicklungen neu aufzubauen. _

- Dabei waren es jeweils in erster Linie Ereignisse oder Probleme im Zu-
sammenhang mit dem israelischen Staat — der Zustrom neuer Einwan-
derer, Verteidigungsfragen, der Sechstage- und der Yom-Kippur-Krieg —,



IDENTITATSMUSTER 625

die bei der Kristallisierung der neuen Trends als hauptsiachliche Katalysa-
toren dienten. Diese «israelischen» Ereignisse dienten nicht nur dem poli-
tischen Geschehen; ihre Auswirkungen auf das Leben der jiidischen Ge-
meinden reichten viel weiter. Erstens erwiesen sich die Beziehungen zu Israel
beim Aufbau jiidischer Organisationen und bei der Wahl von fiihrenden
jidischen Personlichkeiten immer mehr als von zentraler Bedeutung. Dar-
iiber hinaus dienten die Ereignisse auch bei der Kristallisierung des jiidi-
schen Bewusstseins und bei der Vertiefung der Beziehungen und des gegen-
seitigen Verstindnisses zwischen jiidischen Gemeinschaften als Katalysa-
toren.

Das zeigte sich vor allem in den Entwicklungen in Israel selbst, haupt-
sachlich nach dem Sechstagekrieg. Die Entwicklungen wahrend und nach
dem Krieg widerlegten viele der im Jischuv herrschenden Meinungen in be-
zug auf die Art der Verbindungen zwischen Israel und den jiidischen Ge-
meinden und in bezug auf Ausmass und Stirke der jiidischen Kompo-
nente der israelischen Identitit. Einerseits widerlegten sie die Argumente,
welche die Schwiche dieser Komponente hervorhoben; aber andererseits
wiesen sie auch darauf hin, dass Kontext und Stirke dieser Komponente
und die Art der Beziehungen zwischen Israel und den jiidischen Gemein-
den im Ausland die anerkannten ideologischen Formeln der «Zionisten»
wie der Assimilationisten sprengten.

Da wurde zuerst klar, wie tief die Israeli ihrem historischen jiidischen
Erbe verbunden sind, und gleichzeitig erwies sich die Kraft der Solidaritit
zwischen dem Staat Israel und den jiidischen Gemeinschaften im Ausland —
diese Solidaritit wurzelte in allseitigen Bindungen an eine gemeinsame Ver-
gangenheit, und obwohl verschiedene jiidische Gruppen sie verschieden aus-
legen, wird sie durch diese Vielfalt der Interpretationen in gewissem Sinne
noch verstirkt. Wenn aber, zweitens, diese Entwicklungen die relative
Schwiche des rein «kanaanitischen» Elements in der neuen israelischen
Identitdt aufzeigten, gingen sie iiber die anerkannte Sicht der Beziehungen
zwischen dem Jischuv und den jiidischen Gemeinden hinaus, die sich von
den ideologischen Anschauungen der urspriinglichen Zionisten, Traditiona-
listen oder Assimilationisten ableitete. Der Charakter der Verbindungen und
Beziehungen Israels zu anderen jiidischen Gemeinschaften sowie der Charak-
ter von dessen jiidischer Identitdat und dessen Beitrag an das jiidische Leben,
an jiidische Kultur und jiidischen Schopfergeist wurden immer deutlicher
und immer problematischer — zeigte sich doch immer klarer, dass sie in
Wirklichkeit mit keiner der iiberlieferten Ideologien iibereinstimmten.

Gleichlaufende Entwicklungen ergaben sich in den meisten jiidischen
Gemeinschaften — Entwicklungen, die in ihrer Tiefe iiber den Ausdruck der
Solidaritdt mit Israel und das allgemeine Aufwallen des jiidischen Be-



626 IDENTITATSMUSTER

wusstseins weit hinausgehen und die bisher noch nicht systematisch unter-
sucht worden sind.

Israels Platz unter den jiidischen Gemeinschaften hat sich fast unmerk-
lich, aber nachdriicklich veriandert. Einerseits wurde es zu einem wichtigen
Symbol und Zentrum jiidischer Identitit — ein Brennpunkt von Solidaritét
und Zusammengehorigkeitsgefiihl, von Hoffnungen und Triumen, eine moég-
liche Zuflucht vor Unterdriickung, ein Sinnbild des Stolzes um seiner Lei-
stungen willen — oder der Kritik wegen seiner Misserfolge.

Andererseits aber wurde Israel nicht — wie man in der klassisch zionisti-
schen Ideologie vorausgesetzt hatte — das einzige Zentrum jiidischer Kreati-
vitit, der einzige Ort, an dem sich die gesellschaftliche, erzieherische und
kulturelle Wiedergeburt des jiidischen Volkes vollziehen kann. Der schipfe-
rische Impuls so mancher jiidischen Gemeinschaft konzentrierte sich nicht
zwangslaufig auf Israel, und das Muster israelischer Wiedergeburt, das in
Israel entstand, war nur eines von mehreren — wenn auch sicherlich das
zentrale.

Aus diesem Grunde wurde auch die Einwanderung in Israel nur eines
der Bindeglieder zwischen den jiidischen Gemeinden in dieser Zeit, und zwar,
im Gegensatz zur Entstehungszeit des Jischuv und seiner Grundideologie,
nicht einmal das wichtigste. Viele der historischen, urtiimlichen, nationalen
und religiésen Elemente, die Juden miteinander verbinden und die nicht
ganz einfach zu definieren sind, bestanden weiter und wurden sogar er-
neuert. Ja, in Israel selbst — trotz der Sorge um die Einwanderer und der
Probleme im Zusammenhang mit deren Eingliederung — war dies nur einer
der Wege, auf denen sich Verbindungen mit jiidischen Gemeinschaften
bildeten. Andere Ausdrucksformen der Solidaritdt — wirtschaftliche Bande
mit stirkeren und reicheren Elementen in jiidischen Gemeinschaften im
Ausland, philantropische Tétigkeiten, Gefiihlsbindungen, Tourismus und
Familienbesuche — waren nicht weniger wichtig.

Diese Ausdrucksformen, die den Rahmen der festgelegten zionistischen
Grundsitze sprengten und zugleich den Beweis lieferten, wie lebendig
diese Verbindungen mit jiidischen Gemeinschaften sind, haben die gegen-
seitige Verstandnisbereitschaft zwischen jiidischen Gruppen und dem Staat
Israel verstirkt und gleichzeitig neue Ausgangspunkte fiir Selbstkritik und
Wertung geschaffen.

Die Einwanderung aus Russland, die ein paar Jahre nach dem Krieg
ein relativ grosses Ausmass anzunehmen begann, vermehrte die Bindungen
zwischen Israel und der Diaspora ebenfalls. War sie auf der einen Seite bis
zu einem gewissen Grad eine Fortsetzung der durch idealistische, ja revolu-
tiondre Tendenzen ausgeldsten Einwanderungswellen, so ging es dabei an-
dererseits doch nicht um gewéhnliche zionistische Ziele: und doch trugen



IDENTITATSMUSTER 627

auch sie zur Vielfalt der Komponenten der jiidischen Identitdt, samt der
israelischen, bei.

Alle diese Entwicklungen wurden von den verschiedenartigsten Span-
nungen gestért. Da sind vor allem die Spannungen zwischen den jiidi-
schen Gemeinden und den Gesellschaften, in denen sie leben — auch den
offeneren Gesellschaften des Westens, gar nicht zu reden von der ganz an-
deren Situation in lateinamerikanischen Landern und besonders natiirlich
in der Sowjetunion.

Die Juden in der freien Diaspora miissen ihre jeweils geeignete Losung
des Problems finden, wie sie sich in ihre gastgebenden Gemeinschaften
und Kulturen integrieren kénnen und wie sich die jiidische Komponente in
diesen Kulturen bestimmen lasst. Die tiefgreifenden Verdnderungen der poli-
tischen Identitiat in diesen Gesellschaften sind mit Antisemitismus, Diskri-
mination und Spannungen zwischen Juden und Nichtjuden noch nicht
vollig fertig geworden — auch wenn deren Ausmass lange nicht mehr das-
selbe ist.

Diese Spannungen haben sich, wie man weiss, schon aufgrund der zen-
tralen Lage Israels auf den internationalen Bereich iibertragen. Hier hat
eine merkwiirdige Entwicklung eines alten Musters stattgefunden: dass
namlich ausgerechnet die Rebellen gegen den pluralistischen, «offenen»
Aspekt des westlichen Erbes jedem Ausdruck kollektiver jiidischer Identitit
sowie dem Staat Israel und dem Zionismus am ablehnendsten gegeniiber-
standen. In dieser Hinsicht blieben die Beziehungen zwischen Juden und
Nichtjuden, im Rahmen ihrer jeweiligen Gesellschaft wie im internationalen
Bereich, und blieb auch die Moglichkeit verschiedener Formen jiidischer
Selbstdarstellung in diesem Rahmen — obzwar in veridnderter Form — ein
wichtiger Priifstein der inneren Stirke westlicher Tradition.

In engem Zusammenhang damit entwickelten sich auch zahlreiche Span-
nungen zwischen einzelnen jiidischen Gemeinschaften sowie hauptsichlich
zwischen diesen und dem Staat Israel. Hier hat paradoxerweise das wach-
sende gemeinsame Bewusstsein und Engagement oft die Spannungen sogar
verschérft.

Da sind die offensichtlichen Spannungen moglicher Konflikte zwischen
der Loyalitat gegeniiber Israel und allfalliger Kritik an Israels Politik,
zwischen solcher Loyalitit und der Politik der betreffenden Regierungen -
oder zwischen Israels Anspriichen auf finanzielle Unterstiitzung — und lo-
kalen Bediirfnissen.

Da sind ferner die vorldufig scheinbar — aber nur scheinbar — latenten
Spannungen zwischen der auf Prinzipien gegriindeten zionistischen An-
schauung iiber die fehlende Giiltigkeit oder Entwicklungsfahigkeit jiidischen
Lebens in der Diaspora und der Lebensfihigkeit der Diasporagemeinden.



628 IDENTITATSMUSTER

In engem Zusammenhang mit der letzteren ergaben sich neue Spannun-
gen gerade aus der verschiedenen Strukturierung der jiidischen Erfahrungen
in Israel einerseits und in den Lindern der Diaspora, vor allem in der
westlichen Welt, andererseits sowie aus deren fortwahrender gegenseitigen
Beeinflussung.

Schon dadurch, dass die jiidische Erfahrung in der Diaspora sich inner-
halb eines weiteren institutionellen Rahmens abspielt, der grosse Teile des
Lebens und der Identitit der Juden umschliesst, und daher vom jiidischen
Standpunkt aus an sich eine Teilerfahrung ist, kénnen die Juden in der
Diaspora — hauptsichlich in der freien Diaspora — danach streben oder
beanspruchen, ihre jiidischen Aktivititen und zuweilen auch ihre Aktivititen
innerhalb der allgemeinen Gesellschaft mit ganz besonderen Bedeutungen
oder mit ganz besonderen Kreativitdtsanstrengungen in selektiven sozialen,
politischen und kulturellen Bereichen auszufiillen.

Da die jlidische Erfahrung in Israel dagegen in das Leben einer terri-
torialen Gesellschaft und eines territorialen Staates eingebettet ist, muss sie
umfassender, «totaler» sein. Grosse institutionelle, organisationsméissige und
kulturelle Bestrebungen wurden mit der Zeit in die Alltagsprobleme einer
relativ kleinen, in stindiger Gefahr lebenden Gesellschaft eingeschlossen, in
der Notwendigkeit, Kompromisse zwischen verschiedenen Gruppen zu su-
chen, die in der Diaspora in ihrer relativ unverfilschten Reinheit leben
konnen. Sie alle erscheinen — und sind vielleicht — nicht kreativ, zu-
weilen provinziell und chauvinistisch.

Diese grundlegenden institutionellen Unterschiede erzeugen eine neue Art
paradoxer Spannungen und Bindungen zwischen den Juden in Israel und
den jiidischen Gemeinden in der Diaspora, die eng mit der zentralen Be-
deutung Israels im jiidischen Leben zusammenhingen.

Diese paradoxe Verbindung konzentriert sich um das scheinbar alte Pro-
blem von Universalismus und Partikularismus in der jiidischen Tradition;
von den weiterreichenden Folgen des Festhaltens an den universalistischen
Elementen dieser Tradition; von der Konfrontation zwischen den Voraus-
setzungen dieser Elemente und der Wirklichkeit. Manche Juden, die mit
dem Staat Israel zu tun haben, klagen gerne dariiber, dass dieser das
Ideal eines jiidischen Commonwealth, einer vollkommenen Gesellschaft
mit weltweiter Bedeutung, noch nicht erreicht hat. Die Vision dieses
Utopia kann verschieden sein — religios oder weltlich, sozialistisch oder
liberal —, aber meist ist sie verbunden mit einer Vorstellung von der Be-
zichung zwischen dem spezifisch Jiidischen und einigen universalen Ele-
menten.

Juden in der ganzen Welt nehmen Anteil an vielen der politischen und
sozialen Probleme Israels, an den Problemen der Einwanderung, der Gleich-



IDENTITATSMUSTER 629

heit im tiglichen Leben, der Umwandlung seiner sozialistischen Vorstellun-
gen, seines unvollkommenen Jiidischseins.

In diesem Zusammenhang stellen sie oft Anspriiche an die politische
Lage in Israel, die unrealistisch erscheinen. Diese Anspriiche indessen,
ob realistisch oder unrealistisch, ob gerechtfertigt oder nicht, offenbaren
ein tiefes Zusammengehorigkeitsgefiihl, das die Juden in einem neuartigen
institutionellen, kulturellen und symbolischen Rahmen aneinander bindet,
mit schwerwiegenden Problemen und Schwierigkeiten, aber auch mit grossen
Moglichkeiten fiir kulturelle und soziale Kreativitat.

Freilich, wenn es diister aussieht — wenn etwa dem Staat Israel eine
grosse Gefahr droht —, dann meinen die meisten Juden, denen liberhaupt
etwas daran liegt, dass der grundlegende Zusammenhalt in einer Mischung
von uranfinglicher und nationaler Identitit wurzelt. Ausserst bedeutsam
ist jedoch, dass gleichzeitig viele von ihnen diese uranfiangliche Dimen-
sion auch mit etwas von solchem « Utopia» in Verbindung bringen.

Es fiihrt kein bequemer oder einfacher Weg aus diesen Spannungen —
sie werden uns noch viele Jahre begleiten, und sie bilden nicht nur eine der
Gegebenheiten der jiidischen Situation der Gegenwart, sondern merkwiirdi-
gerweise auch einen ihrer Brennpunkte der Solidaritit und ein poten-
tielles Kriftereservoir. Diese Mdoglichkeiten lassen sich dadurch ausweiten,
dass man nicht versucht, Formeln und Rezepte zu finden, die allen Teilen
der jiidischen Gemeinschaften zusagen — dass man vielmehr Kommunika-
tionskandle erdffnet iiber die Politik und die Organisationen hinaus Kanéle
der stindigen Beratung, des Dialoges und der Erforschung der gemein-
samen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.

Umim Alltag und Sport fit zu bleiben, ist eine aus-

gewogene Ernahrung besonders wichtig. Ovomaltine
ist die ideale Mischung von all dem,was stérkt und verbrauchte

Energie ersetzt. Darum ist Ovomaltine gut und gibt das Beste zu einem guten Tag.



	Jüdische Identitätsmuster

