
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 57 (1977-1978)

Heft: 8

Artikel: Jüdische Identitätsmuster

Autor: Eisenstadt, S.N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S. N. Eisenstadt

Jüdische Identitätsmuster

In diesem Aufsatz möchte ich die Analyse der Probleme und Muster der
Homogenität und Heterogenität in zeitgenössischen jüdischen Gemeinschaften

im allgemeinen und der Probleme jüdischer Identität im besonderen

in einer etwas neuen Betrachtungsweise darlegen und auf einiges
hinweisen, was diese Analyse in bezug auf das Verständnis der Beziehungen
der jüdischen Gemeinschaften untereinander, wie auch derjenigen zwischen
Israel und dem amerikanischen Judentum mit sich bringt. Zunächst will
ich hervorheben, inwiefern diese heutigen Muster jüdischen Lebens,
jüdischer Identität und Beziehungen unter jüdischen Gemeinschaften anders
sind als jene, die in den «klassischen» Exilzeiten der traditionellen
jüdischen Gesellschaft vorherrschten. Zweitens möchte ich aufzeigen, warum
diese Muster sich auch von den Annahmen jener Modelle der modernen
jüdischen Lebensweise unterscheiden, die sich mit Problemen der Emanzipation,

der Assimilation, des Nationalismus usw. auseinandersetzten, die
sich im neunzehnten Jahrhundert entwickelten und das jüdische wie
nichtjüdische Denken in bezug auf diese Probleme beeinflusst haben.

Die Tradition

Was beim Blick auf die soziale und kulturelle Wirklichkeit des jüdischen
Volkes von heute auffällt, was es in der jüdischen Geschichte seit vielen
Jahrhunderten, wahrscheinlich seit der Zerstörung des Tempels nicht
gegeben hat, ist jene soziale und kulturelle Heterogenität, wie man sie heute
unter jüdischen Gemeinschaften findet.

Gewiss, Heterogenität, wie sie sich in zahlreichen jüdischen Gemeinschaften

zeigt, die mancherlei lokale Verschiedenheiten aufweisen, ist nichts
Neues in der jüdischen Geschichte. Sie ist vielmehr ein Teil der Wirklichkeit

des Exillebens. Jüdische Gemeinschaften breiteten sich in der ganzen
christlichen und muslimischen Welt aus und legten eine grosse Vielfalt an
Gegebenheiten der Umwelt, an wirtschaftlichen Aktivitäten, in kleinerem
Masse auch in der Art ihres «geschützten» politischen Aussenseiterstatus.
Solche ökologische Vielfalt oder Heterogenität war in den letzten 1500 Jahren

ein grundlegender Teil der jüdischen Geschichte. Sie war selbstverständlich

mit einer Fülle lokaler Bräuche, kultureller Tätigkeiten und Le-



614 IDENTITÄTSMUSTER

bensstile verbunden. Doch alle diese Verschiedenheiten in Brauchtum,
kulturellen Tätigkeiten und gesellschaftlichen Gruppierungen waren, vom
Gesichtspunkt des Charakters der jüdischen Traditionen und der jüdischen
Kultur her Variationen über ein gemeinsames Thema. Sie hatten mit
unbedeutenden Ausnahmen die gleichen Grundvoraussetzungen hinsichtlich
des Wesens dieser Tradition und der kollektiven Identität des jüdischen
Volkes. Was sie während dieses ganzen langen Zeitraumes miteinander
teilten, war die überaus starke Betonung des Gesetzes, der Halacha, als
dem Grundpfeiler der jüdischen Existenz. Die Halacha bildete in ihrem
Aspekt als «Gebet», «Ritual», «Lehre» und Gesetz mit all ihren
Abweichungen überall den gemeinsamen, bindenden, gesellschaftlichkulturellen
Rahmen, der das jüdische Volk zusammenhielt und die institutionsmäs-
sige Basis für das Fortbestehen der kulturellen jüdischen Identität sicherte.
Und zwar gab sie diese Basis, obwohl sie an sich nicht immer unbedingt
die wichtigsten Symbole dieser Identität mitlieferte. Man sah in ihr, auch
wenn man Jude war, nicht unweigerlich den Hauptinhalt dieser Tradition
oder Identität, wenngleich die meisten sie wahrscheinlich so betrachteten.
Aber die Halacha war - in jenem Zeitraum - der wichtigste institutionelle

Rahmen, in dem die Kontinuität der jüdischen Kultur und der
jüdischen Volkszugehörigkeit, dieser besonderen Verbindung einer Religion und
eines Stammesbewusstseins und mehrerer zusätzlicher Dimensionen der
Identität, sich offenbarte.

Innerhalb dieses Rahmens fügten sich die verschiedenen Komponenten
der kollektiven jüdischen Identität - und in kleinerem Masse auch die
Inhalte der jüdischen Tradition - zusammen. Die wichtigsten dieser Elemente

waren erstens eine «nationale», «ethnische» Identität, die auf einem starken
geschichtlichen Bewusstsein gründete; zum zweiten, eng verbunden damit,
eine ausgeprägte Urverwandtschafts-Identität - symbolisch ausgedrückt in
der Symbolik der Abstammung von Abraham, Isaak und Jakob; drittens
eine religiös-kulturelle und schliesslich - in jener Periode nur latent - eine

politische Identität.
Die Komponenten kollektiver Identität, die auf verschiedene Weise in

der Entwicklungsperiode der jüdischen Geschichte - vorab jener des Ersten
und Zweiten Tempels - zusammenkamen, verbanden sich in der talmudischen

Zeit und vor allem in der Verbannung sehr stark durch die
Vorrangstellung der Halacha und liessen sich kaum je deutlich trennen. Die
meisten Juden unterschieden nicht zwischen diesen einzelnen Strängen der
Identität; für sie gehörte das alles zusammen und war verknüpft durch
das Gesetz und ein vollerblühtes Glaubenssystem, das die Gesamtstruktur
legitimierte.

Dasselbe galt bis zu einem gewissen, aber geringeren Grad für das, was



IDENTITÄTSMUSTER 615

man den kulturellen Inhalt des jüdischen Lebens nennen kann - ein
Inhalt, der in der Periode der ersten beiden Tempel verhältnismässig
vielschichtig war und später homogener wurde. Im Sinne rein kultureller
Inhalte und Aktivitäten herrschte unter verschiedenen jüdischen Gemeinschaften

eine wahrscheinlich grössere Vielfalt als hinsichtlich des Grund-
gefüges der Halacha. So legte man beispielsweise in manchen Gemeinden
besonderen Wert auf philosophische Studien, in anderen auf verschiedene
Arten der Kulturtradition wie etwa der Kabala usw. Ausserdem gab es

verschiedene Arten der Begegnung mit der «allgemeinen Kultur» und des
Beeinflusstwerdens durch diese. Auch hier aber waren die Grundelemente,
mit lokalen Abweichungen, in den meisten jüdischen Gemeinschaften die
gleichen.

Diese Konstellation jüdischer Identität und Traditionen enthielt eine
gewisse Art der Reaktion auf grundlegende Dilemmas des jüdischen Daseins
und Selbstverständnisses, die sich seit dem Beginn der jüdischen
Geschichte entwickelt hatten. Ein solcher Zwiespalt - derjenige zwischen den
universalen und den partikularistischen Elementen in der jüdischen Kultur -
wurde in gewissem Sinne gelöst, indem man die Möglichkeit einer
Verwirklichung der universalistischen Elemente, eines echt offenen Dialoges und
Treffens mit anderen Nationen, religiösen und mittelalterlichen Zivilisationen

aufteilte oder in irgendeine Zukunft verschob. Die jüdische Realität
war eine sehr partikularistische, wenn auch unter dem Vorzeichen oder
in Verbindung mit einer universalistischen Orientierung. In der Realität
der vormittelalterlichen und mittelalterlichen Verbannung konnte diese
universalistische Orientierung zufolge der Art der Beziehungen der
umfassenderen Gesellschaft, in der die Juden bis dahin lebten, keinerlei wirkliche,

institutionelle Dimensionen gewinnen. Sie war nur in einem latenten
Sinne möglich, als Brennpunkt für theologische Debatten oder als Traum. Das
stand natürlich in Zusammenhang mit der Lösung eines weiteren Dilemmas -
nämlich des Dilemmas zwischen der konkreten Realität und den
eschatologischen (auf die letzten Dinge bezogenen) Orientierungen und Hoffnungen.

Auch hier wurden die eschatologischen Orientierungen - ob
universalistisch oder partikularistisch - in eine unbekannte Zukunft verlegt. Das
Verschieben dieses Elements in eine ungewisse spätere Zeit war selbstverständlich

eng damit verbunden, dass die damalige konkrete Wirklichkeit
der Juden apolitisch war, während das eschatologische Element im Judaismus
eine starke politische Komponente aufwies. Der apolitische Charakter ihres
Lebens in jener Zeit war von den Juden kaum selbst gewählt, sondern
ihnen von der Gesellschaft aufgezwungen worden, in der sie lebten und
die ihnen im besten Falle den Status einer untergeordneten, halbgeduldeten

Minderheit zuerkannte; im schlimmsten Falle waren sie eine ver-



616 IDENTITÄTSMUSTER

folgte Minderheit, die von Ort zu Ort ziehen müsste, ohne irgendwo eine
sichere Bleibe zu haben.

So war die Kontinuität des «traditionellen», «mittelalterlichen»
jüdischen Lebens weder durch geographische Nähe, noch durch gemeinsame
politische Tätigkeit, durch aktive Teilnahme in der allgemeinen politischen

Arena gewährleistet, sondern durch das Gerüst der jüdischen
Gesetze und kulturellen Aktivitäten. Dementsprechend waren auch die Kontakte

zwischen den verschiedenen jüdischen Gemeinschaften entweder rein
kommerzielle, gesetzestreu-kulturelle oder solche der Familienbande.
Politische konnten es in jener Zeit nicht sein, ausser im bescheidensten Sinne
des Wortes - also sorgten die erstgenannten Kontaktarten für den
Fortbestand des jüdischen Volkes und der jüdischen Traditionen.

In diesem Zusammenhang muss ein Aspekt der Kontinuität hervorgehoben

werden, den vor 70 oder 80 Jahren bereits Arthur Ruppin, einer der
Initiatoren des wissenschaftlichen Studiums der Demographie der Juden,
hervorhob. Er bewies aufgrund einer verhältnismässig klaren demographischen

Berechnung, dass ein grosser Teil des jüdischen Volkes den Schoss
des Judentums tatsächlich verliess. Die Zahl derer, die konvertierten oder
sich vom Judentum abwandten, dürfte vielleicht die Hälfte der jüdischen
Bevölkerung ausgemacht haben. Die, welche blieben, waren allerdings sehr
stark in der Gemeinde verhaftet, und die, welche sie verliessen, gingen für
immer. In jener Zeit - mindestens bis zum Aufkommen der Marnanen
(zwangsgetaufte spanische Juden), im wesentlichen aber bis ins 18. Jahrhundert

hinein - gab es keine Möglichkeit einer halben Lösung.
Ein weiterer entscheidender Aspekt der jüdischen Tradition in jener

Periode ist, dass sie durch die Situation der Juden als verfolgte, ständig
in der Defensive lebende Minderheit im Vergleich zu anderen monotheistischen

Religionen und Zivilisationen gegenüber internen Irrlehren oder
untergeordneten «Trends» weniger tolerant war - obwohl einigen dieser
Trends, vor allem dem Mystizismus und philosophischen Spekulationen, eine
gewisse « abgesonderte », sekundäre Position eingeräumt wurde. Abweichende
Auslegungen der Halacha oder der Definitionen der Hauptkomponenten
der kollektiven jüdischen Identität waren jedoch nicht erlaubt.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass im Mittelalter trotz aller
Unterschiede der einzelnen jüdischen Gemeinden an ökologischen Einrichtungen,
wirtschaftlichen Strukturen und lokalen Bräuchen eine grundlegende Einheit

der Komponenten jüdischer Identität vorherrschte sowie das Festhalten
am jüdischen Gesetz, welches das gemeinsame Gefüge aller jüdischen
Gemeinden war.

Dieser Typ jüdischer Geschichtserfahrung wurde sowohl durch die jüdische

Tradition ermöglicht, als auch durch eine Aussenwelt, welche diese



IDENTITÄTSMUSTER 617

inneren Tendenzen verstärkte. Die Verschiedenheiten waren daher nicht
primär, sondern sekundär; das jüdische Leben im Innern blieb im wesentlichen

homogen.

Das gegenwärtige Muster

Heute bietet sich ein anderes Bild. Die Ausbreitung der Juden ist, geographisch

gesehen, grösser als je zuvor; dafür sorgte die Entdeckung neuer
Erdteile. Die Neuerrichtung von Israel ist ein weiterer wichtiger Faktor.
Was indessen die gegenwärtige Situation kennzeichnet, ist nicht diese
Tatsache der grösseren ökologischen oder wirtschaftlichen Vielfalt. Das
Hauptmerkmal ist vielmehr die neue Art von Pluralismus und Heterogenität im
gesellschaftlich-kulturellen Leben der jüdischen Gemeinschaften - sowohl
in den kulturellen Belangen dieses Lebens als auch in den Komponenten
jüdischer Identität, wie sie von diesen jüdischen Gemeinschaften ausgewählt

und neu aufgebaut werden.
Betrachten wir heute das weite Panorama jüdischer Gemeinden, sei es in

Israel oder in den Vereinigten Staaten, sei es in dem, was wir von den Juden
in Russland wissen oder von den Juden, die nach der Massenvernichtung
in Europa blieben und einige der früheren Gemeinden wieder aufbauten,
seien es die Juden in Lateinamerika, dann fallen uns nicht nur
geographische Unterschiede, nicht nur Verschiedenheiten im Brauchtum und in
den wirtschaftlichen Aktivitäten auf, sondern die Tatsache, dass innerhalb
jeder dieser Gemeinden eine grosse kulturelle Heterogenität herrscht, eine
Vielfalt der Arten, Dimensionen und Symbole der jüdischen Kollektividentität

sowie der kulturellen Bräuche und Organisationen, durch welche
die Juden ihrem jüdischen Leben und ihrer Identifizierung mit dem.Juden-
tum Ausdruck verleihen. Die Gegebenheiten sind bekannt: In der ganzen
westlichen Welt kennen wir viele verschiedene Typen jüdischer religiöser
«Kongregationen»: Orthodoxe, Reformjuden und Konservative in den
Vereinigten Staaten, Orthodoxe, Reformjuden und Liberale in Europa. Darüber

hinaus haben wir zahlreiche Juden, die keiner dieser religiösen Gruppen

angehören, von denen aber viele in verschiedenen kulturellen und
Gemeindeaufgaben tätig sind und viele derjenigen, die nicht aktiv oder
auch nur obenhin am jüdischen Gemeindeleben teilnehmen, sich dennoch
als Juden identifizieren. In Israel hat sich ebenfalls eine grosse Heterogenität

in der Art des Festhaltens an jüdischen Traditionen oder an den
Symbolen jüdischer Identität entwickelt.

Wie können wir diese Heterogenität verstehen oder erklären? Wie
bereits erwähnt, haben sich im modernen Denken - im jüdischen wie im



618 IDENTITÄTSMUSTER

nichtjüdischen, vor allem aber im ersteren - mehrere intellektuelle Modelle
oder Prämissen entwickelt, durch die man diese Erscheinungen beurteilte.

Da die Wurzeln dieser Erscheinungen in der frühen Zeit der Aufklärung
und Befreiung liegen, war die erste solche Interpretation eine, die sich ganz
auf die Spaltung Assimilationisten-Traditionalisten konzentrierte. Gemäss
dieser Anschauung war die Assimilation ein stetiger, in einer Richtung
verlaufender Prozess in zwei miteinander verflochtenen Dimensionen: der
«kulturellen» Inhalte und der Identitätselemente. Diese Anschauung, die
vor allem von den Traditionalisten, in einem gewisssen Masse aber auch von
den Assimilationisten vertreten wurde, ging davon aus, dass es keine
Zwischenposition gebe. Assimilierte man sich, so bedeutete dies, dass man
nicht nur gewisse Bräuche, Bindungen, Erfüllungen von Gesetzesvorschriften
aufgab, sondern damit zugleich auch eine der grundlegenden, in erster Linie
nationalen, «ethnischen» und politischen Komponenten der jüdischen Identität

verlor oder preisgab, so dass bestenfalls noch einiges von der Identität
durch Religion oder Familie übrigblieb. Die Preisgabe der traditionellen
Inhalte, das Annehmen neuer Lebensformen galt als unbedingt verbunden
mit der Preisgabe vieler Komponenten - mit Ausnahme der religiösen und
bis zu einem gewissen Grad der familiären - der jüdischen Kollektividentität.

Man betrachtete das als den natürlichen Preis für die Integration in
europäische Gesellschaften. Diese Auffassung war sehr stark mit den
vorherrschenden Vorstellungen von Nationalismus, vom Nationalstaat
verknüpft, die auf einer innigen Verbindung politischer und kulturhistorischer
und sogar irrtümlicher Elemente beruhte und daher - vor allem in ihren
extremen Formulierungen - nur Minderheiten übrigliess, die ihre Identität
nicht ebenfalls auf diesen Elementen aufbauten.

Manche Juden - vorab jüdische Intellektuelle, Liberale, «Atheisten»,
Rationalisten wie auch Sozialisten - glaubten oder hofften auch, dass sie
durch Aufgabe dieser historisch-nationalen und irrtümlichen Elemente ihrer
Identität - und Konzentration auf die religiös-ethnische Komponente -
in der Lage sein würden, sich sowohl in die umfassende Gesellschaft zu
integrieren, als auch auf eine neue Weise das alte Dilemma zwischen der
universalistischen und der partikularistischen Richtung in ihrem Erbe zu lösen.
Sie sollten dazu in der Lage sein, indem sie das allgemeine politische
Gefüge, in dem sie sich betätigen wollten, mit einigen besonderen
ethnischen, rationalen oder sozialen, von ihrem Erbe abgeleiteten Elementen
ausfüllten, dabei jedoch dessen partikularistische Grenzen bereits
überschritten.

Mit dem Aufkommen der verschiedenen modernen nationalistisch-jüdischen

Bewegungen, vor allem des Zionismus, tauchte auch die «nationalistische»

Reaktion gegen diese Einstellung auf - eine Reaktion allerdings,



IDENTITÄTSMUSTER 619

die von den gleichen Voraussetzungen ausging. Die nationalistische Sicht
akzeptierte sozusagen die Grundvoraussetzungen der früheren Anschauung
hinsichtlich der Bedingungen der Integration in die allgemeine Gesellschaft,

wenn sie auch über die Möglichkeit des endgültigen Erfolges starke
Zweifel hegte. Sie behauptete, die Juden würden in einem solchen modernen
Gefüge hin- und hergerissen zwischen geistiger und kultureller
Vernichtung einerseits - der Untergrabung ihres traditionellen und kommunalen

Lebens durch moderne wirtschaftliche, politische, kulturelle Kräfte -
und physischer Vernichtung infolge unvollständiger Assimilation und der
Unfähigkeit der modernen Gesellschaft, dieses fremde Element aufzunehmen.

So nahm die zionistische Ideologie an, nur in Palästina könne eine

neue, moderne, lebensfähige jüdische Gesellschaft entstehen, und nur in
Palästina lasse sich eine neue Synthese von Judentum und universaler
menschlicher Kultur, von Tradition und Moderne entwickeln.

Aus diesem Grunde strebten die nationalistischen Bewegungen im
allgemeinen und die zionistische im besonderen danach, die Gelegenheit für
eine spezielle kulturelle und gesellschaftliche Kreativität von universaler
Bedeutung im Rahmen einer freien, modernen, sich selbst erhaltenden
jüdischen Gesellschaft zu schaffen, und diese Kombination erklärt denn auch
den ungeheuren Nachdruck, der in diesen Bewegungen auf die
gesellschaftlich-kulturelle Kreativität gelegt wurde. Hier ergab sich eine neuerliche
Spaltung: zwischen Nationalisten und Nichtnationalisten (ob traditionell
oder assimilationsfreundlich eingestellt).

In der Zeit zwischen der Französischen Revolution und dem Ersten
Weltkrieg, in gewissem Masse sogar noch bis zum Zweiten Weltkrieg, herrschten
diese beiden Grundkonzeptionen vor, und die Meinungsverschiedenheiten
zwischen ihnen prägten das Bild, das sich die Juden - und teilweise auch

NichtJuden - vom Wesen des jüdischen Problems in der modernen Gesellschaft

machten.
Freilich machten auch in dieser Periode einige jüdische Gemeinschaften,

vor allem wenn sie in Gesellschaften wie der englischen, holländischen

oder skandinavischen lebten, in denen das Element der Bürgerlichkeit
und gewisser bürgerlichen Religionen stärker war als eine rein nationalistische

Ideologie, andersgeartete Erfahrungen. Einige jüdische Gemeinden -
vor allem in den Vereinigten Staaten - begannen das eine oder andere dieser
Probleme neu zu formulieren, aber sie spielten noch keine zentrale Rolle im
Panorama des jüdischen Lebens und hatten keine starke Einwirkung auf die
beiden gespaltenen Auffassungen.



620 IDENTITÄTSMUSTER

Die neuen Identitätsmuster

Die jüdische Realität der Gegenwart lässt sich nicht im Sinne der einen oder
andern dieser geteilten Anschauungen erklären. Die Idee, dass die Juden
möglicherweise zu einer Art religiöser und konfessioneller Einheit würden,
wenn sie die Staats- oder Volksidentität ihrer Gastgebernation vollkommen
teilten, kam nicht zum Tragen, wenn sie auch - bis zur Massenvernichtung -
von vielen Juden in Westeuropa als richtig angesehen wurde. Sie konnte
nicht von Dauer sein, nicht nur wegen der tragischen historischen Ereignisse,

sondern auch wegen der inneren Dynamik der jüdischen Gesellschaft

und ihrer Beziehungen zu den Gesellschaften, in denen sie lebte.
Gewiss gibt es auch heute noch viele Juden, die sich in diesem Licht sehen,
doch sind sie bestimmt eine Minderheit innerhalb der jüdischen Gemeinschaft.

Desgleichen herrscht auch die rein ideologische, universalistische
Identität, die unter den Juden in Europa viele Jahre lang «in Mode» war -
das Hochhalten von Liberalismus, Sozialismus und dergleichen galt für
den charakteristisch jüdischen Beitrag an die Zivilisation -, heute nicht mehr
vor, obwohl einige Elemente davon noch weit verbreitet sind.

Dasselbe gilt bis zu einem gewissen Grad für die nationalistische Lösung,
die davon ausgeht, dass eine kollektive jüdische Identität nur durch einen
kommunalen Nationalismus nach dem Muster von Bewegungen des 19.

Jahrhunderts zu erlangen sei - wenn auch die Errichtung des Staates Israel, der

zum Zentrum kollektiver jüdischer Solidarität geworden ist, diese in der Tat
sichtlich verstärkt hat.

Die Art, wie jüdische Gemeinschaften in der ganzen Welt heute ihrer
Identität Ausdruck zu verleihen versuchen, ist viel komplexer, vielseitiger
und verschiedenartiger. Erstens besteht der simple Zusammenhang
zwischen dem Abstreifen traditioneller Lebensformen und der teilweisen Preisgabe

der jüdischen Identität nicht mehr. Viele Juden verändern ihren kulturellen

Lebensstil nach und nach, und in der Diaspora führen die meisten
kein vorwiegend oder gar rein jüdisches Leben; trotzdem wollen sie ihre
jüdische Identität nicht verlieren, und so bemühen sie sich, sie neu zu formulieren

- selbst wenn es nicht mehr ihre ausschliessliche, ja, vielleicht nicht
einmal ihre vorherrschende Identität ist. Selbstverständlich verlassen, wie
im Mittelalter, auch heute noch manche Juden ihre Gemeinschaft für immer;
genaue Statistiken darüber gibt es allerdings nicht. Doch ist auch diese
Loslösung aus der Gemeinde heute nicht so einfach, wie sie anscheinend im
Mittelalter oder in den Anfängen der Neuzeit war. Bezeichnenderweise
führt nicht einmal mehr eine gemischte Ehe automatisch zum Verlust der
jüdischen Identität.

Zweitens, und eng damit verknüpft, werden die einzelnen Elemente der



IDENTITÄTSMUSTER 621

Identität heute neu strukturiert. In dieser Hinsicht haben zwei Prozesse
stattgefunden. Der erste war, dass abgesehen von den Juden, welche einzelne
Komponenten tatsächlich einfach ablegten, das Bestreben überwiegend
dahin ging, diese Komponenten und deren Symbole laufend neu zu gestalten
und auf verschiedene Arten neu zu verbinden. Das brachte in den meisten

Fällen sowohl die Neuformulierung als auch die Wiedervereinigung
des Grossteils der «älteren» Elemente mit sich. Immer verbinden sich
dabei Urtümlichkeit, religiöse Bindungen oder Festhalten an etwas, das man
als religiöse Tradition betrachtet, mit einigen Elementen der «Volkszugehörigkeit».

Hier sei eine Bemerkung eingeflochten, die sich auf
Untersuchungen und Beobachtungen des Doyens der jüdischen Historiker in den
Vereinigten Staaten, Professor Salo Baron, stützt und auch für Israel
zutrifft. Baron wies darauf hin, dass zu den Bräuchen, die selbst von den
meisten nicht-religiösen Juden eingehalten werden, jene gehören, die mit den
urtümlichsten Geheimnissen des Lebens zusammenhängen: Beschneidung
(wobei natürlich die Eltern entscheiden), Bar-mitzwah, Hochzeit, Begräbnis.
An diesen Riten halten offenbar viele Juden weitgehend fest. Zweitens hat
eine starke Rückkehr zu bestimmten Traditionen oder Bräuchen eingesetzt,

die zwar religiösen Ursprung haben, aber zu Symbolen der kollektiven

Identität geworden sind, wie das Anzünden der Kerzen zum Chanukka-
fest und zum Sabbat.

Es ist bezeichnend, dass diese verschiedenen Muster der Wiederaufnahme
religiöser Symbole nicht unbedingt mit einer Rückkehr zur Orthodoxie, zur
Anerkennung der Halacha als Grundpfeiler jüdischen Lebens verbunden
sind, obwohl auch das vorkommt. Tatsächlich weist das neue Aufwallen
von Orthodoxie und Neo-Orthodoxie auf einen parallelen, sogar damit
zusammenhängenden, aber nicht identischen Prozess hin.

Das zweite neue Element, das sich in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg

voll entwickelte, ist das Aufkommen legitimer, kollektiver, jüdischer
politischer Aktivität im Rahmen der umfassenderen, allgemeinen politischen
Institutionen und Gruppen. Zum erstenmal in der Verbannungsgeschichte
wurden jüdische Gemeinden in der ganzen Welt politisch aktiv und
erwarben ein jüdisches Bewusstsein.

Höhepunkt dieser Entwicklung war natürlich die Gründung des Staates
Israel. Wichtig jedoch ist, dass ein paralleler, bis zu einem gewissen Grad
unabhängiger Vorgang in vielen jüdischen Gemeinden - nicht nur in den
Vereinigten Staaten, sondern auch in Europa - stattfand, wobei allerdings
der Staat Israel (und in geringerem Masse das Recht auf Auswanderung
der Sowjetjuden) den hauptsächlichen Angelpunkt lieferte.

Dieser Prozess der Neuformulierung und Rekonstruktion verschiedener
Elemente jüdischer Identität ist in den meisten jüdischen Gemeinden eng



622 IDENTITÄTSMUSTER

verknüpft mit einem gleichlaufenden Vorgang in der Auswahl verschiedener
Elemente jüdischer Tradition.

Der interessanteste Aspekt ist, dass es im Gegensatz zu der früheren
Auffassung keine einfache Verbindung zwischen der Treue zu verschiedenen
jüdischen Bräuchen und Traditionen und der Festlegung auf die jüdische
Identität gibt. Selbst in den orthodoxen Kreisen, in denen man die älteren
Komponenten unverrückt vermuten würde, bietet sich ein äusserst
komplexes Bild. So ergab sich etwa in Verbindung mit dem Aufkommen der
Neo-Orthodoxie eine wachsende Teilnahme an «allgemeinen» Lebenssphären

- etwa in Bereichen der höheren Bildung und der Beschäftigung -,
die für die früheren osteuropäischen Traditionalisten völlig undenkbar
gewesen wäre. Und ausserdem verband sich damit eine zunehmende Beteiligung

an jüdischen politischen Aktivitäten der neuen Art.
Unter den Nichtorthodoxen ist das Bild noch vielfältiger. Abgesehen von

der Rückkehr zu einigen alten Riten und übrigen Identitätssymbolen, die
wir erwähnten, gibt es keinen direkten Bezug zwischen solchen «Inhalten»
und dem eigentlichen Wesen der jüdischen Identität und Bindung.

Ein weiteres neues Element - verglichen mit der Situation des Judentums
im Mittelalter - ist, dass in vielen Fällen ein Grossteil der Juden, die nach
dem Ausdruck ihrer Identität suchen, dazu neigt, die Suche mit jenen
Problemen in Zusammenhang zu bringen, die in den mittelalterlichen Mustern
sozusagen «unterdrückt» waren und in der ersten Assimilationsperiode
ausserhalb des Bereichs der jüdischen Gemeindeaktivität lagen: mit der Suche
nach irgendeiner Lösung der Spannung zwischen dem universalistischen und
dem partikularistischen Element in der jüdischen Kollektividentität. In einigen

Fällen besteht die ältere «ethische» - liberale, sozialistische oder
nationalistische - Einstellung fort, doch ist auch sie bezeichnenderweise zunehmend

mit einer positiveren jüdischen Identität und Haltung verbunden
und konzentriert sich oft auf eine Mitwirkung an Aktivitäten und Institutionen

der jüdischen Gemeinde.
Von besonderer Bedeutung für das Verständnis der jüdischen Szene der

Gegenwart ist die Tatsache, dass verschiedene jüdische Gemeinden diese

Aufgabe verschieden lösen - ja, dass jede Gemeinde die Muster ihrer
Aktivitäten verändern kann. Da wird auf verschiedene Identitätskomponenten
unterschiedlicher Nachdruck gelegt; die Hierarchie der Elemente kann
voneinander abweichen, und nirgendwo hat sich eine neue Zusammensetzung
der Elemente voll und endgültig herauskristallisiert. Vielmehr ist in jeder
jüdischen Gemeinde der Gegenwart ein fortlaufender Prozess der Beschäftigung

mit den Elementen jüdischer Identität im Gange; keine Gemeinde
hat sich auf eine «Lösung», auf einen Endpunkt festgelegt, alle sind in
ständiger fliessender Bewegung. Das vereinende Element ist indessen gerade



IDENTITÄTSMUSTER 623

diese Vielseitigkeit, dieses Experimentieren und stete Suchen und wechselseitige

Bewusstwerden der verschiedenen jüdischen Gemeinschaften.
Während es also keine einfache Antwort auf die Frage gibt, «Wer ist

Jude?» - «Was bedeutet es, Jude zu sein?», haben die meisten jüdischen
Gruppen heute das Tasten nach Antworten miteinander gemein, sie nehmen
am gleichen Entwicklungsprozess teil, und dieser Prozess wird sogar in orthodoxen

Gemeinden sichtbar.
So kann man heute durchaus Jude sein, ohne eine genaue, festgelegte

Vorstellung davon zu haben, was darunter an aktuellen Inhalten zu
verstehen ist. Da sich fliessende Bewegungen schwer organisatorisch einfangen
lassen, hinken jüdische Institutionen beträchtlich hinter der gegenwärtigen
Stimmungslage nach, wenn auch bestimmte Kernfragen, wie etwa die
Errichtung des Staates Israel oder die Probleme des sowjetischen Judentums,
bei der Ausrichtung der Tätigkeiten dieser Institutionen als Wasserscheide
dienen.

Auf diese Weise ist tatsächlich ein neues, paradoxes Element in das jüdische

Leben getreten, nämlich die wachsende Vielfalt dessen, was man nach
traditionellen Mustern als Heterodoxien, als Irrglauben mit scheinbar
ketzerischen Orientierungen betrachtet hätte, und gerade diese Orientierungen
werden nunmehr zum Anlass gegenseitiger Bewusstheit und
Aufnahmebereitschaft sowie gemeinsamer Bewusstheit unter verschiedenen jüdischen
Gemeinschaften.

Dass diese Situation in Extremfällen zur «totalen» Assimilierung, zur
Preisgabe des Judentums führt, versteht sich von selbst. Im grossen ganzen
aber ist dies nicht der Fall - zumindest nicht in dem Masse, wie in der
«klassischen» Literatur über Assimilation angenommen wurde.

Wie können wir diese neue jüdische Wirklichkeit erklären, die so sehr von
den «klassischen» Vorstellungen des Lebens und der Probleme der Juden in
der modernen Zeit abweicht?

Mehrere Vorgänge waren dabei von entscheidender Bedeutung. Zuerst
zeigte die Massenvernichtung auf grauenvolle und tragische Weise auf, wie
schwach die Möglichkeit einer jüdischen Beteiligung, sei es auf individueller
Basis oder als religiöse Gruppe, an einer anderen Gesamtheit ohne
Bezug auf die kollektive jüdische Identität ist. Das zweite Ereignis, dessen

Wurzeln am Ende des neunzehnten und zu Beginn des zwanzigsten
Jahrhunderts gelegt wurden, das aber erst später zum Ausdruck kam, war der
Wiederaufbau des grossen Zentrums jüdischen Lebens in den Vereinigten



624 IDENTITÄTSMUSTER

Staaten. In diesem Zusammenhang muss an einen absolut grundlegenden
Faktor erinnert werden, der in der Analyse der amerikanisch-jüdischen
Geschichte nicht genügend gewürdigt worden ist - dass nämlich die Amerikaner

eine Nation sind, die in erster Linie auf einer politischen Ideologie und
viel weniger auf historischen Ursymbolen beruht; dass ihre grösste
Übereinstimmung sich, um den Ausdruck von R. Bellah zu gebrauchen, auf
«bürgerliche Religion» stützt. Deshalb steht sie kollektiven politischen
Strömungen ethnischer und religiöser (Untergruppen) in ihrem Innern
potentiell viel aufgeschlossener gegenüber als etwa europäische Nationalstaaten
des 19. und frühen 20. Jahrhunderts. Ich sage «potentiell», denn selbstverständlich

sind diese Möglichkeiten auch von Spannungen und möglichen
Feindseligkeiten durchsetzt. Der dritte Vorgang in diesem Zusammenhang
ist die Veränderung in der politischen Kultur Europas selbst, die zur
Schwächung der alten, geschlossen homogenen Auffassung von einem
Nationalstaat führte, in dem für legitime Nebengruppen kein Raum war.

Das letzte und wohl ausschlaggebende dieser Ereignisse war natürlich die
Errichtung des Staates Israel als autonome, jüdische politische Gemeinschaft

und Wesenheit, in der sich das kollektiv jüdische politische Leben
in voller Unabhängigkeit artikulieren kann. Innerhalb dieser Gegebenheiten
der Gegenwart ist die Errichtung des Staates Israel, die Sorge um ihn zum
Mittelpunkt geworden, durch den die politische Dimension der jüdischen
Identität in allen jüdischen Gemeinden deutlicher als zuvor zum Ausdruck
kommt.

Diese neue Dimension nun ist zu einem der zentralen Bindeglieder
zwischen verschiedenen jüdischen Gemeinden im allgemeinen und zwischen diesen

und dem Staat Israel geworden und findet ihren Ausdruck auch in
Aktivitäten wie denen im Zusammenhang mit dem Sowjetjudentum.

Neue Spannungen und Probleme

Alle diese Entwicklungen haben sich erst in neuester Zeit klar
herauskristallisiert - ungefähr seit der Mitte der sechziger Jahre. Erst von da

an waren die grossen jüdischen Gemeinschaften - vor allem in Israel,
Nordamerika und Westeuropa - in der Lage, ihre internen Aktivitäten und ihr
Selbstverständnis, ihre Beziehungen untereinander und ihr Verhältnis zu den
Gesellschaften, in denen sie lebten, auf der Basis dieser genannten
Entwicklungen neu aufzubauen.

Dabei waren es jeweils in erster Linie Ereignisse oder Probleme im
Zusammenhang mit dem israelischen Staat - der Zustrom neuer Einwanderer,

Verteidigungsfragen, der Sechstage- und der Yom-Kippur-Krieg -,



IDENTITÄTSMUSTER 625

die bei der Kristallisierung der neuen Trends als hauptsächliche Katalysatoren

dienten. Diese «israelischen» Ereignisse dienten nicht nur dem
politischen Geschehen; ihre Auswirkungen auf das Leben der jüdischen
Gemeinden reichten viel weiter. Erstens erwiesen sich die Beziehungen zu Israel
beim Aufbau jüdischer Organisationen und bei der Wahl von führenden
jüdischen Persönlichkeiten immer mehr als von zentraler Bedeutung. Darüber

hinaus dienten die Ereignisse auch bei der Kristallisierung des
jüdischen Bewusstseins und bei der Vertiefung der Beziehungen und des
gegenseitigen Verständnisses zwischen jüdischen Gemeinschaften als Katalysatoren.

Das zeigte sich vor allem in den Entwicklungen in Israel selbst,
hauptsächlich nach dem Sechstagekrieg. Die Entwicklungen während und nach
dem Krieg widerlegten viele der im Jischuv herrschenden Meinungen in
bezug auf die Art der Verbindungen zwischen Israel und den jüdischen
Gemeinden und in bezug auf Ausmass und Stärke der jüdischen Komponente

der israelischen Identität. Einerseits widerlegten sie die Argumente,
welche die Schwäche dieser Komponente hervorhoben; aber andererseits
wiesen sie auch darauf hin, dass Kontext und Stärke dieser Komponente
und die Art der Beziehungen zwischen Israel und den jüdischen Gemeinden

im Ausland die anerkannten ideologischen Formeln der «Zionisten»
wie der Assimilationisten sprengten.

Da wurde zuerst klar, wie tief die Israeli ihrem historischen jüdischen
Erbe verbunden sind, und gleichzeitig erwies sich die Kraft der Solidarität
zwischen dem Staat Israel und den jüdischen Gemeinschaften im Ausland -
diese Solidarität wurzelte in allseitigen Bindungen an eine gemeinsame
Vergangenheit, und obwohl verschiedene jüdische Gruppen sie verschieden
auslegen, wird sie durch diese Vielfalt der Interpretationen in gewissem Sinne
noch verstärkt. Wenn aber, zweitens, diese Entwicklungen die relative
Schwäche des rein «kanaanitischen» Elements in der neuen israelischen
Identität aufzeigten, gingen sie über die anerkannte Sicht der Beziehungen
zwischen dem Jischuv und den jüdischen Gemeinden hinaus, die sich von
den ideologischen Anschauungen der ursprünglichen Zionisten, Traditionalisten

oder Assimilationisten ableitete. Der Charakter der Verbindungen und
Beziehungen Israels zu anderen jüdischen Gemeinschaften sowie der Charakter

von dessen jüdischer Identität und dessen Beitrag an das jüdische Leben,
an jüdische Kultur und jüdischen Schöpfergeist wurden immer deutlicher
und immer problematischer - zeigte sich doch immer klarer, dass sie in
Wirklichkeit mit keiner der überlieferten Ideologien übereinstimmten.

Gleichlaufende Entwicklungen ergaben sich in den meisten jüdischen
Gemeinschaften - Entwicklungen, die in ihrer Tiefe über den Ausdruck der
Solidarität mit Israel und das allgemeine Aufwallen des jüdischen Be-



626 IDENTITÄTSMUSTER

wusstseins weit hinausgehen und die bisher noch nicht systematisch untersucht

worden sind.
Israels Platz unter den jüdischen Gemeinschaften hat sich fast unmerklich,

aber nachdrücklich verändert. Einerseits wurde es zu einem wichtigen
Symbol und Zentrum jüdischer Identität - ein Brennpunkt von Solidarität
und Zusammengehörigkeitsgefühl, von Hoffnungen und Träumen, eine mögliche

Zuflucht vor Unterdrückung, ein Sinnbild des Stolzes um seiner
Leistungen willen - oder der Kritik wegen seiner Misserfolge.

Andererseits aber wurde Israel nicht - wie man in der klassisch zionistischen

Ideologie vorausgesetzt hatte - das einzige Zentrum jüdischer Kreativität,

der einzige Ort, an dem sich die gesellschaftliche, erzieherische und
kulturelle Wiedergeburt des jüdischen Volkes vollziehen kann. Der schöpferische

Impuls so mancher jüdischen Gemeinschaft konzentrierte sich nicht
zwangsläufig auf Israel, und das Muster israelischer Wiedergeburt, das in
Israel entstand, war nur eines von mehreren - wenn auch sicherlich das
zentrale.

Aus diesem Grunde wurde auch die Einwanderung in Israel nur eines
der Bindeglieder zwischen den jüdischen Gemeinden in dieser Zeit, und zwar,
im Gegensatz zur Entstehungszeit des Jischuv und seiner Grundideologie,
nicht einmal das wichtigste. Viele der historischen, urtümlichen, nationalen
und religiösen Elemente, die Juden miteinander verbinden und die nicht
ganz einfach zu definieren sind, bestanden weiter und wurden sogar
erneuert. Ja, in Israel selbst - trotz der Sorge um die Einwanderer und der
Probleme im Zusammenhang mit deren Eingliederung - war dies nur einer
der Wege, auf denen sich Verbindungen mit jüdischen Gemeinschaften
bildeten. Andere Ausdrucksformen der Solidarität - wirtschaftliche Bande
mit stärkeren und reicheren Elementen in jüdischen Gemeinschaften im
Ausland, philantropische Tätigkeiten, Gefühlsbindungen, Tourismus und
Familienbesuche - waren nicht weniger wichtig.

Diese Ausdrucksformen, die den Rahmen der festgelegten zionistischen
Grundsätze sprengten und zugleich den Beweis lieferten, wie lebendig
diese Verbindungen mit jüdischen Gemeinschaften sind, haben die gegenseitige

Verständnisbereitschaft zwischen jüdischen Gruppen und dem Staat
Israel verstärkt und gleichzeitig neue Ausgangspunkte für Selbstkritik und
Wertung geschaffen.

Die Einwanderung aus Russland, die ein paar Jahre nach dem Krieg
ein relativ grosses Ausmass anzunehmen begann, vermehrte die Bindungen
zwischen Israel und der Diaspora ebenfalls. War sie auf der einen Seite bis
zu einem gewissen Grad eine Fortsetzung der durch idealistische, ja
revolutionäre Tendenzen ausgelösten Einwanderungswellen, so ging es dabei
andererseits doch nicht um gewöhnliche zionistische Ziele; und doch trugen



IDENTITÄTSMUSTER 627

auch sie zur Vielfalt der Komponenten der jüdischen Identität, samt der
israelischen, bei.

Alle diese Entwicklungen wurden von den verschiedenartigsten
Spannungen gestört. Da sind vor allem die Spannungen zwischen den
jüdischen Gemeinden und den Gesellschaften, in denen sie leben - auch den
offeneren Gesellschaften des Westens, gar nicht zu reden von der ganz
anderen Situation in lateinamerikanischen Ländern und besonders natürlich
in der Sowjetunion.

Die Juden in der freien Diaspora müssen ihre jeweils geeignete Lösung
des Problems finden, wie sie sich in ihre gastgebenden Gemeinschaften
und Kulturen integrieren können und wie sich die jüdische Komponente in
diesen Kulturen bestimmen lässt. Die tiefgreifenden Veränderungen der
politischen Identität in diesen Gesellschaften sind mit Antisemitismus,
Diskrimination und Spannungen zwischen Juden und NichtJuden noch nicht
völlig fertig geworden - auch wenn deren Ausmass lange nicht mehr
dasselbe ist.

Diese Spannungen haben sich, wie man weiss, schon aufgrund der
zentralen Lage Israels auf den internationalen Bereich übertragen. Hier hat
eine merkwürdige Entwicklung eines alten Musters stattgefunden: dass

nämlich ausgerechnet die Rebellen gegen den pluralistischen, «offenen»
Aspekt des westlichen Erbes jedem Ausdruck kollektiver jüdischer Identität
sowie dem Staat Israel und dem Zionismus am ablehnendsten gegenüberstanden.

In dieser Hinsicht blieben die Beziehungen zwischen Juden und
NichtJuden, im Rahmen ihrer jeweiligen Gesellschaft wie im internationalen
Bereich, und blieb auch die Möglichkeit verschiedener Formen jüdischer
Selbstdarstellung in diesem Rahmen - obzwar in veränderter Form - ein
wichtiger Prüfstein der inneren Stärke westlicher Tradition.

In engem Zusammenhang damit entwickelten sich auch zahlreiche
Spannungen zwischen einzelnen jüdischen Gemeinschaften sowie hauptsächlich
zwischen diesen und dem Staat Israel. Hier hat paradoxerweise das wachsende

gemeinsame Bewusstsein und Engagement oft die Spannungen sogar
verschärft.

Da sind die offensichtlichen Spannungen möglicher Konflikte zwischen
der Loyalität gegenüber Israel und allfälliger Kritik an Israels Politik,
zwischen solcher Loyalität und der Politik der betreffenden Regierungen
oder zwischen Israels Ansprüchen auf finanzielle Unterstützung - und
lokalen Bedürfnissen.

Da sind ferner die vorläufig scheinbar - aber nur scheinbar - latenten
Spannungen zwischen der auf Prinzipien gegründeten zionistischen
Anschauung über die fehlende Gültigkeit oder Entwicklungsfähigkeit jüdischen
Lebens in der Diaspora und der Lebensfähigkeit der Diasporagemeinden.



628 IDENTITATSMUSTER

In engem Zusammenhang mit der letzteren ergaben sich neue Spannungen

gerade aus der verschiedenen Strukturierung der jüdischen Erfahrungen
in Israel einerseits und in den Ländern der Diaspora, vor allem in der
westlichen Welt, andererseits sowie aus deren fortwährender gegenseitigen
Beeinflussung.

Schon dadurch, dass die jüdische Erfahrung in der Diaspora sich innerhalb

eines weiteren institutionellen Rahmens abspielt, der grosse Teile des
Lebens und der Identität der Juden umschliesst, und daher vom jüdischen
Standpunkt aus an sich eine Teilerfahrung ist, können die Juden in der
Diaspora - hauptsächlich in der freien Diaspora - danach streben oder
beanspruchen, ihre jüdischen Aktivitäten und zuweilen auch ihre Aktivitäten
innerhalb der allgemeinen Gesellschaft mit ganz besonderen Bedeutungen
oder mit ganz besonderen Kreativitätsanstrengungen in selektiven sozialen,
politischen und kulturellen Bereichen auszufüllen.

Da die jüdische Erfahrung in Israel dagegen in das Leben einer
territorialen Gesellschaft und eines territorialen Staates eingebettet ist, muss sie

umfassender, «totaler» sein. Grosse institutionelle, organisationsmässige und
kulturelle Bestrebungen wurden mit der Zeit in die Alltagsprobleme einer
relativ kleinen, in ständiger Gefahr lebenden Gesellschaft eingeschlossen, in
der Notwendigkeit, Kompromisse zwischen verschiedenen Gruppen zu
suchen, die in der Diaspora in ihrer relativ unverfälschten Reinheit leben
können. Sie alle erscheinen - und sind vielleicht - nicht kreativ,
zuweilen provinziell und chauvinistisch.

Diese grundlegenden institutionellen Unterschiede erzeugen eine neue Art
paradoxer Spannungen und Bindungen zwischen den Juden in Israel und
den jüdischen Gemeinden in der Diaspora, die eng mit der zentralen
Bedeutung Israels im jüdischen Leben zusammenhängen.

Diese paradoxe Verbindung konzentriert sich um das scheinbar alte
Problem von Universalismus und Partikularismus in der jüdischen Tradition;
von den weiterreichenden Folgen des Festhaltens an den universalistischen
Elementen dieser Tradition; von der Konfrontation zwischen den
Voraussetzungen dieser Elemente und der Wirklichkeit. Manche Juden, die mit
dem Staat Israel zu tun haben, klagen gerne darüber, dass dieser das
Ideal eines jüdischen Commonwealth, einer vollkommenen Gesellschaft
mit weltweiter Bedeutung, noch nicht erreicht hat. Die Vision dieses

Utopia kann verschieden sein - religiös oder weltlich, sozialistisch oder
liberal -, aber meist ist sie verbunden mit einer Vorstellung von der
Beziehung zwischen dem spezifisch Jüdischen und einigen universalen
Elementen.

Juden in der ganzen Welt nehmen Anteil an vielen der politischen und
sozialen Probleme Israels, an den Problemen der Einwanderung, der Gleich-



IDENTITÄTSMUSTER 629

heit im täglichen Leben, der Umwandlung seiner sozialistischen Vorstellungen,

seines unvollkommenen Jüdischseins.
In diesem Zusammenhang stellen sie oft Ansprüche an die politische

Lage in Israel, die unrealistisch erscheinen. Diese Ansprüche indessen,
ob realistisch oder unrealistisch, ob gerechtfertigt oder nicht, offenbaren
ein tiefes Zusammengehörigkeitsgefühl, das die Juden in einem neuartigen
institutionellen, kulturellen und symbolischen Rahmen aneinander bindet,
mit schwerwiegenden Problemen und Schwierigkeiten, aber auch mit grossen
Möglichkeiten für kulturelle und soziale Kreativität.

Freilich, wenn es düster aussieht - wenn etwa dem Staat Israel eine

grosse Gefahr droht -, dann meinen die meisten Juden, denen überhaupt
etwas daran liegt, dass der grundlegende Zusammenhalt in einer Mischung
von uranfänglicher und nationaler Identität wurzelt. Äusserst bedeutsam
ist jedoch, dass gleichzeitig viele von ihnen diese uranfängliche Dimension

auch mit etwas von solchem «Utopia» in Verbindung bringen.
Es führt kein bequemer oder einfacher Weg aus diesen Spannungen -

sie werden uns noch viele Jahre begleiten, und sie bilden nicht nur eine der
Gegebenheiten der jüdischen Situation der Gegenwart, sondern merkwürdigerweise

auch einen ihrer Brennpunkte der Solidarität und ein potentielles

Kräftereservoir. Diese Möglichkeiten lassen sich dadurch ausweiten,
dass man nicht versucht, Formeln und Rezepte zu finden, die allen Teilen
der jüdischen Gemeinschaften zusagen - dass man vielmehr Kommunikationskanäle

eröffnet über die Politik und die Organisationen hinaus Kanäle
der ständigen Beratung, des Dialoges und der Erforschung der gemeinsamen

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.

rtÜ*^ove isten

m-'P

Um im Alltag und Sport fit zu bleiben, ist eine aus-<
gewogene Ernährung besonders wichtig. Ovomaltine
ist die ideale Mischung von all dem.was stärkt und verbrauchte
Energie ersetzt. Darum ist Ovomaltine gut und gibt das Beste zu einem guten Tag.


	Jüdische Identitätsmuster

