
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 12

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

ZUR EUROPÄISCHEN EINIGUNG:
EIN MANN UND SEINE METHODE

Die Memoiren Jean Monnets

Mit 87 Jahren hat sich Jean Monnet,
der unermüdliche «Vater Europas», die
Musse genommen, seineJVIemoiren1 zu
schreiben. Auf 600 Seiten ist nicht ein
Buch entstanden, sondern deren drei:
ein faszinierender Lebensroman, eine
Geschichte der europäischen Einigung
und ein Lehrbuch der «Monnet-Me-
thode», zu der auch der ungeschminkte
und präzise Stil gehört. Seine Methode,
Menschen und Nationen dazuzubrin-
gen, ihre gemeinsamen Interessen zu
erkennen und entsprechend zu
handeln, hat Monnet in allen Stationen
seiner Laufbahn angewandt und
weiterentwickelt: als Beauftragter für die
alliierte Nachschuborganisation in beiden
Weltkriegen, als stellvertretender
Generalsekretär des Völkerbundes, sogar als

privater Geschäftsmann in der
Wirtschaftsfinanzierung Polens, Rumäniens
und Chinas, als Vermittler zwischen de
Gaulle und Giraud bei den freien
Franzosen, nach dem Krieg als französischer

Planungskommissar, als Inspirator
und erster Präsident der

Europäischen Gemeinschaft für Kohle und
Stahl (Montanunion), schliesslich von
1955 bis 1975 als «Spiritus rector» des
«Aktionskomitees für die Vereinigten
Staaten von Europa».

Woraus besteht Monnets Methode?
Zunächst daraus, den richtigen Moment
zu erfassen: «Das Leben ist freigiebig
mitj^Gelegenheiten zu handeln, doch
muss manj[durch langes Nachdenken

darauf vorbereitet sein, sie zu erkennen
und im Hinblick auf ein Ziel zu nutzen.

Meines war die gemeinsame
Aktion.» Monnet verstand es, seine Ideen
dort vorzubringen, wo sie verwirklicht
werden konnten : bei den Inhabern
politischer Macht. Er selber wollte nicht
zu ihnen gehören, da der Kampf um
die Macht den Blick für die wirklichen
Probleme verneble: «Braucht es viel
Zeit, um an die Macht zu kommen,
so braucht es wenig, um den Machthabern

den Weg zu erklären, die
Schwierigkeiten des Moments zu
überwinden Wenn ihnen Ideen fehlen,
nehmen sie dankbar welche entgegen -
unter der Bedingung, dass man Ihnen
die Urheberschaft überlässt.» Der
knapp sechsundzwanzigjährige Monnet,

als Reisender im väterlichen Co-
gnacgeschäft bereits welterfahren,
scheut sich 1914 nicht, den französischen

Premierminister Viviani aufzusuchen

und von der Notwendigkeit zu
überzeugen, die wirtschaftlichen Kräfte
der Alliierten gemeinsam zu nutzen.

Von derselben Sache sprechen

Nach London geschickt, wendet Monnet

eine Regel an, die sich auch später
immer wieder bewähren sollte: «Zuerst
eine Gesamtbilanz aufstellen.» Bequemen

sich die nationalen Verwaltungen
auf Befehl von oben erst einmal dazu,



1092 JEAN MONNETS MEMOIREN

ihre Informationen auszutauschen, so
ergibt sich daraus von selbst das
Bewusstsein, gemeinsam handeln zu müssen,

und gleichzeitig entsteht,eine von
gegenseitigem Vertrauen getragene
Aktionsequipe. «Von derselben Sache zu
sprechen, ist die erste und vielleicht
die einzige Regel, um sich zu
verstehen. - Wenn Sie Menschen verschiedener

Herkunft zusammenbringen, sie

mit ein und demselben Problem
konfrontieren und mit dessen Lösung
beauftragen, so sind es nicht mehr
dieselben Menschen. Sobald sie nicht mehr
einzelne Interessen zu verteidigen
haben, kommen sie ohne Mühe zu ein
und derselben Ansicht. »

Das Meisterstück dieses Vorgehens
war die Ausarbeitung der Montanunion
und dann deren Verwaltung in der
«Hohen Behörde» unter Monnets
Vorsitz: «Zahlreiche übereinstimmende
Berichte verbreiteten die Legende, in
den Institutionen von Luxemburg sei

wie in einem Laboratorium ein neuer
Menschentyp am Entstehen. Das
beunruhigte natürlich jene, die die Bildung
einer von den nationalen Realitäten
abgeschnittenen Technokratie mit grosser,
unkontrollierter Macht befürchteten.
Zweifellos entstand etwas Neues und
Starkes in unserer Equipe: der
europäische Geist als Frucht der gemeinsamen

Arbeit und vor allem der
Notwendigkeit, nach breiter Diskussion und
Konsultation zu einem gemeinsamen
Schluss zu kommen. Dieser europäische
Geist stiess die gewohnten Denkschemata

um, aber wenn er sich durchsetzte,

so nicht wegen einer technokratischen

Autorität, die wir nicht hatten
und vor der die EG-Kommission auch
heute noch durch die Art ihrer
Befugnisse gefeit ist: mehr Beratung und
Empfehlung als Entscheidung. Der Ein¬

fluss, der von Luxemburg ausging, stützte

sich auf das Vorbild der enthusiastischen

Menschen, die aus sechs Ländern
kamen und eine gemeinsame Sprache
sprachen.»

Die Souveränitäten verschmelzen

Interessengegensätze traten auch in der
«Hohen Behörde» auf - doch sie wurden

dank dem Mechanismus der
Mehrheitsentscheidung ohne Spaltung
überwunden: «Die Mehrheitsregel war das

sicherste Mittel, um einen einstimmigen
Entscheid herbeizuführen, da sie die
Minderheit zur Mässigung anhält. Aber
auch für die Mehrheit besteht die
Mässigung darin,... ihre Ansicht nicht
aufzuzwingen, sondern höchstens nach
einer erschöpfenden Diskussion
durchzusetzen. » Diese Entscheidungsfähigkeit

ist der wesentliche Fortschritt
gegenüber der blossen Zusammenarbeit
zwischen Regierungen, die nur die
Diskussion, nicht die Entscheidung herbeiführt.

Die Zusammenarbeit «ist der
Ausdruck der nationalen Macht als
solcher und kann diese nicht ändern - sie

wird daher niemals die Einheit
hervorbringen. - Das Vetorecht ist die tiefere
Ursache und zugleich das Symbol der
Unfähigkeit, die nationalen Egoismen
zu überwinden». An diesem Grundübel
krankten der Völkerbund und die UNO,
aber auch der Europarat und die
Europäische Organisation für wirtschaftliche
Zusammenarbeit (später OECD). Oft ist
das Vetorecht Ausdruck des Willens,
andere zu beherrschen, statt in Gleichheit

zusammenzuarbeiten.
Um diese Mentalität - die Monnet

de Gaulle vorwirft - zu überwinden,
muss man immer wieder «zeigen, dass

die Souveränität zugrunde geht, wenn



JEAN MONNETS MEMOIREN 1093

man sie in den Formen der Vergangenheit

einfriert. Damit sie lebt, muss sie
in einen grösseren Rahmen überführt...
und mit anderen verschmolzen
werden». Gerade eine starke nationale
Autorität ist imstande, Souveränität zu
delegieren. Ein Vorentwurfzum Schuman-
Plan für die Montanunion enthielt
folgenden Satz, der dann wegfiel, wohl
weil er allzu deutlich war: «Dieser
Vorschlag hat eine wesentliche politische
Tragweite : ins Bollwerk der nationalen
Souveränitäten eine Bresche zu schlagen,

so eng dass sie Zustimmung
findet, und so tief, dass sie die Staaten
zu der Einheit führt, die für den Frieden

notwendig ist. » Den Ausdruck «
Supranationalität» liebt Monnet nicht;
entscheidend ist für ihn die Aufstellung
gemeinsamer Institutionen: «Nichts ist
möglich ohne die Menschen, nichts ist
dauerhaft ohne die Institutionen. - In
ein neues System von Verpflichtungen
gestellt,... verändern sich die
Menschen. Sie werden besser, wenn der neue
Rahmen besser ist : das ist ganz einfach
die Geschichte des Zivilisations-Fortschritts,

und es ist die Geschichte der
Europäischen Gemeinschaft. Die
Schwierigkeiten, auf die die Europäer
in ihren gegenseitigen Beziehungen noch
täglich stossen, dürfen uns nicht
täuschen: das sind jetzt interne
Schwierigkeiten, wie wir sie normalerweise im
Innern unserer Länder durch die
Diskussion und die frei akzeptierte
Entscheidung regeln. »

Geduld oder grosser Wurf?

Unablässiges Wiederholen, geduldiges
Überzeugen, die Aktion den Möghchkeiten

des Augenblicks anpassen - das

alles sind Elemente von Monnets Me¬

thode, die aber auch den Versuch des

grossen Wurfs kennt: «Die Menschen
akzeptieren die Veränderung nur aus
Notwendigkeit, und sie sehen die
Notwendigkeit nur in der Krise. » Je grösser
die Krise, desto grösser die Chance.
Monnet stellt seinen Memoiren das
Kapitel über den Versuch voran, 1940

den französischen Zusammenbruch
durch die totale Fusion mit Grossbri-
tannien zu verhindern. Diese «Geste

von absoluter Grösse und unmittelbarer

Wirksamkeit» überzeugte Churchill

und de Gaulle, obwohl sie «in
ihrem mystischen Glauben an die
nationale Souveränität» nicht an eine
tatsächliche Fusion glaubten. Die französische

Regierung war zu einem solchen
Willensakt ohnehin nicht mehr fähig,
und so blieb das britische Angebot
Papier - doch glaubt Monnet noch
heute, dass die Fusion mit mehr Glück
hätte Wirklichkeit werden können.

Nach dem Krieg jedoch, als
Adenauer die totale deutsch-französische
Union vorschlug, hielt Monnet den
Moment nicht für geeignet, um
eine europäische Gesamtkonstruktion
zu versuchen, und er interessierte sich
daher auch wenig für die idealistischen
Bemühungen europäischer Föderalisten.

Dagegen griff er einen andern
Vorschlag Adenauers auf, nämhch die
Montanindustrie Deutschlands, Frankreichs

und des Benelux einer gemeinsamen

Behörde zu unterstellen. Damit
konnte nicht nur das dringende
Problem der alliierten Kontrolle über die
deutsche Montanindustrie gelöst,
sondern auch die europäische Einigung an
einem Schlüsselpunkt angepackt
werden: über die Grenzen hinweg
verschmolzen, würden Kohle und Stahl

von einem Symbol der Kriegsmacht zu
einem «Pfand des Friedens». Monnet



1094 JEAN MONNETS MEMOIREN

arbeitete in einem engen Freundeskreis

die Erklärung aus, mit der
Aussenminister Robert Schuman am
9. Mai 1950 Deutschland die Montanunion

anbot: «Europa wird weder auf
einen Schlag noch durch eine
Gesamtkonstruktion errichtet werden, sondern
durch konkrete Errungenschaften, die
zuerst eine faktische Solidarität schaffen.»

Für Monnet war damit «die erste
Grundlage einer europäischen Föderation»

gelegt, nach einer Methode, die
«langsam und wenig spektakulär
erscheint, aber seit 25 Jahren ununterbrochen

funktioniert». Auch für die Art
des Funktionierens lieferte die Gründung

der Montanunion ein Beispiel : den
ersten Nachtmarathon des Ministerrates,

als man sich für den Sitz nur
auf ein Provisorium einigen konnte.

Europa - Baustein der Weltordnung

1955, als der Aufbau der Montanunion
gesichert war, die weitere Einigung
jedoch mit dem Scheitern der Europäischen

Verteidigungsgemeinschaft einen
Rückschlag erlitten hatte, legte Monnet
sein Amt nieder und gründete das
«Aktionskomitee für die Vereinigten Staaten

von Europa» mit offiziellen Vertretern

aller Parteien und Gewerkschaften
(Gaullisten und Kommunisten
ausgenommen). In rastloser Reisediplomatie
brachte Monnet die politischen Kräfte
zu gemeinsamen Stellungnahmen und
förderte auch hinter den Kulissen die
Gründung und Entwicklung der Euratom

und der EWG. Monnet hoffte
auf die Nuklearenergie als entscheidenden

Antrieb für Europa, sein Komitee
warnte prophetisch vor der
Erdöl-Abhängigkeit: «Von der Energieversorgung

Westeuropas hängen Fortschritt

oder Niedergang unserer Länder ab.»
Die allgemeine Wirtschaftsgemeinschaft
fand Monnet «ein bisschen vage», doch
war sie nötig, um Deutschland für Euratom

zu gewinnen. Monnets Skepsis war
begründet, doch «wenn die Erfahrung
gezeigt hat, dass die Entscheidungsbefugnis

in ungenügendem Masse auf die
europäische Ebene übertragen wurde,
so ist es die Sache der Politiker von
heute, nachzuholen was jene von
gestern ihren zögernden Parlamenten
nicht vorzuschlagen wagten ».

Zunächst galt es jedoch für das

Komitee, das Erreichte gegen de Gaul-
lesche Obstruktion zu bewahren und
den Beitritt Grossbritanniens zu
fördern: «Nur die wirtschaftliche und
politische Einheit Europas inklusive England

und die Herstellung partnerschaftlicher

Beziehungen von gleich zu gleich
zwischen Europa und den Vereinigten
Staaten werden es ermöglichen, den Westen

zu konsolidieren und so die
Bedingungen für einen Frieden zwischen
Ost und West zu schaffen. Ausserhalb
dieses Wegs gibt es für unsere
einzelnen Länder nur das Abenteuer und
die Herrschsucht, die gestern beinahe
Europa ins Verderben stürzte und die
heute die Welt ins Verderben stürzen
könnte.» Für Monnet ist die EG selber

«nur eine Etappe zu den
Organisationsformen der Welt von morgen»,
ein Baustein um «unsere Zivilisation zu
erhalten, die dem Rest der Welt so weit
voran ist».

Hoffnung auf die Regierungschefs

Als der Beitritt Grossbritanniens endlich

vollzogen war, sah Monnet eine

neue Chance. In diskreten Besuchen
bei Pompidou, Heath und Brandt er-



JEAN MONNETS MEMOIREN 1095

zielte er Übereinstimmung, die EG-Gipfeltreffen

zur regelmässigen Institution
zu machen - allerdings nicht unter dem
Namen «Provisorische europäische
Regierung», den er vorgeschlagen hatte.
Provisorisch deshalb, weil Gipfeltreffen
nach einem Rückfall in blosse
Regierungszusammenarbeit aussehen können,

aber «in der schwierigen Phase
des Übergangs zwischen nationaler und
gemeinsamer Souveränität » ein notwendiges

Führungsorgan sind. Bis der
«Europäische Rat» wirklich zustande kam,
brauchte es eine weitere Pilgerfahrt
Monnets, diesmal zwischen Giscard und
Schmidt.

Nun hielt Monnet die Zeit für
gekommen, sein Komitee aufzulösen und
«für einige Zeit» den Regierungschefs
zu vertrauen: damit die europäischen
Institutionen wirksam funktionieren
können, ist es nötig, dass die
Regierungen ihnen in gemeinsamem europäischem

Willen jene zusätzliche Souveränität

übertragen, die eine wirkliche
europäische Union braucht. «Die Schaffung

des Europäischen Rates brachte
das oberste Instrument für diese not¬

wendige Entscheidung.» Monnet hat
Vertrauen in die Regierungschefs, aber
kein blindes : «Wenn sie ein- oder mehrmals

scheitern, so bedeutet das keine
Überraschung, denn kein Unterfangen
von solcher Tragweite ist frei von grossen

Schwierigkeiten. Wenn sie
untereinander nicht die Kraft zum Erfolg
finden - nun, dann wird man neue
Wege zur gemeinsamen Entscheidung
suchen. - Ich habe nie daran gezweifelt,

dass dieser Prozess uns eines Tages
zu den Vereinigten Staaten von Europa
führt, aber ich versuche nicht, mir heute
ihren politischen Rahmen vorzustellen -
die Worte, um die man sich streitet,
sind so unpräzise: Konföderation oder
Föderation. Was wir durch die
Gemeinschaft vorbereiten, hat wahrscheinlich

keinen Vorläufer. » Für Monnet ist
das Ziel bereits in der Methode
enthalten.

Daniel Goldstein

1Jean Monnet. Mémoires. Fayard, Paris

1976 (deutsch demnächst bei Hanser,
München).

DER LANGE WEG DER ERINNERUNG
UND DIE SINNLOSIGKEIT

IN DEN SINN

Koeppens und Bernhards Bücher über ihre Jugend

Die beiden Autoren gehören nicht
derselben Schriftstellergeneration an,
Koeppens (geb. 1906) und Bernhards
(geb. 1931) Jugend infolgedessen in
verschiedene Zeiten. Aber ihre
Auseinandersetzung damit weist auffallende
Parallelen auf: Beide leben ihre Jugend
unter dem Eindruck einer zeitgeschichtlichen

Katastrophe, bei Koeppen ist es

der Erste Weltkrieg und die Jahre
unmittelbar davor und danach, bei Bernhard

sind es die Jahre nach dem Zweiten

Weltkrieg. Beide wachsen vaterlos
auf, in materiellem Elend, ausserhalb
jeder sozialen Geborgenheit. Beide
verlassen die höheren Schulen, die nach der
Vorstellung ihrer Mütter hätten den
sozialen Aufstieg garantieren sollen.



1096 BERNHARD UND KOEPPEN

Koeppen wie Bernhard erfahren als
Jugendliche neben der sozialen, familiären
Realität die der Kunst - jener Literatur
und Theater, dieser Musik und Oper.

Gibt es ein Modell für Dichterjugend?

Manche der Motive sind auch
in den Jugenderinnerungen anderer
Schriftsteller (Degenhardt, Fichte)
aufzufinden. Dennoch ergeben natürlich
stoffliche Parallelen nicht gleiche
Bücher und ähnliche Jugenderfahrungen
nicht dieselben Dichter. Aber dass

Koeppen (der nach 1961 nur einen
schmalen Prosaband veröffentlicht hat)
und Bernhard (von dem seit 1963 vier
Romane und zehn sonstige Prosabände
erschienen sind und sieben Theaterstücke

gespielt wurden) zum gleichen
Zeitpunkt ihre schriftstellerische
Auseinandersetzung mit der eigenen
Jugend vorlegen, verlockt dazu, sie
nebeneinanderzustellen. Dabei sind die
Parallelen zunächst weiterzuverfolgen.
Beide Bücher erscheinen ohne
Gattungsbezeichnung. Das dürfte ein Hinweis

darauf sein, dass sie weder auf das
Dokumentarische « Jugenderinnerungen»)

noch auf das Fiktionale
(Roman, Erzählung) festzulegen sind.
Koeppen stellt denn auch seinem Buch
den Goethe-Satz voraus: «Das Gedichtete

behauptet sein Recht, wie das
Geschehene1.» Und Bernhard, dessen

Jugendbeschreibung ohne Fiktion gedacht
ist, gelangt zur Erkenntnis: «Hätte ich,
was alles zusammen heute meine
Existenz ist, nicht tatsächlich durchgemacht,
ich hätte es wahrscheinlich erfunden und
wäre zu demselben Ergebnis gekommen2.»

Erlebte und erdichtete Tatsachen

sind (im Falle Bernhards: wären)
gleichermassen als Wirklichkeit zu
verstehen. Realität und Fiktion können
oder könnten zur Deckung gebracht
werden. Bernhard allerdings verknüpft

mit dem Wirklichkeits-Problem das
moralisierende der Wahrheit und stellt am
Ende einer langwierigen Beweisführung

«Alles Mitgeteilte kann nur Fälschung
und Verfälschung sein, also sind immer
nur Fälschungen und Verfälschungen
mitgeteilt worden») dramatisch fest:
« Was hier beschrieben ist, ist die Wahrheit

und ist doch nicht die Wahrheit,
weil es nicht die Wahrheit sein kann,
die Wahrheit überhaupt nicht mitteilbar
ist.» Bernhard erzählt (als Wahrheit,
die keine sein kann), wie er von einer
Stunde auf die andere das Gymnasium
verlässt («Als Gymnasiast wäre ich
erdrückt und getötet worden ...») und in
«entgegengesetzter Richtung» gegangen
ist, ins Salzburger Elendsquartier, die
Scherzhauserfeldsiedlung « Verz weif-
lungsghetto », « Beschämungsghetto»),
in den Keller eines Lebensmittelhändlers,

der ihn als Kaufmannslehrling
anstellt. Er rettet sich damit aus der
«Hölle» der Familie (wo man zu neunt
auf engem Raum zusammenlebt, mit
einer apathischen Mutter und einem
verbitterten Grossvater) in die
«Vorhölle» dieser Elendssiedlung, in der
Absicht, «auf die nützliche Weise..., unter

Menschen für Menschen tätig zu
sein». Die Existenz gelingt und sie tritt
in eine fruchtbare Spannung zu einer
Gegenexistenz, als der junge Bernhard
in einem gepflegten Haus an der
Pfeiffergasse bei einem kultivierten Musikerehepaar

Gesangs- und Musiktheorieunterricht

nimmt (den er von seinem
Lehrlingslohn bezahlt) und die Opern
Mozarts und Glucks kennenlernt.

Die Hunger- und Elendsjahre unmittelbar

nach dem Krieg («die unglücklichste

aller Perioden»), erlebt aus dem
Blickwinkel der Ärmsten der Armen -
das ist eine bei Bernhard überraschende
Thematik. Und es gibt in seinem Buch



BERNHARD UND KOEPPEN 1097

neue, bewegende Passagen : wie er seine
Arbeit beschreibt und die Menschen,
die in den Keller kommen, wie er
Zeitgeschichte erfährt an denen (auch als
einer von denen), die am meisten
darunter leiden. Aber (und das war zu
erwarten und ist gewiss nicht zu verurteilen)

Bernhard gibt die Erfahrungen,
seine und die der andern, nicht einfach
wieder, er wertet sie auch aus. Erst
durch die Art dieser Auswertung wird
sein Buch fragwürdig. Hier setzt Bernhards

totalitäre Sprache ein: mit ihren
ständigen «immer» und «alles», mit
den Superlativen, mit immer wiederkehrenden

Wörtern wie entsetzlich,
fürchterlich, furchtbar, ausweglos und - an
einer Stelle siebenmal auf zwölf Zeilen -
Katastrophe. Die Krankheiten der
Bewohner des Quartiers sind «alle
tödliche Krankheiten», ihre Verbrechen
sind «die furchtbarsten Verbrechen».
«Die meisten wurden in Fetzen
hineingeboren und starben in Fetzen Schon
die Kinder waren in diesen Geistes- und
Gefühlszustand, also aus der Scherz-
hauserfeldsiedlung zu sein, hineingeboren,

und sie litten ihr ganzes Leben daran,

und die bis heute nicht an diesem
Makel zugrunde gegangen sind, gehen in
Zukunft daran zugrunde, auch wenn sie
selbst das abstreiten. » Bernhards Sprache

bringt, gewalttätig, all- und
besserwissend, zukunftsbestimmend, die Welt
und die Menschen, die sie beschreibt,
um ihre Chancen. Diese Sprache tötet,
wenn sie zum Leben erweckt. Die
soziale Anteilnahme, die dieses Buch doch
mit zu motivieren schien, wird dabei
zur Pose.

Bernhards Mitleidslosigkeit rührt
daher, dass er seine subjektive
Verzweiflung objektivieren zu müssen
meint. «Wir», «der Mensch» heisst es
fortwährend : « Wir sind zu einem Leben

verurteilt, und das heisst lebenslänglich

...» Die objektivierte Verzweiflung
wirkt steril, aseptisch.

Wer die Vergangenheit in einem
derartigen Amoklauf durchläuft, wird
auch der Gegenwart nichts als mörderische

Sinnlosigkeit abgewinnen. Wenn
Bernhard sich zu ihr äussert, wird die
Klischeehaftigkeit nicht nur seiner
Argumentation, sondern auch seiner Sprache

besonders unverkennbar. So wenn
er von der Scherzhauserfeldsiedlung
heute (einst «das absolute Schreckensviertel

der Stadt») spricht. Jetzt ver-
misst er «den Grasgeruch und den

Erdgeruch und den Tümpelgeruch» auf dem
einstigen Weg zur Arbeit, «wo heute
nurmehr noch der menschenverblödende
Geruch der Auspuffgase» und «Wohnblöcke

und Hochhäuser, Auswüchse
unserer geistlosen und geistfeindlichen und

phantasielosen und phantasiefeindlichen
Zeit» sind. «Die Verhältnisse können
sich nur verschlimmert haben» - als ob
Bernhard sie je nicht als die schlimmstmöglichen

bezeichnet hätte, als ob er je
Geist und Phantasie in der
Scherzhauserfeldsiedlung nachgewiesen hätte.
Fortschrittsgläubigkeit ist gewiss ein
Laster, das grössere aber ist zweifellos
der Hass auf den Fortschritt, wie er
sich in diesen Sätzen äussert, in
ausfallenden Worten, in reaktionären und
banalen, durchwegs an der Oberfläche
bleibenden Begriffen und Argumenten.
Solches Zeitgenossentum hat den
Anspruch, ernst genommen zu werden,
verwirkt. Nun behauptet Bernhard
allerdings, «das Leben an sich, die
Existenz an sich, alles» sei «ein Gemeinplatz»,

und es wäre denkbar, dass er
dabei sich und was er schreibt mitein-
schliesst. Dem widerspricht aber eine
gewisse heroische Attitüde, wenn er von
sich redet : « Um die Moden zu über-



1098 BERNHARD UND KOEPPEN

stehen, sind Isolation und die Unberirr-
barkeit des Geistes die einzige
Rettung ...» Einer wird also doch gerettet,
und der macht sich nun, in hemmungsloser

Egozentrik, daran, die Welt zu
annektieren: «Mein Charakter ist alle
Charaktere zusammen, meine Wünsche
sind alle Wünsche zusammen, meine
Hoffnungen, Verzweiflungen, Erschütterungen.

»
Als sein «besonderes Kennzeichen

heute» bezeichnet Bernhard «die
Gleichgültigkeit». Ein Strassenarbeiter an
einem Presslufthammer, der ihn
anspricht und sich, nach dreissig Jahren,
als einstiger Bewohner der Scherzhau-
serfeldsiedlung und Kunde des
Lebensmittelladens im Keller zu erkennen
gibt, hat ihm «sein Stichwort» geliefert:

«dass alles egal ist.» «Er habe
sich unter seinem Leben etwas anderes
vorgestellt, als er dann tatsächlich habe
leben müssen, meinte er, nicht mit diesen

Worten, aber dem Sinn nach. Mir
war es nicht anders gegangen», schreibt
Bernhard, und schliesst daraus, es sei

gleich, «ob einer mit seinem Presslufthammer

oder an der Schreibmaschine
verzweifelt. »

Ich fürchte, dass er damit seine
Verzweiflung überschätzt (sofern sie nicht
überhaupt Eitelkeit ist). Mir kommt sie

jedenfalls (im Unterschied zu derjenigen
des Mannes am Pressluftbohrer) über
weite Strecken unerheblich vor. Bernhard

hält sich zugute, dass er immer
«gestört», «irritiert» habe: «... ich bin
der Störenfriedgeblieben, in jedem Atemzug,

in jeder Zeile, die ich schreibe ...»
Aber kann Gleichgültigkeit jemanden
oder etwas stören? Ist sie überhaupt
denkbar als Voraussetzung von Literatur?

Hat einer der grossen Pessimisten
der Literaturgeschichte, von Euripides
über Büchner bis Beckett und Eich, sie

je für sich in Anspruch genommen?
Und erst noch wie Bernhard mit
schriftstellerischer Arroganz gepaart,
wie sie aus folgenden Sätzen spricht:
«Ich spreche meine Sprache, die nur
ich allein verstehe, sonst niemand, wie

jeder nur seine eigene Sprache
versteht, und die glauben, sie verstünden,
sind Dummköpfe oder Scharlatane. »

Ich verstehe meine Fragen nicht als
solche nach der Motivation und Aufgabe

von Dichtung, sondern als Fragen
nach ihrer Qualität. Es gibt eine Sprache,

die totalitäre nannte ich sie, die,
von einem Schriftsteller gebraucht, jede
Aussage belanglos macht.

Wenn Bernhard das Prinzip
Hoffnungslosigkeit vertritt, was eine Un-
Heilslehre ergibt, so vertritt Koeppen
zwar nicht das Prinzip Hoffnung, was
eine Heilslehre ergäbe (nicht bei Bloch,
aber in der Literatur, wo Prinzipien
fehl am Platz sind, eben weil sie sich
zur Lehre auswachsen), aber die
Möglichkeit Hoffnung.

Das wird deutlich, wo die beiden
dieselben Begriffe bedenken, zum
Beispiel den Begriff Freiheit.

Bernhard beobachtet die Menschen
an den Samstagnachmittagen, in ihrer
Freizeit, und kommt zum Schluss: «Der
Mensch liebt die Freiheit nicht, alles
andere ist Lüge, er kann mit der Freiheit
nichts anfangen ...»

Neben solch absolut-apodiktisch,
auch plakativ vorgebrachten, verletzenden

Sätzen die anteilnehmenden,
scheutastenden Koeppens. Er spricht von
seiner Mutter, deren kärgliche Existenz
(Näherin, Souffleuse) irgend einmal den

«verwegenen Sprung in die Freiheit
bedeutete», den sie «blindlings getan hatte
und ohne sich um die Freiheit zu
kümmern, sie gebrauchte das Wort Freiheit
gar nicht, sie kannte es nicht in seiner



BERNHARD UND KOEPPEN 1099

absoluten Bedeutung, und wenn es ihr
einer gesagt hätte, zugerufen in dem

Moment, in dem sie aufbrach, aus ihrer
Ehe, der Familie, dem Herkommen,
Besitz eines Gutes..., hätte sie die
Auflehnung, die in diesem Wort lag, nur
erschreckt, und vielleicht hätte sie alles
gelassen, das Weggehen, den Sprung... ».
Die vielen Anläufe, in denen sich Koeppen

einer Erkenntnis nähert, das
Nebeneinander von Respekt und Skepsis halten

die Bernhardsche Thesenhaftigkeit
aus den Erkenntnissen Koeppens heraus.

Und seine Sätze sind nicht, wie
meist bei Bernhard, Endstationen. Auch
dann nicht, wenn sie von solchen
berichten : dem Militär-Knaben-Erziehungs-Institut

mit seinen Erziehern in
den «gesinnungsfesten Joppen», «allein
von Befehlen trunken», ausgestattet mit
der in Koeppens Darstellung weit
zurück in die Vergangenheit und nach
vorn in die Zukunft reichenden
unveränderbaren preussischen Mentalität, die
unbeschadet den von ihr verursachten
Krieg übersteht und den alten Heldenbegriff

aus der Niederlage in die
Zukunft rettet. Koeppen ist tief pessimistisch

in seinem Geschichtsbild. Aber
sein Pessimismus meint «den Sadismus
des Systems», die Macht, «die wohl das
Gesicht wechselte aber nicht die
Gesinnung», er meint die Generäle («sie
zählen was heranwächst, sie bündeln
es in Jahrgänge, und wenn sie genug
Jahrgänge haben, geht ihre Spekulation
mit dem Tod auf») und er meint das

Bürgertum, das, «den Vorgesetzten ein
Diener, doch teilhatte an der Macht».
Aber Koeppen meint anders als Bernhard

nie «den Menschen», nie «die
Existenz an sich». Für ihn gibt es nur die
vielen Menschen oder den einzelnen, die
das Opfer der unausrottbaren Brutalität

des Systems sind. Bei Koeppen ist

das Grauen konkret und subjektiv und
entsprechend verbindlicher. Auch seine

Möglichkeit Hoffnung und der Widerstand

sind es, auch wenn jene unerfüllt,

dieser erfolglos bleibt. Es gilt, sie

trotzdem zu verkörpern. Wie der
Freund Lenz, der «von den Kommunisten

kam», der sich nicht «in die Herde
führen liess». «Die mit dem verkniffenen

Gesicht» haben ihn erschlagen, « traten

ihn mit ihren genagelten Marschstiefeln,

die zurückmarschiert waren von
Verdun, Brest-Litowsk und Gallipoli, sie
marschierten vorwärts mit ihren genagelten

Marschstiefeln in sein Gedärm
hinein...», ihn, «der gehabt hatte, womit
sie nicht gesegnet waren, Einmaligkeit,
Verstand, ein Herz, eine Zunge zu reden,
den Glauben an die Unsterblichkeit seiner

Seele, der mutig gewesen war, nicht
nur vor Verdun, nicht nur auf Befehl,
den der Tod geschmerzt hatte, wo er ihn
erblickte ...» Ihn zu ehren bindet Koeppen

an die Lenkstange des Fahrrads
«einen schwarzen Lappen, die stolze
Fahne der Anarchie». Und er versucht
selber Hoffnung und Widerstand zu
leben. Er geht barfuss, wo «viele Stiefel
liebten, gern marschierten». Er träumt
davon, Warenhäuser anzuzünden, das

Gefängnis zu öffnen, die Waren aus den
Geschäften an die Armen und die
befreiten Gefangenen zu verteilen. «Aus
Buggenhagens Buchhandlung bekam
jeder ein Buch.» «Ich war der Ritter von
der traurigen Gestalt... Wollte
ausgestossen sein.» Koeppen macht an seiner

Jugend deren närrische Erscheinungsform

ebenso bewusst wie den Ernst,
die Leidenschaftlichkeit dahinter : «
Vielleicht liebte ich die Stadt. Ich stülpte
sie um. Ich vernichtete ihre Ordnung.
Ich störte die Feier.» Da ist er auch,
der Bernhardsche Störenfried, aber er
ist nicht monumentalisiert, sondern der



1100 BERNHARD UND KOEPPEN

Sympathie und Lächerlichkeit gleichermassen

ausgesetzt. Und der Unsicherheit

- auf einer der letzten Seiten
schreibt Koeppen: «Aber wird man mich
verstehen Ich darf nicht zugeben, dass

es gleichgültig wäre, ob keiner mich
verstehe oder einer, der natürlich wichtig
würde und meine Bemühungen nicht ganz
vergeblich sein liesse...» Daneben nochmals

Bernhards Sätze: «unddie meinen,
sie verständen, sind Dummköpfe oder
Scharlatane», wo jede Kommunikation
völlig abgebrochen ist. Bei Koeppen ist
sie eine Aufgabe und eine - schwierige

- Hoffnung.
Die Kommunikation zwischen

Menschen überhaupt ist gemeint. Aber auch
die zwischen Schriftsteller und Leser.
Koeppen kann sie in beiden Fällen
nicht leichter machen, als sie ist. Auf
den letzten Seiten des Buchs beschreibt
er, wie traumhaft, dabei ganz präzis,
die Mutter auf ihrem letzten Spaziergang,

wie sie über eine kleine Brücke
aus morschem Holz geht : «... und sie

erwartet das von mir, die Hilfe zum Sterben,

eine Sinngebung nur, ihr Leben, das

am Ende ist, soll einen Sinn bekommen,
den sie verstehen konnte, oder ich soll ihr
Leben rechtfertigen, so wie sie dastand
auf jener Brücke, mit einem Mantel reif
für den Müll, mit lange nicht geschnittenem

Haar, existenzlos, jeder sagte:
ohne Zukunft...» Der hoffnungslose
Bruch zwischen den Erwartungen der
Mutter und den Möglichkeiten des

Sohns, wie diese Szene ihn erinnert,
wird bis zuletzt nicht gemildert : «... ich
weiss das alles, und doch ist mir die
Begegnung hinderlich, hält mich auf, lenkt
mich ab ich verliess sie schon oder
liess mich verlassen..., auch wenn ich
ihr den Arm reichte, sie heimführte oder
so tat und an das Geschäft dachte,
das ich nicht habe. » Hoffnungslosigkeit

- aber nicht auf alle Zukunft hinaus.
Diese letzten Seiten und Sätze von
Koeppens Buch beschreiben auch eine

notwendige Entwicklung, eine Loslösung,

Emanzipation. Das Geschäft, das
der junge Koeppen nicht hat und das

dem Leben der Mutter einen Sinn
geben könnte, macht etwas anderes denkbar,

das er haben wird, einen anderen
Sinn, den seines Lebens. Diese letzte
Begegnung mit der Mutter ist wie eine
zusammenfassende, erklärende Metapher

für die Schwierigkeiten und die
Folgen von Begegnungen überhaupt:
die Begegnung mit der Zeit, der
Geschichte, den Klassen, der Gesellschaft,
ihren etablierten Vertretern und ihren
Aussenseitern, und die Begegnung mit
sich selbst. Dabei führt Koeppens
Blick zurück genau in die Gegenwart.
Die Erinnerung, die «daliegt in einem
unordentlichen verwirrenden Netz,
griffbereit», ruft bei ihm nicht nur die
Vergangenheit herbei, sondern setzt sie
auch «in unentrinnbare Beziehung zur
Gegenwart und gar zur Zukunft».

Das ergibt die Schwierigkeiten, die
dieses Buch dem Leser bereitet. Er hat
ihm in seine Selbst-Versunkenheit zu
folgen und sich von ihr aus, mit des

Autors vielfältigen, eindrücklich
gehandhabten Methoden, den Weg in die
Zeitgeschichte, seine und die des Autors,
zu erschliessen. Koeppen will den Weg
nicht leichter und klarer machen, als er
ist. Er erzählt nicht geradlinig, chronologisch.

Der Waffenstillstand kommt
vor dem Mobilmachungstag, der Krieg
nach dem Frieden, genauer: vor und
nach ihm. Ereignisse und Personen
erscheinen nicht abgeschlossen, Berichte
werden unterbrochen und an ganz
anderer Stelle wieder aufgenommen. Nicht
einmal das «ich» des Erzählers bleibt
eine Konstante - es wird zum «er»,



BERNHARD UND KOEPPEN 1101

oder zum «du», mit dem der Ich-
Erzähler in einen Dialog tritt.

Das alles ist nicht konstruierte
Erschwerung. Koeppen erzählt so, wie
man sich erinnert : wo manches ständig
präsent ist, fetzenhaft, ohne
nebeneinanderzustehen, wo anderes lange
verschwunden ist und unerwartet wieder
emporgeschwemmt wird, wo vieles sich

nur allmählich zusammensetzt. So ist
die Form ganz zur Übereinstimmung
gebracht mit dem Unterfangen. Es
bestimmt auch die häufig gewaltig
ausholenden Satzkonstruktionen (der
zweite des Buchs geht über viereinhalb
Seiten), mit dem Zögern darin, Anhalten

und Wiederaufbrechen, den
Umwegen und Abschweifungen - als ob

einer jeden Anschein vermeiden wollte,
schon alles zu wissen, wenn er einen
Satz beginnt; als ob einer sich selbst

daran hindern wollte, den Stoff zu
«bewältigen».

Vielleicht sind Meisterwerke immer
so. Nicht formal, stilistisch - aber in
der schriftstellerischen und menschlichen

Haltung, die hinter Form und
Stil, auch wenn sie anders sind, steht.

Heinz F. Schafroth

1 Wolfgang Koeppen, Jugend, Erstausgabe

als Band 500 der Suhrkamp-Biblio-
thek, Suhrkamp-Verlag, Frankfurt 1976. -
2 Thomas Bernhard, Der Keller, Eine
Entziehung, Residenzverlag, Salzburg 1976.

LITERATURSOZIOLOGISCHE STICHPROBEN ZUR
TRIVIALLITERATUR DES 19. JAHRHUNDERTS

In Heinrich Heines Besprechung von
Wolfgang Menzels Deutsche Litteratur
(1828) findet sich jene von der Kritik
immer wieder aufgegriffene Bemerkung,
die Idee der Kunst sei der Mittelpunkt
jener ganzen Literaturperiode, «die mit
dem Erscheinen Goethes anfängt und
jetzt erst ihr Ende erreicht hat, ist sie
doch der eigentliche Mittelpunkt in
Goethe selbst, dem grossen Repräsentanten

dieser Periode1 ». Dass Heine mit
dieser Feststellung ins Schwarze getroffen

hatte, zeigt Goethes Gespräch mit
Eckermann am 27. Juni 1831, das die
berühmte Kritik an Victor Hugos
Notre Dame de Paris enthält. Goethe
beklagt, dass der Franzose ganz in der
unselig-romantischen Richtung seiner
Zeit befangen sei, «wodurch er denn,
neben dem Schönen auch das Alle
runerträglichste und Hässlichste darzustellen

verführt wird»: «Seine vorgeführten
sogenannten handelnden Personen sind keine

Menschen mit lebendigem Fleisch und
Blut, sondern elende hölzerne Puppen,
mit denen er umspringt, wie er Belieben
hat, und die er allerlei Verzerrungen und
Fratzen machen lässt, so wie er es

für seine beabsichtigten Effekte eben

braucht.» Mit einem Stossseufzer über
eine Zeit, «die ein solches Buch nicht
allein möglich macht und hervorruft,
sondern es sogar ganz erträglich und
ergötzlich findet», schloss er seine
Überlegungen2.

Schon 1827 hatte sich Goethe in
seinen Bemerkungen zur Zeitschrift Le
Globe in ähnlicher Weise von
Delacroix' Faust-Illustrationen distanziert:
«Das Ungestüm seiner Konzeptionen, das

Getümmel seiner Kompositionen, die
Gewaltsamkeit der Stellungen und die Ro-



1102 LITERATURSOZIOLOGIE

heit des Kolorits» konnte er keineswegs
billigen. Zu den ihm vorliegenden zwei
Probedrucken meinte er, sie seien «etwas

roh behandelt, aber voll Geist,
Ausdruck und auf gewaltigen Effekt
angelegt3». Mit den auf Wirkung, auf
Sensation und Effekt angelegten, den
klassizistischen Formenkanon aufs
gröblichste verletzenden Schöpfungen der
beiden französischen Zeitgenossen war
etwas angesprochen, das dann im Paris
des Bürgerkönigs zwischen Juli- und
Februarrevolution die Feuilletonromane
von Eugene Sue und Alexandre Dumas
kennzeichnen sollte. Aus Goethes
abweisenden Worten gegen die Totengräber

der Kunstperiode mauerte und
zimmerte sich später die Germanistik ein
Bollwerk, hinter dem sie sich gegen
den andrängenden neuzeitlichen
Ungeist von jenseits des Rheins verschanzen

zu können glaubte.
Noch vor der 48 er Revolution hatte

Robert Prutz in einem Aufsatz einige
grundsätzliche Überlegungen Über die
Unterhaltungsliteratur, insbesondere der
Deutschen angestellt. Es ging dabei um
die damals sogenannten Lektürbücher,
«die man liest, nur um zu lesen, bei
denen es gleichviel ist, was sie enthalten,

ob sie gut sind, oder schlecht: sie
lassen sich lesen, das ist alles und ist
genug»: «In der Literaturgeschichte, wie

unsere Gelehrten sie schreiben, hat diese

Literatur bisher keine Rollegespielt ; man
hat sie entweder ganz mit Stillschweigen
übergangen, oder, bestenfalls, mit einer
Kürze abgefertigt, die dem ausserordentlichen

Umfang dieser Literatur nur wenig
entspricht*.» Wäre dieser Satz ein
Jahrhundert später geschrieben worden, seine

Aktualität wäre kein Gran geringer
gewesen. Ganz offensichtlich mit dem
Blick auf andere Literaturen stellt
Robert Prutz fest: «Sind die Unterschiede

der Bildung, der Bruch zwischen Literatur

und Leben, zwischen Autor und
Publikum in Deutschlandgrösser als irgendwo,

und hat die deutsche Literatur sich
einseitig auf eine abstrakte Höhe
gesteigert, wo sie wenigem verständlich
ist und von wenigem genossen werden
kann als irgend eine: so folgt daraus
mit Notwendigkeit, dass auch das
Bedürfnis einer zweiten, untergeordneten
Literatur, einer Literatur, mit der man sich

verständigen kann, auch ohne Autor oder
Kritiker oder überhaupt Gelehrter zu sein
und Paragraphen der Ästhetik inne zu
haben - mit einem Worte also: das
Bedürfnis einer Unterhaltungsliteratur in
Deutschland grösser ist als irgendwo.
Rechnen wir dazu, dass uns, wie gesagt,
jede grossartige Öffentlichkeit gebricht,
dass infolge dessen auch unsre Geselligkeit

nur sparsam und ohne eigentliches
Leben ist und dass mithin in Deutschland
eine grössere Menge als anderwärts sich

auf die einsame Unterhaltung der Lektüre

angewiesen sieht: und wir werden
aufhören, uns über die ungeheure Masse
von «Lektürbüchern» zu verwundern,
welche Deutschland jährlich
konsumiert5.»

Prutz sieht den entscheidenden
Unterschied zwischen Frankreich und
Deutschland darin, dass hier namenlose

literarische Zwerge im Dunkeln
schaufeln, während es dort kaum einen

grossen Dichter und angesehenen Autor
gibt, der in der Unterhaltungsliteratur
nicht zu finden wäre. In England,
Spanien und in Italien ist nach Prutz die
Situation nicht anders: «In allen diesen

Literaturen also gibt es Dichter, die eine

gewisse Vermittlung und Übergangsbrücke

bilden zwischen der Literatur par
excellence und der Unterhaltungsliteratur:

Dichter, in denen die verschiedenen

Bildungsstufen, die getrennten Lebens-



LITERATURSOZIOLOGIE 1103

kreise sich friedlich zusammenfinden und
in gemeinsamem Genüsse sich befreunden

8. »

Trotz Christian Riechers verdienstvollen

Versuchen, den des Italienischen
nicht mächtigen Literaturwissenschaftler

und Politologen mit dem Werk
Antonio Gramscis wenigstens in Auszügen
vertraut zu machen7, ist es bisher
immer noch nicht gelungen, eine
Breitenwirkung seiner Gedankengänge zu
erzielen. Die in zehnjähriger faschistischer

Kerkerhaft niedergeschriebenen
Aufzeichnungen gehören zum Wichtigsten,

was in der ersten Jahrhunderthälfte

zum Thema Volks- und
Trivialliteratur geschrieben worden ist. Gramsci

zitiert einen am 1. August in Critica

Fascista veröffentlichten Artikel, in
dem zwei italienische Tageszeitungen
angegriffen werden, die Alexandre
Dumas' Grafen von Monte Christo,
Giuseppe Balsamo und Paul Fontenays
Kreuzweg einer Mutter in Fortsetzungen
veröffentlichten: «Das 19. Jahrhundert
war in Frankreich zweifellos ein goldenes
Zeitalter für den Trivialroman, aber jene
Zeltungen, die hundert Jahre alte
Romane veröffentlichen, müssen eine sehr
niedrige Meinung von ihren Lesern
haben, als ob der Geschmack, das Interesse
und die literarische Erfahrung von damals
bis heute sich in keiner Weise geändert
hätten. Nicht nur das Denn warum soll
man nicht berücksichtigen, dass trotz
gegenteiliger Meinungen ein modemer
italienischer Roman existiert? Und dabei
gilt es nur zu bedenken, dass diese Leute
bereit sind, Tintentränen über das
unselige Geschick der vaterländischen
Literatur zu vergiessen. »

Gramsci nimmt die ihm zugänglich

gemachte Notiz zum Anlass, um die
Vermengung verschiedener Probleme in
der faschistischen Zeitschrift anzuprangern:

«Jenes Problem, dass die
sogenannte künstlerisch wertvolle Literatur
unter dem Volk nicht verbreitet ist und
jenes andere, dass es in Italien keine
volkstümliche > Literatur gibt, weshalb
die Zeitungen <gezwungen> sind, ihren
Bedarf im Ausland einzudecken (gewiss
verhindert in theoretischer Hinsicht
nichts, dass eine künstlerisch wertvolle
Volksliteratur existiert: das naheliegendste

Beispiel ist der volkstümliche
Erfolg der grossen russischen Romanciers,

auch in unseren Tagen; aber es

gibt eben in der Tat keine Popularität
der künstlerisch wertvollen Literatur,
noch eine einheimische volkstümliche >

Literatur, weil eine Identität zwischen
der Weltanschauung des Schriftstellers
und des < Volks > fehlt, das heisst die

Gefühle des Volks werden von den Schriftstellern

nicht als eigene erlebt, und die
Schriftsteller haben keine Funktion im
Sinne < nationaler Erziehung >, das heisst
sie haben sich das Problem nicht
gestellt und sie stellen es auch nicht,
wie man die volkstümlichen Gefühle
schriftstellerisch verarbeiten kann, nachdem

man sie erlebt und sich zu eigen
gemacht hat)8. » Antonio Gramsci
wirft im Weitergang seiner Untersuchung

den «Gebildeten» vor, es trenne
sie ein Graben vom eigenen Volk, sie

stünden diesem Volk fremder gegenüber

als die Ausländer und eben
deshalb müsse der Lesestoff für die
Feuilletonromane aus dem Ausland beschafft
werden.

Mit einer für die damalige Zeit
bewundernswerten Klarheit und ohne alle
ideologischen Scheuklappen skizzierte
Gramsci in seinem Gefängnis ein Konzept

für eine künftige Trivialliteratur-



1104 LITERATURSOZIOLOGIE

forschung: «Der Feuilletonroman
ersetzt (und begünstigt gleichzeitig) das
Phantasieleben der Menschen aus dem
Volk, es ist ein echtes Träumen mit
offenen Augen. Man kann bei Freud und
den Psychoanalytikern nachlesen, was sie
über das Träumen mit offenen Augen zu
sagen haben. In diesem Fall lässt sich
bemerken, dass im Volk das Phantasieleben

vom (gesellschaftlichen) <

Minderwertigkeitskomplex > abhängt, der die
langen Phantasiespiele über die Idee der
Rache, der Bestrafung der für erlittenes
Leid Verantwortlichen etc. begünstigt.
Im <Grafen von Monte Christo sind
alle Elemente enthalten, um diesen
Phantasiespielen entgegenzukommen und
damit ein Betäubungsmittel zu verabreichen,

welches das Gefühl des Bösen
dämpft, etc.9».

In der italienischen Nachkriegszeit
sind diese und ähnliche Gedanken
Gramscis viel diskutiert worden. Der in
der Bundesrepublik so fleissig rezipierte
Umberto Eco hat immer wieder auf
Gramsci hingewiesen, ohne dass das
seine literatursoziologischen und
semiotischen Kommentatoren nördlich der
Alpen ermuntert hätte, einmal ad fontes
zu gehen10.

Seit einigen Jahren hat sich auch in den
deutschsprachigen Ländern im Umkreis
der inzwischen zu einer staatlichen
Bibliothek angestiegenen Forschungen zur
Trivialliteratur die Sensibilität gegenüber

den von Prutz angesprochenen
Problemen verschärft. Ein nicht
geringes Verdienst kommt dabei Hermann
Bausinger und Rudolf Schenda zu, die
aus dem Ludwig-Uhland-Institut der
Universität Tübingen in den sechziger
Jahren einen Vorposten der Triviallite¬

raturforschung machten. Am Ludwig-
Uhland-Institut entstand Dorothée
Bayers Untersuchung über den Trivialen
Familien- und Liebesroman (1963): «Die
Rezensenten begrüssten, bei mancherlei
Einwänden, die Neuartigkeit des hier
behandelten Gegenstandes, der freilich so

neu nicht mehr war: Marianne
Thalmann hatte 1923 den Trivialroman des

18. Jahrhunderts untersucht, Christine
Touaillon war 1919 schon dem deutschen

Frauenroman desselben Säkulums
nachgegangen. Aber das Hauptinteresse dieser

und verwandter Forschungen - zu
nennen wären etwa die Arbeiten von
Rudolf Bauer, Hansjörg Garte, Rudolf
Hackmann, Ruth Horowitz, Doris Huber

und Maren-Elisabeth Junge - richtete

sich eben auf die bildungsbürgerlichen

Unterhaltungsromane des 18. und
19. Jahrhunderts ; die nähere Vergangenheit

war dabei eindeutig zu kurz gekommen.

Das lag einerseits an der
prinzipiellen Rückwärts-Tendenz der philologischen

Methode, andererseits aber auch an
deren Suche nach dem < dichterischen
Gehalt >, welche weder Exkurse in die
Uterarischen <Niederungen), noch ein Besinnen

aufsoziale Bedingungen der Literatur
erlaubte. Dorothée Bayers Arbeit, dem
20. Jahrhundert und noch dazu dem <

kitschigen > Roman an der < unteren Grenze >

zugewendet, müsste also auf ein inzwischen

erwachtes Interesse stossen: Sie

füllte eine Forschungslücke, forderte zum
Widerspruch heraus und regte zu neuen
Vorstössen in den literarischen

Untergrund') an11.» Dass die von Schenda
angesprochenen Forschungslücken in
Italien im Zusammenhang mit der Gram-
sci-Rezeption und der Diskussion über
den Neoreahsmo sehr oft längst
aufgearbeitet worden waren, das kann etwas
über die Verspätung der deutschen
Literaturwissenschaft aussagen.



LITERATURSOZIOLOGIE 1105

Schenda selbst blieb es vorbehalten,
in seinen unter dem Titel Volk ohne
Buch erschienenen Studien zur
Sozialgeschichte der populären Lesestoffe 1770
bis 1910 ein nicht nur wegen seines
imponierenden Umfangs aussergewöhn-
liches Werk vorzulegen. Der in mancher

Hinsicht der Romanistik verbundene

Forscher bewegte sich bei der
Erschliessung der herangezogenen Texte
mit grosser Selbstverständlichkeit
zwischen den einzelnen Nationalliteraturen.

Das von ihm analysierte Material
zu Fragen der Zensur, zur Produktion
und zum Vertrieb der populären
Lesestoffe, zu Gattungs- und Formfragen
(u. a. zu Stereotypen und Requisiten) er-
schloss in manchem trivialliterarisches
Neuland. Der Ausgriff auf französisches

Gebiet sollte nach Schenda vor
allem daran hindern, die Ergebnisse
seiner Arbeit als nationaltypisch
anzusehen. In der Tat ist das von ihm
vorgelegte Faktenmaterial eher in europäischer

als in deutscher Beziehung
relevant. Vergleichende Volkskunde gab es
seit langem, vergleichende Literaturwissenschaft

ist eine an vielen europäischen

Universitäten etablierte Disziplin,

jedoch der Versuch, die spanischen

Wände zwischen den einzelnen
Disziplinen niederzureissen, ist Schen-
das nicht geringstes Verdienst. In einem
langen Sündenkatalog zählt er die
Versäumnisse und Borniertheiten ^iner
Literaturwissenschaft auf, die sich sträubte,

«ökonomischen Unterbau,
Produktionsverhältnisse, die mit dem Phänomen
Buch verbundenen Interaktionen von
Produzenten, Vermittlungsinstanzen und
Konsumenten, die sozialpsychologischen
Funktionen und die Effekte der Kommunikation

- zumal die der gesellschaftlich

manipulierten - sinnvoll in ihre
bisherigen Betrachtungen einzubeziehen12».

Sicher wird Schenda nicht zum
falschen Propheten, wenn er meint, die

Polarisierung «hohe Literatur» : «niedere

Literatur» werde 1984 zu einem
Kuriosum in der Geschichte der
Literaturwissenschaft geworden sein. Das
bedeutet freilich erhöhten Arbeitsaufwand,

impliziert eine quantitative
Leistung, die selbst der unermüdliche
Schenda nicht allein bewältigen kann.
Seine eben erschienene Aufsatzsammlung

Die Lesestoffe der Kleinen Leute
führt in temperamentvoll vorgetragenen
Thesen in eine Reihe von Einzelfragen
und Einzelprobleme ein. Hingewiesen
sei wenigstens auf das Kapitel über Vio-
lenz im populären Roman. Da ist u. a.

von San Antonio und Gerard de
Villiers die Rede, die dafür sorgen, dass

das Leichen-Soll der Kulturindustrie
erfüllt wird13.

Die von Schenda zum erstenmal
umsegelte Terra incognita eines immensen
literarischen Kontinents wird eine ganze
Forschergeneration zu ihrer Vermessung

benötigen. Seine Publikationen
und die darin enthaltenen Thesen werden

ihr dabei ein unerlässliches
Instrumentarium sein.

Während Schendas Aufmerksamkeit
bislang vorwiegend Kalendern,
Almanachen, Heftchen und Einblattdrucken
galt, in denen allerlei Prodigien und
Curiosa beschrieben werden und die
Armut und das Malheur des eigenen
Alltags oder der Glanz und Untergang
unerreichbarer Idole im Mittelpunkt
stehen, griff Hans-Jörg Neuschäfer in
seinen unter dem Titel Populärromane
im 19. Jahrhundert von Dumas bis Zola
gesammelten Aufsätze ein Thema auf,
das von der Literaturwissenschaft nicht
gerade ignoriert, aber oft nur verlegen
und unwirsch behandelt worden ist14.

Im September 1967 hatte das Centre



1106 LITERATURSOZIOLOGIE

Culturel international in Cerisy-la-Salle
durch ein Kolloquium zum erstenmal
in einer breiteren Öffentlichkeit Interesse

für die Trivialliteratur geweckt.
Was damit gemeint ist, das versuchte
Jean Tortel in einem einführenden Vortrag

zu umreissen : « Unterstreichen wir
einmal, dass dieser ganze Komplex (wir
haben uns entschieden, ihnparalittérature
zu nennen) durch seinen heterogenen und
unbestimmten Charakter beeindruckt.
Ein weiss Gott unheimlicher Abstand
trennt beispielsweise die Nick-Carter-
Heftchen vom Code Civil, einen
Werbekatalog vom <Grafen von Monte Christo.

Aber gemessen an der etablierten
Literatur bildet diese ganze Fülle von
Texten ein gemeinsames Etwas, ein
extraterritoriales Gebiet, dessen Umfang
sich nicht bestimmen lässt15.»

Wie die uns im Druck vorliegenden
Akten des Kolloquiums zeigen, hatte
die Fragestellung nun auch in Frankreich

ein internationales Niveau
erreicht. Die Akten zeigen aber auch, wieviel

hier für Volkskundler,
Medienwissenschaftler, Literaturkritiker,
Psychoanalytiker, Kineasten und Kunsthistoriker

noch zu tun bleibt. Vorträge und
Diskussionsbeiträge zeigten eindeutig,
dass Trivialliteraturforschung bei aller
Wichtigkeit individueller Beiträge
immer wieder als Gruppenarbeit betrieben
werden muss.

Neuschäfer war der Trivialliteraturforschung

das nun vorliegende Buch
geradezu schuldig. Der von ihm 1971 in
Poetica veröffentlichte Aufsatz mit
Rücksicht auf das Publikum der am
Beispiel der Kameliendame Probleme
der Kommunikation und Herstellung
von Konsens in der Unterhaltungsliteratur

erörterte, war eine beachtete
Pionierleistung gewesen und hatte daher ein
lebhaftes Echo ausgelöst. Bis zu diesem

Datum hatte sich die deutsche Romanistik

nur mit grosser Zurückhaltung mit
dem Komplex Trivialliteratur
auseinandergesetzt, mochte inzwischen auch klar
geworden sein, wie problematisch
literarische Heiligsprechungsprozesse sind
(Jutta Lilienthals Untersuchung über
die Mythen der Schulinterpretation in
den kommentierten Klassikerausgaben
und das beigefügte kleine Dictionnaire
des commentaires reçus ist in dem hier
angesprochenen Zusammenhang von
grossem Interesse16). Der Band
Populärromane im 19. Jahrhundert untersucht

Werke von Alexandre Dumas
père und Alexandre Dumas fils, von
Ernest Feydeau, Jules Verne und Emile
Zola. Einführende Vorbemerkungen zu
Gegenstand und Methode plädieren für
eine Geschichte der nichtkanonisierten
Literatur. Wie die genannten Namen
zeigen, befindet sich die von Neuschäfer

anvisierte Literatur in der Zone
zwischen Hoch- und Kolportageliteratur,

die schon immer eine Verlegenheit

der konventionellen Literaturwissenschaft

darstellte. Widerspruch
erwecken könnte die Behandlung Zolas
im Zusammenhang mit Autoren wie
Dumas Vater und Sohn. Aber
Neuschäfer bricht dem Einwand die Spitze
ab, indem er darauf hinweist, dass sich
der Naturalist im Repräsentativen La-
garde-Michard mit einem Sechstel des

Lamartine zugestandenen Umfangs
begnügen muss. Dabei ist unser Abstand
vom 19. Jahrhundert inzwischen gross
genug, um die für die Freunde der

Populärliteratur recht merkwürdige
Tatsache noch deutlicher werden zu
lassen, dass Autoren wie die beiden
Dumas und Jules Veme langlebiger sind
als viele literaturgeschichtlich
kanonisierten und wegen ihrer angeblich
bleibenden Wertbeständigkeit geschätz-



LITERATURSOZIOLOGIE 1107

ten Werke der in einem alles Profane
abschirmenden Raum tätigen literarischen

Meister: «Die entmystifizierte
Gestalt des < Dichters > und < Sehers >, der
sich als < Geistesarbeiter > wieder in die
Gemeinschaft der übrigen Menschen
zurückgeholt, zugleich aber auch aufeigene
Füsse gestellt sieht, bildet den genauen
Gegenpol zu jener anderen
Selbsteinschätzung des Schriftstellers im 19.
Jahrhundert, die sich durch die fortschreitende

Ökonomisierung der Kunst keineswegs

ernüchtern, sondern erst recht in
eine Position stolzer Verachtung der
Alltäglichkeit drängen liess. Dabei war es

gerade erst diese Verweigerungs- oder
Aussenseiterattitude, die solches Dichtertum

für den Markt verwertbar
machte11!»

Neuschäfer verwendet in seinem in
den Problemkreis einführenden Kapitel
die von Horkheimer/Adorno und neuerdings

von L. Winkler und P. Bürger
dargelegten Thesen und Ergebnisse.
Trotz des Booms der Forschungen zur
Trivialliteratur gibt es, wie Neuschäfer
mit Recht moniert, immer noch keine
Geschichte der nichtkanonisierten
Literatur. Neuschäfers Buch möchte wenigstens

an einigen besonders kennzeichnenden

Objekten untersuchen, welche
kollektiven Bedürfnisse und Interessen
und welche sozialgeschichtlichen
Konstellationen durch die von ihm
untersuchten Beispiele aufgenommen und zur
Sprache gebracht werden, in welcher
Form die Erwartungen des Publikums
schon in der Textproduktion berücksichtigt

und beeinflusst und die Erwartungen

verschiedener Leserschichten
miteinander vermittelt werden und welche

Weltsicht von den Texten vermittelt

wird, indem Widersprüche der
Lebenswelt bewusst verarbeitet oder unbewusst

verdrängt und offenbart werden.

Einer allzu häufig auf die Rezeptions-
abhängigkeit versessenen Forschung legt
Neuschäfer nahe, sie müsse dem inter-
tionalen Charakter der Sinnproduktion,
der Rezentionslenkung wieder mehr
Beachtung schenken.

Das umfangreichste Kapitel von
Neuschäfers Buch gilt der Faszination
durch die Technik in den Voyages
extraordinaires von Jules Verne. Dabei
gelingt es Neuschäfer überzeugend
nachzuweisen, wie der technizistische
Optimismus des Schriftstellers im Spätwerk

zum Alptraum wird. In Les cinq
cents millions de la Bégum (1879) wird
die Einsicht, dass die technische Ratio
auch zerstören kann, zum Ausgangspunkt

der Romanhandlung. Das Werk
reflektiert den Schock der noch nicht
verwundenen Niederlage im
deutschfranzösischen Krieg von 1870 -
Gegenspieler des Romans sind ein Franzose

(Docteur Sarrasin) und ein Deutscher

(Herr Schultze), die beide zu
gleichen Teilen ein riesiges Vermögen
erben. Sarrasin enthüllt sich dabei als

philantropischer Wohltäter, Schultze als

Kapitalist und Ausbeuter. Die perfek-
tionistisch durchkonstruierte Stahlstadt
Schultzes, Gegengründung zu der von
Sarrasin konzipierten Idylle von Fran-
ceville, antizipiert bereits die Antiuto-
pien der Science-fiction-Romane und
Science-fiction-Comics des 20.
Jahrhunderts. Das Happy-End des Romans
mit dem Sieg des Franceville-Kämp-
fers Brückmann über den bösen

Schultze, wirkt nach soviel technizisti-
scher Perfektion zufällig und aufgesetzt,
wie Neuschäfer mit Recht hervorhebt.

Das Zola-Kapitel stellt Neuschäfer
nicht zufällig an das Ende seines Buchs.
Er glaubt im Werk des Naturalisten
einen radikalen Umschlag im Realitätsbezug

des Zeitungsromans, gleichsam



1108 LITERATURSOZIOLOGIE

die Aufklärung des Feuilletonismus
sehen zu können: «War noch bei Verne
die Industrialisierung der Technik aufein
böses Gegenland abgedrängt, bei Dumas
père der Konkurrenzkampf durch einen
Märchenhelden gezähmt, bei Dumas fils
die Ökonomisierung der Liebe durch den

Opfergang der edlen Kurtisane verbrämt
worden, so kommen bei Zola diese und
andere Gegenwartsprobleme unverschlüsselt

ans Tageslicht16.»
Neuschäfer zeigt in seinem Abschnitt

über die Probleme der naturalistischen
Ästhetik das Wechselverhältnis von
sozialer Lage und ihrer mythischen
Überhöhung im Werk Zolas ausführlich auf.
Die Transposition der antiken Tragödie
in die Welt moderner Technik, das
tragische Scheitern eines Emanzipationsversuchs

und die moralische Erhöhung
und Verherrlichung dessen, der sich mit
der Macht der Götter misst, machen
für Neuschäfer die originelle Leistung
Zolas in Germinal aus. Dazu kommt
die visionäre, mythenbildende Kraft des

Verfassers der Rougon-Macquart,
wodurch neue kollektive Anschauungsmuster

und Orientierungsmerkmale
aufsteigen und die Anschauungsmuster der
vorindustriellen Epoche ersetzen können.

'

Wer immer sich mit der Trivialliteratur

einlässt, wird vorerst über
Stichproben nicht hinauskommen. Wichtig
scheinen mir beim derzeitigen
Forschungsstand Arbeiten über die ikono-
graphische Bedeutung der Populärromane

und Kolportageliteratur von den
Buchillustrationen über den Comicstrip

und das Comic-book bis zum
Film. Bücher wie die von Schenda und
Neuschäfer zeigen aber auch, dass
bereits Beachtliches geleistet wurde. Mit
Recht verwahrt sich daher Günther
Fetzer dagegen, dass Heinz Ludwig Ar¬

nold im Vorwort zu dem von ihm
betreuten Bändchen Deutsche Bestseller -
Deutsche Ideologie. Ansätze zu einer
Verbraucherpoetik (Klett, Stuttgart
1975) die Wirkung von Texten auf ihre
Rezipienten einen geheimnisvollen,
im letzten unergründbaren Vorgang
nennt19. Bei aller noch zu bewältigenden

Arbeit kann doch so viel als
gesichert gelten, dass die Trivialliteraturforschung

längst aus den Nebelzonen
verschwommener Irrationalität
aufgetaucht ist.

Johannes Hösle

1 Sämtliche Werke, hg. v. E. Elster, Band
7, Leipzig und Wien o. J., 245. Vgl. H. R.
Jauss, Das Ende der Kunstperiode - Aspekte
der literarischen Revolution bei Heine, Hugo
und Stendhal, in: H. R. Jauss, Literaturgeschichte

als Provokation, Frankfurt a. M.
21970. Allerdings berücksichtigt Jauss,
hierin Lukâcs und Goldmann vergleichbar,
nur die von der Literaturwissenschaft
kanonisierten Schriftsteller. - 2J. P. Eckermann,

Gespräche mit Goethe in den letzten
Jahren seines Lebens 1823-1832, Artemis-
Gedenk-Ausgabe, Bd. 24, 760. - 3Artemis-
Gedenk-Ausgabe, Bd. 15, 402f. - 4Robert
Prutz, Schriften zur Literatur, hg. v. Bernd
Hüppauf, Tübingen (Niemeyer), 1973,11. -
5Ebenda, 24. - «Ebenda, 25. - 'Antonio
Gramsci, Philosophie der Praxis, Eine
Auswahl, hg. und übers, v. Chr. Riechers mit
einem Vorwort von W. Abendroth, Frankfurt

a. M. (Fischer) 1967. - 8Antonio
Gramsci, Letteratura popolare, in: A. G.:
Letteratura e vita nazionale, Turin (Einaudi)
1954,103 ff. - "Ebenda, S. 108. -10Auf den
von Umberto Eco und Cesare Sughi hg.
Almanacco Bompiani, Mailand 1972, Cent'
anni dopo. Il ritorno dell'intreccio sei in
unserem Zusammenhang ganz besonders
verwiesen. - u Rudolf Schenda, Die
Lesestoffe der kleinen Leute. Studien zur populären

Literatur im 19. und 20. Jahrhundert,
München (Beck) 1967, 121. - 12Rudolf



LITERATURSOZIOLOGIE 1109

Schenda, Volk ohne Buch. Studien zur
Sozialgeschichte der populären Lesestoffe 1770
bis 1910, Frankfurt a. M. (Klostermann)
1970,22. -13 Violenz impopulären Roman,in:
Die Lesestoffe der kleinen Leute, o. c, 105 ff.

- 14 Hans-Jörg Neuschäfer, Populärromane
im 19. Jahrhundert von Dumas bis Zola,
München (Fink) 1976. - 15Jean Tortel,
Qu'est-ce que la paralittérature, in: Entretiens

sur la paralittérature sous la direction

de Noël Arnaud/Francis Lacassin/Jean
Tortel, Paris (Pion) 1970, 15. - 16Jutta
Lilienthal, Praxis der Literaturvermittlung.
Der pädagogische Apparat franz. lit.
Schulausgaben, Frankfurt a. M. (Athenäum)
1974. - 17 Hans-Jörg Neuschäfer, o. c. 11. -
18Ebenda, 163. - «Günther Fetzer,
Schwierige Trivialliteratur. Neue
Forschungsarbeiten auf dem Prüfstand,
Bertelsmann-Briefe, Heft 87, Juli 1976, 22-30; 27.

AUF DER SUCHE NACH EINEM NEUEN WIELAND-BILD

Sein Wappentier könnte nur das
Chamäleon sein, als das er sich selbst einmal
bezeichnet hat. Das bestätigt sich gerade
bei der Lektüre von Büchern, die
versuchen, so etwas wie ein einheitliches
Wieland-Bild zu entwerfen : soviele
Wieland-Bücher, soviele Wieland-Bilder.
Und Wieland «selbst» Paradoxerweise
behält er gegen sie alle recht, indem er
ihnen allen recht gibt. Bestimmte er
doch, im Jahre 1800 im Teutsehen Merkur,

als «ein wesentliches Stück» seiner
Individualität nichts anderes als seine
«natürliche Geneigtheit, alles von
allen Seiten und aus allen möglichen
Gesichtspunkten anzusehen, und einen
herzlichen Widerwillen gegen das nur
allzu gewöhnliche einseitige Urteilen
und Parteinehmen». Damit aber stellt
sich sofort wieder die Frage, in welchen
Überzeugungen eine solche bis zum
Gleichgültigen tolerante Persönlichkeit
denn eigentlich gründe und ihren Halt
finde.

Als Friedrich Sengle die geistige
Desorientierung der Nachkriegszeit mit seiner

grossen Wieland-Biographie (1949)
konfrontierte, war eine Antwort gefunden,

der die Qualitäten des Abschliessenden

zu eignen schienen. Vor dem

Hintergrund einer Zeit und einer
Nation, die allzugläubig, allzulange und in
allzuvielen Hinsichten auf die irrationalistischen

Tendenzen des Sturm und
Drang und der Romantik geschworen
hatte, zeichnete sich hier die Gestalt des

europäischen Bildungskosmopoliten ab
als genuin zeitgemässes Vorbild: der
Mann des Masses, der heitern Ausgeglichenheit

und überlegenen Vernunft, der
urbane, der weise Aufklärer als
deutscher Sonderfall. Liest man jedoch die
1974/75 - sämtlich in der Schweiz -
erschienenen Wieland-Bücher von Klaus
Bäppler, John McCarthy und Wolfgang
Paulsen mit den unvermeidlichen
vergleichenden Seitenblicken herüber und
hinüber, so kommt man aus dem
philosophischen Staunen nicht heraus. Das
«spezifisch Wielandische», das Sengle

vor einem Menschenalter noch erkennen
zu können glaubte, hat sich prismatisch
in eine Vielheit zerlegt, die einer Gegenwart

entsprechen mag, die sich auf ihren
Pluralismus etwas zugute tut. Zwar
behandeln die drei Bücher im Gegensatz
zu Sengles Monumentalwerk nicht den

Gesamtkomplex des schriftstellerischen
Oeuvres Wielands, und selbst in der
jeweiligen Auswahl der zu behandelnden



1110 WIELAND-BILD

Schriften kommt es zu merkwürdig
wenigen Überschneidungen. Dennoch aber
schliesst sich die Interpretation bei allen
dreien zu einem Bild von Wielands
Menschenauffassung und damit zu einem
Wieland-Bild zusammen. Diese
Wieland-Bilder jedoch differieren nicht nur
untereinander mehr oder weniger
entscheidend, sie heben sich auch - in
kritischen Korrekturen und gewandelten
Akzentsetzungen im einzelnen - ihrerseits

ausnahmslos von dem Sengles ab.
Wenn dieses allerdings nichtsdestoweniger

auch heute noch in seiner
Gesamtanschauung den Eindruck des Endgültigen

vermittelt, soweit davon in der
Wissenschaft überhaupt zu sprechen ist,
so nicht zuletzt deswegen, weil es diese

Gesamtanschauung gewann aus einer
(wenn auch vielleicht, wie Sengle fürchtete,

«verfrühten») Synthese des
Gesamtwertes und seiner Erforschung. Zu
einer neuen Synthese aber sind die drei
Wieland-Bücher der letzten Zeit sicherlich

wesentliche Schritte.
Relativ vertraut wirkt der «philosophische

Wieland», den Bäppler präsentiert,

wenn er seine Darstellung auch -
erfreulicherweise - auf Texte basiert, die
zu den weniger bekannten gehören1.
Hier begegnen wir dem Aufklärer
Wieland, gewiss einem ausserordentlich
differenzierten Aufklärer, dessen
gesellschaftliche und politische Ansichten,
gebrochen durch die Stilmittel der Ironie
und des Polyperspektivismus, sich im
Laufe der Jahre wandeln, aber niemals
so wandeln, dass man von einer
«Überwindung» der Aufklärung zu sprechen
versucht wäre. An Hand von exemplarischen

Texten aus den verschiedenen
Lebensstadien wird Wieland in Bäpplers
Darstellung eindringlich vergegenwärtigt

auf seiner Suche nach einem
befriedigenden Verhältnis des Individuums

zur Gesellschaft. Als Problem ergibt sich
dieses Verhältnis daraus, dass für Wieland

bei allen Schwankungen über die
Jahre hin zweierlei axiomatisch
feststeht: die Autonomie des Individuums
und seine Bestimmung zum gesellschaftlichen

Dasein. Wie sind diese konträren
Ansprüche vereinbar? Während der
Wieland der Zürcher Zeit, im Theages-

Fragment (ca. 1754), versuchsweise mit
der Konzeption eines sozusagen
«vorgeselligen», isolierten Ich sympathisiert,
aber darin keine Lösung sieht,
experimentiert er in der Erfurter Zeit, im
Diogenes-Roman (1770), bereits mit dem
scheinbaren Paradox eines weltzugewandten

Eremitentums, das der Gesellschaft

in ironisch-versöhnlicher Distanz
gegenübersteht. Auch hier aber endet es

mit Skepsis. In der Zeit der Französischen

Revolution regeneriert sich dann
der Elan der Suche nach einer Lösung
der «Grundfrage» (in verschiedenen
Prosaschriften wie besonders «Das
Geheimnis des Kosmopolitenordens») in
einer aktuellen, konkreten Gesellschaftskritik

aufklärerischer Prägung. Aber
indem Wieland durch den Gang der
Revolutionsereignisse in seiner
Überzeugung bestätigt wird, dass vernunft-
gemässes Zusammenleben am besten in
der Regierungsform der konstitutionellen

Monarchie garantiert sei, bestärkt
sich ebenfalls sein Misstrauen gegen die

Demokratie, gegen das «Volk» und
seine geschichtsmächtige Irrationalität -
mit dem Ergebnis, dass er auch in diesem

Stadium, bei aller Vehemenz der Kritik,
in Resignation versinkt. Eine Resignation

allerdings, die (wie in Bäpplers im
allgemeinen völlig überzeugender und
sympathisch luzider Argumentation
eher zwischen den Zeilen zu lesen ist)
nun doch eng mit jener Skepsis ver-
schwistert ist, die die Vernunft gegen



WIELAND-BILD 1111

sich selbst oder doch gegen ihre realen
Verwirklichungsmöglichkeiten richtet
und zu richten sich genötigt sieht. Selbst
wo er in Resignation ausweicht, bliebe
Wieland folglich, selbstkritisch bewusst,
Aufklärer und ein würdiger, wenn auch
nicht unproblematischer Repräsentant
des grand siècle.

Genau an diesem Punkt könnte ein
fruchtbares Gespräch mit McCarthy
ansetzen2. Denn während Bäppler zu
belegen versucht, dass eins der Hindernisse
der Erkenntnis der optimalen Möglichkeiten

authentischer menschlicher
Erfüllung in der Gesellschaft das namentlich

so benannte «Schwärmertum» sei

(zum Beispiel S. 60 und 116f.), so möchte
die Studie McCarthys im Gegenteil
überraschenderweise gerade darauf hinaus,

dass der in Wielands philosophischer

Entwicklung beschlossene Sinn
eben darin bestehe, dass er progressiv
eine aufgeschlossenere Haltung gegenüber

dem Schwärmertum gewinne und
so schliesslich, spätestens mit dem Pere-
grtnus Proteus (1791), in die unmittel-
positive Sinn? Nur dies, dass der
Schwärmer dem Diktat seines Herzens
treu bliebe. Zwar geht der Autor nicht
so weit, auch romantische Todesmystik
in den Peregrinus Proteus hineinzulesen,
aber an dieser Stelle spätestens drängt
sich doch wohl die Frage auf, ob man
«Herz» und romantischen Irrationalismus

so ohne weiteres gleichsetzen
könne, oder ob nicht eher von Empfindsamkeit

zu sprechen sei. Diese aber ist
keineswegs ein Phänomen, das dem
Rationalismus grundsätzlich widerspricht;
vielmehr ist sie - als Kult des Herzens
innerhalb der Grenzen der Vernunft -
durchaus dem Gesamtkomplex
«Aufklärung» zugeordnet.

Nichtsdestoweniger bleibt die Frage,
wie diese Zuordnung, die durchaus nicht

ohne Spannungen zu denken ist, sich für
Wieland tatsächhch herstellt. Damit
wäre das Problem also an die innere
Biographie, eine geistesgeschichtlich orientierte

zumal, verwiesen. Kein Zufall
vielleicht, und «wie gerufen» sicherlich,
dass ein Versuch in diesem Genre, Wolfgang

Paulsens, kaum ein Jahr nach den

genannten Studien herauskam, die eine
solche Betrachtung notwendig erscheinen

lassen: bemerken doch beide
gelegentlich en passant, dass autobiographische

Züge jedenfalls in den Romanen
in Rechnung zu stellen seien.

Paulsen geht es um den Versuch,
«Wielands Menschenbild vom
Menschen Wieland her zu verstehen, den
Menschen und sein Werk also... <

wechselseitig zu erhellen >»(S. 143)3.
Vorausgeschickt ist der Werkbetrachtung die
Skizze einer Psychobiographie, die den
«urbanen» Wieland als psychisch
« Schwierigen» enthüllt : kontaktlos und
gehemmt in der Jugend, ein
«leidenschaftlicher Stubenhocker» (S. 39), dem
noch im späteren Leben vor allem eine
erotische «Mutter-Fixierung» und die
bare Nähe der Romantik gerate:
Romantik im Sinne des Gegenpols der
Aufklärung, als Kult des Irrationalismus
(S. 157). Eine provokante These in der
Tat! Aber ist sie haltbar?

Einleuchtend ist der Grundgedanke :

Wielands Bewertung der zeittypischen
Figur des «Schwärmers» in den Romanen

von Don Sylvio (1764) bis zum
Agathodämon (1799) als Kriterium zu
wählen für die Beantwortung der Frage
nach dem Vorrang von «Herz» oder
«Kopf», die Wieland lebenslang intensiv

beschäftigt hat. Das Ideal wäre für
Wieland, wie gelegentlich festgehalten
wird, die Harmonie, ein ausgewogenes
Miteinander von irrationaler Intuition
und Rationalität. Zugestanden - aber



1112 WIELAND-BILD

wird in der Behandlung der Hauptgestalten
der Romane wirklich deutlich, dass

Wieland dann doch immer entschiedener

dem Herzen den Vorzug gebe als
dem verlässlicheren, ja unfehlbaren
(S. 153) Organ des Weltverständnisses
und der Lebensgestaltung? Und das
noch unter dem «Einfluss» des Sturm
und Drang (S. 107) - so dass wahrhaftig
wenig übrig bleibt von dem «urbanen»
Wieland, für den die menschliche
Höchstform nur in der gesellschaftlichen
Existenz zu verwirklichen ist (S. 102)?
Besonders in der Interpretation des Pe-
regrinus Proteus stellt McCarthy sich

zur bisherigen Wieland-Deutung quer:
der «ehrliche Schwärmer» wird als positiv

gemeinte Gestalt verstanden und
damit der Roman als thesenhafte
Rechtfertigung eines zum «Enthusiasmus»
gemilderten Schwärmertums - obwohl
dieser Schwärmer sein irrationalistisches
Ideal doch nur im Selbstmord zu
realisieren vermag Kein Wunder, dass
konstatiert werden muss, «das Positive» an
diesem Selbstmord, der outrierten Geste
der Asozialität, sei bisher nicht gewürdigt

worden (S. 128). Und was wäre der
«Vater-Suche» zu schaffen machen.
Diese Komplexe sind es besonders, die
Paulsen dann auch im Werk aufspürt.
Dass dabei alles auf das Wie ankommt,
liegt auf der Hand. Freud wird zwar als
der Vater der «Moderne» berufen, aber
auf die zünftige Symbolinterpretation
der Freudianer lässt Paulsen sich nicht
ein - ebensowenig wie auf das
positivistische, zu eng am «Erlebnis» orientierte

Fahnden nach den realen Vorbildern,

die hinter Wielands literarischen
Frauendarstellungen zu vermuten
wären. Und doch zeigt sein Verfahren, dass

er Erkenntnisse dieser beiden Richtungen

mit Souveränität und Common
sense, aber auch unterschiedlicher Sub-

tilität sich zu eigen zu machen versteht,
selbst da, wo die Ergebnisse über den
Spekulationscharakter nicht hinausgelangen

und nicht hinausgelangen können.

Das ist hier im einzelnen nicht
kritisch zu erörtern. Hervorzuheben ist die
durchaus plausible Art, wie Paulsen den

- für ihn im Mittelpunkt stehenden -
Agathon statt als «Bildungsroman» als

autobiographisches Zeugnis liest.
Unerwartete und interessante, wenn auch

zum Teil einseitig beleuchtende
Streiflichter fallen dabei auf Wieland und sein
Werk zugleich - etwa, wenn die Schönheit

und Vollkommenheit Agathons vor
dem Hintergrund von Wielands Leiden
an seiner eigenen Hässlichkeit und
Unzulänglichkeit als Wunschprojektion
gesehen wird (S. 104-108) und nicht
einfach als Aufgreifen einer literarischen
Konvention, oder wenn eine Parallele
entdeckt wird zwischen Agathons, die
Struktur des Romans bestimmender
Vater-Suche und Wielands Weg zu Bodmer

(S. 179, 242/43), oder, schliesslich,
wenn Paulsen die Dialogfreudigkeit des

Erzählers Wieland im Hinblick auf
Wielands eigene Schüchternheit ins Auge
fasst und von daher auf eine eigentümliche

Ungeselligkeit des Dialogstils
aufmerksam wird.

Ob von solcher Betrachtungsweise
aus ein Licht auf die Frage nach
Wielands tragenden Überzeugungen fallen
könnte, wie sie sich durch die Arbeiten
von McCarthy und Bäppler neu gestellt
hat, käme auf den Versuch an. Paulsens

Hauptinteresse liegt hier nicht, obwohl
doch auch seine Darstellung, wie die
beiden anderen, das Bild des urban
gesicherten, seiner selbst gewissen Wieland
entschieden korrigiert. Erst wenn sich
eine Möglichkeit fände, die «psychologischen

Perspektiven» zugleich auch
geistesgeschichtlich fruchtbar zu ma-



WIELAND-BILD 1113

chen, dürfte das sich so insistent
stellende Problem zu bewältigen sein, ob
Wieland einen «Charakter» und eine
«Überzeugung» gehabt habe. Von
einem solchen Gesichtspunkt wäre es

angesichts der Vielfalt der philosophischen

«Stimmungen» dieses komplexen
Denkers und Literaten denkbar, dass
sich an ihm so etwas wie die Tragödie
der Aufklärung erfüllt habe : dass er das
Stadium der Aufklärung repräsentierte,
in dem diese sich, contre cœur und doch

unwiderstehlich, gegen sich selbst richtet
und in Ratlosigkeit endet.

Karl S. Guthke

1 Klaus Bäppler, Der philosophische
Wieland. Stufen und Prägungen seines
Denkens. Francke, Bern 1974. - 2 John McCarthy,

Fantasy and Reality. An Epistemologica!

Approach to Wieland. Lang, Bern 1974.

- 3 Wolfgang Paulsen, Christoph Martin
Wieland. Der Mensch und sein Werk in
psychologischen Perspektiven. Francke,
Bern 1975.

HINWEISE

Städtebau und Herrschaftsform

«Man sieht jeder Stadt an, wer sie
regiert und wie sie regiert wird». Dieses
Zitat aus der Einführung könnte gut
als Motto des DuMont-Dokumente-
Bandes «Abendländische Stadtbaukunst»

gelten. Wolfgang Braunfels,
Kunsthistoriker aus München, deutet
in anschaulicher Weise, wie die
europäischen Städte vor allem des Mittelalters,

des Barocks, des frühen 19.

Jahrhunderts, in ihren Bauformen
Staatsordnungen und Ideologien widerspiegeln,

ja oft sogar steingewordene
politische Willenskundgebungen sind.
Stadtarchitektur nur unter dem Aspekt
einer Herrschaftsform zu sehen, mag
allerdings zu Überspitztheiten führen -
der Autor gibt das auch zu und
erhebt nicht den Anspruch, ein umfassendes

Städtebau-Kompendium vorzulegen.

Aber fruchtbar ist diese Betrach-
tensweise trotzdem. Das zeigt etwa eine
Feststellung - oder Behauptung - des
Buches in bezug auf ein naheliegendes
Objekt: «Gäbe es Analysen für die
Neurosen von Städten - Zürich wäre

ein interessantes Beispiel für die Wendung

aller Kulturanstrengungen nach
innen, wo alles nach aussen Gerichtete

missdeutet wurde.» (Verlag M.
DuMont Schauberg, Köln 1976.)

Theater unserer Zeit

Günther Rühle ist als Kritiker wie als
Historiker der Theater-Neuzeit
bekannt. Das vorliegende Suhrkamp-
Taschenbuch vereinigt Aufsätze und
Vorträge, die zum Teil schon gedruckt
zugänglich waren wie die grosse Einleitung

über das Theater der Weimarer
Republik. Im ganzen ist da eine
Gesamtschau entstanden, die mehr vom
theaterpraktischen als vom theoretischen,

mehr vom Standpunkt eines mit
allen Fasern Beteiligten als von dem
eines kühlen Betrachters gesehen ist.
Darum auch mündet die Aufsatzsammlung

in eine Zusammenstellung von
Argumentationshilfen für Parlamentarier
und Verteidiger des Theaters, wenn'es
darum geht, dem Theater Geldmittel zu
sichern. (Suhrkamp-Verlag.)



1114 HINWEISE

Warum im Dialekt? Deutsche Literatur im Dritten Reich

Die Mundartwelle ist eine die Landesgrenzen

überspringende Erscheinung.
Was hat sie ausgelöst, was bewegt heute
zahlreiche Autoren, in der Mundart zu
schreiben? Gerhard W. Baur hat die
Frage in ausgedehnten Interviews mit
Schriftstellern zu klären versucht. Ein
Fazit kann auf knappem Raum nicht
formuliert werden. Worin sich Mundart
von Schriftsprache hinsichtlich ihrer
Ausdrucksmöglichkeiten aus der Sicht
der Autoren unterscheidet, warum diese
Autoren sie gebrauchen, hat höchst
unterschiedliche Erklärungen und
Begründungen. (Francke-Verlag, Bern und
München 1976.)

Dokumentationen, Sammlungen von
Leseproben und Analysen der Literaturpolitik

unter dem Nationalsozialismus
gibt es in nicht kleiner Zahl. Was Horst
Denker und Karl Prümm im Sinn hatten,

ist bestimmt durch ihre Prämisse,
die Erforschung dieser Bereiche stehe
noch in den Anfängen. Das Buch, das
die Beiträge von über zwanzig Germanisten

zum Teil der jüngeren und jüngsten

Generation enthält, soll Anstösse
geben, Arbeitsfelder abstecken und bisher

vernachlässigte Zusammenhänge
durchschaubar machen. Das gelingt in
unterschiedlicher Weise. (Verlag Philipp
Reclam jun., Stuttgart 1976.)

Gaufrettes
Giandujas
Choc Oranges
Choc Amandes


	Das Buch

