
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 10

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch
DAS EHRLICHSTE SCHREIBGEFÜHL

Gabriele Wohmann, «Ausflug mit der Mutter1 »

«Das Tagebuch als Übung im eigenen
Befinden, bei vollem Bewusstsein, was
daran irrelevant ist» - so zu lesen bei
Max Frisch, unter dem Titel: «Vom
Schreiben in der Ich-Form.»

Ein Tagebuch ist Gabriele
Wohmanns neuer Roman nicht, aber
dennoch eine literarische «Übung im eigenen

Befinden», ein minuziöses, zugleich
egozentrisches und selbstkritisches
Registrieren der eigener Regungen: ohne
dass freilich die Frage nach der
allgemeinen Bedeutung dieses Befindens
gestellt würde, vielmehr in der Überzeugung,

dass alles daran relevant ist, nicht
für die Welt, aber für den betroffenen
Einzelnen. «Ihr privater Fall ist ihr
Weltgeschehen», sagt sie in bezug auf
ihre verwitwete Mutter, und wehrt
damit jeden möglichen Vergleich mit dem
Schicksal anderer Menschen ab, von
dem her sich die Erfahrung eines
bestimmten Einzelnen relativieren könnte.

Es ist deshalb begreiflich, dass bei
dieser Schriftstellerin und gerade bei
ihrem letzten Buch die kritische Frage
gestellt worden ist, ob das, was sie

schreibe, nicht nur ihre Privatsache sei,
bewundernswert durch stilistische
Beweglichkeit und psychologische Subtili-
tät, und doch für kaum einen anderen
von Belang. Tatsächlich geht Gabriele
Wohmann gerade in diesemBuch stärker
als bishervon ihrem eigenen Erfahrungskreis

aus - vielmehr: sie leuchtet ihn
aus, als ob es nichts darum herum
gäbe. Aber damit ist die Frage, ob das,
was sie schreibe, andere treffen und
betreffen könne, nur gestellt und nicht
schon beantwortet.

Das Thema des Buches ist nicht
etwa ein abseitiges, sondern das
allgemeinste; es gehört dem Erlebnisbereich
sehr vieler, ja fast aller Menschen an:
der Tod des einen Elternteils, des

betagten Vaters, das Weiterleben der Mutter

als Witwe, deren Schwierigkeiten
und Anstrengungen in einem späten
Neuanfang, ihre beginnende Abhängigkeit

von den erwachsenen Kindern -
dies alles gesehen, beschrieben, ja recht
eigentlich erfahren und erlitten, aber
auch reflektiert und analysiert von der
Tochter. Damit aber wird das Generelle

zum Besonderen : denn diese Tochter

ist, unverfremdet, unmaskiert, die
Autorin selbst, oder sagen wir
vorsichtiger: ein Mensch, der im Schreiben

lebt.
«Warum bin ich nicht längst darauf

gekommen, über die Mutter zu schreiben

Auf keine andere Weise kann ich
mich gründlicher um sie kümmern,
sorgfältiger und mit mehr Konzentration,

mehr Anstrengung, äusserster
Betroffenheit kann ich sie überhaupt nicht
ernst nehmen. Der Artikulationsversuch
über die Mutter als Witwe ist meine
extremste Zuwendung» - diese Sätze legen
gleich zu Beginn die Perspektive fest,
die Perspektive eines Menschen, der
auch in der Zuwendung zu anderen
Menschen nur im Schreiben existiert,
andere Menschen nur schreibend erreichen

kann. Etwas vom alten Zwiespalt
zwischen Kunst und Leben bricht hier
auf; im Schreiben entfaltet und
verwirklicht sich eine Form der Zuwendung,

deren steter Begleiter die Reflexion

ist.



GABRIELE WOHMANN 933

Nicht dass die Tochter die Mutter
zurückwiese, sich grundsätzlich von ihr
entfernte; die Beziehung zwischen der
betagten Mutter und der erwachsenen
Tochter wird als eine ungetrübt herzliche

dargestellt. Da sind kaum
Zeichen der Entfremdung, der Ungeduld
von seiten der Tochter, und umgekehrt
erhebt die Mutter keine Vorwürfe, dass

man sich nicht genug um sie kümmere.
Ich glaube kaum, dass in den letzten
Jahren in einem literarischen Werk ein
alter Mensch mit so viel Liebe,
Bewunderung, Rührung dargestellt worden ist
wie hier. Die Eigenwilligkeit, mit
welcher Gabriele Wohmann auf der ihr
eigenen Sicht beharrt, erweist sich insofern

als äusserst fruchtbar, als es ihr
gelingt, den zahlreichen dunklen Darstellungen,

die das Alter in den letzten Jahren

gefunden hat (bei Simone de Beauvoir,

Max Frisch, Jean Améry) und der
Angst der Zeitgenossen vor den letzten
Lebensjahren das Porträt eines alten
Menschen entgegenzustellen, der zwar
nicht ohne Schwierigkeiten, aber doch
mit Würde altert, ohne die Züge der
versteckten Tyrannei, ohne
unausgesprochene, doch fühlbare Vorwürfe an
die Umwelt, weder gespielt bescheiden
noch anspruchsvoll - eine eigentliche
Idealgestalt einer Mutter, einer alten
Frau.

So unantastbar die Mutter dargestellt

wird, jeder Kritik entrückt, so sehr
trifft Selbstanklage die Tochter: es ist,
als ob sie alles auf sich gezogen hätte,
was man einem Menschen vorwerfen,
vor allem, wessen er sich selber anklagen

könne - und doch ist kaum zu
sagen, was eigentlich ihr Vergehen ist.
Da ist keine Form entsetzlicher
Vernachlässigung zu finden, nichts von
legendärer Herzlosigkeit alternden Eltern
gegenüber. Die Tochter lässt die Mut¬

ter nicht im Stich und nicht einfach
allein, sie telefoniert zweimal täghch,
besucht sie, winkt lange beim Abschied,
und begleitet doch ihr ganzes Tun mit
der Einsicht, nicht genug zu tun. Ein
Detail führt uns zum eingangs
angeschlagenen Thema zurück : Wenn sie bei
der Mutter auf Besuch ist, legt sie überall

kleine Zettel hin, damit die Mutter
auch später ihre Zuneigung spürt - aber
sie bleibt nicht länger als die vorausgeplante

Zeit, sie bleibt nicht
unbeschränkt, ohne Berechnung - es zieht sie

in ihr Leben zurück, letztlich an den

Schreibtisch, wo sie ihre Zuwendung zur
Mutter schreibend verwirklicht, im
Zwang der Reflexion, der Spontaneität
zerstört. Gabriele Wohmann diagnostiziert

es selbst, schonungslos : «Wir
machen uns alles nur immer zurecht...
Ein Gefühl muss erst künstlich und
kann erst dann ein Ausdruck werden...»

Damit wird aber auch deutlich: es

geht nicht einfach um das Verhältnis
zweier Generationen zueinander,
sondern um die Beziehung eines
hochintellektuellen, seine Gefühle unablässig
reflektierenden Menschen zu einem in
sich ruhenden, mit sich und der Welt
im Einklang stehenden. Um es mit den

(in diesem Zusammenhang freilich
etwas ungefähr gebrauchten) Schiller-
schen Begriffen zu sagen : gegen die sen-
timentalische Tochter hebt sich die
Mutter als Inbegriff eines naiven
Menschen ab: der ohne Frage das

Notwendige tut, ein Leben lang ohne jede
Reserve sich damit begnügt, einer Gruppe

von Menschen Geborgenheit zu
geben, die auch als Witwe wiederum das

Notwendige tut. Eine Idealgestalt, bei
der sich die Frage stellt, ob sie, nach

Massgabe der realistischen Darstellung,
zu ideal geraten sei; gesehen aus der
Sehnsucht, der Zerquältheit des reflek-



934 GABRIELE WOHMANN

tierenden Menschen, der im Naiven das
verlorene Paradies sieht und es nicht
von Zweifeln zerfressen lassen will (lieber

diese Zweifel auf sich selber richtet).

Ein verlorenes Paradies auch in
einem andern Sinn: die alternde Mutter

immer noch gesehen von der Kindheit

her, als Garant einer Geborgenheit,

die es nur einmal und nur damals
gab: «Das war doch einmal eine Mutter,

bei der man als Kind vom
Streuselkuchen das Obere abschneiden durfte

und das Untere nicht zu essen
brauchte »

Und doch wird die Mutter in diesem
Buche fast an den Rand gedrängt -
nicht eigentlich durch die Tochter selbst
(die Mutter wirkt als Person stärker,
geschlossener), sondern durch deren
Reflexion ihrer Gefühle: ein eindrückliches

Beispiel dafür, dass der
Sentimentalische nie ganz zur Naivität, nie
ganz zum verlorenen Paradies
zurückkommt, dass der reflektierende Mensch
nie ganz aus sich herausfindet, auch
nicht zu einem geliebten Menschen; die
Reflexion steht ihm im Wege. Nicht ein
Buch über die Mutter ist Gabriele
Wohmanns neuer Roman geworden,
sondern ein Buch über die Beziehung zur
Mutter, über sie selbst, soweit sie in
der Zuwendung zur Mutter sich
verwirklicht. «Ausflug mit der Mutter» -
wobei bezeichnend ist, dass dieser Ausflug

nie zustande kommt, nur in den
Wünschen der Mutter und in den
unbestimmten Versprechungen und Plänen
der Tochter existiert.

Noch einmal sei die Frage gestellt,
ob dies Buch den Leser etwas angehe -
oder ob es nichts anderes darstelle als
ein in seiner Exaktheit bewundernswertes

Protokoll der Emotionen und
Reflexionen eines so gar nicht stellvertretenden

Menschen. Gabriele Wohmann

weist freilich schon die Frage selbst
zurück : «Alles, wovon ich rede, geht
keinen was an ausser mir: das ist mein
ehrlichstes Schreibgefühl» - schärfer
und abweisender kann man es nicht
sagen. Und doch rührt dies subjektive
und egozentrische Protokoll an
Erfahrungen anderer Menschen, bricht
Gabriele Wohmann ein in das Vokabular,
das sich in den letzten Jahren zum
Altersthema herausgebildet hat: und solche

Einbrüche sind es, die immer wieder

das Erstarren in Konventionen und
Schablonen verhindern. Was sie als
individuelle und nur individuelle Erfahrung

beschreibt, ist so privat eben
nicht. Denn die Haltung erwachsener
Kinder ihren alternden Eltern gegenüber

ist ja ein Zustand ohne Naivität,
bestimmt durch Reflexion, belastet, fast
unausweichlich, durch schlechtes
Gewissen. Weitergeführt und gelebt wird
ja eine Beziehung, die einmal, in der
Kindheit, eine totale war, die durch die
Jahre verändert und reduziert wurde -
und schliesslich verkehrt wird aus einem
Zustand der erfahrenen Geborgenheit
in die Aufgabe, den Eltern Hilfe zu
leisten. Was natürlich und spontan war,
wird nun zum Programm. Die Schuld,
die, fast unausweichlich, damit verbunden

ist, hat Gabriele Wohmann
aufgezeichnet als die ihr eigene, unverwechselbare,

unteilbare - («Wenn die Tochter

eine Selbstverständlichkeit als
selbstverständlich bezeichnet, wird ihr zu
ihrem Schaden bewusst, dass sie an
etwas in ihr Verschollenes rührt. Ihr ist
nichts selbstverständlich.») - und sie

trifft damit den Leser dennoch, ohne
Absicht, in seinem Erfahrungsbereich.

Elsbeth Pulver

1 Luchterhand-Verlag, Darmstadt und
Neuwied 1976.



AUFSÄTZE VON GERHARD HUBER 935

PHILOSOPHIE ALS LEBENSWEISHEIT

Zu gesammelten Aufsätzen und Vorträgen von Gerhard Huber

Es ist wohl kaum übertrieben, die
geistige und gesellschaftliche Lage unserer
Zeit als tiefgehende Desorientierung zu
bezeichnen und es ist zu vermuten, dass
dieses Jahrhundert als eigentliches Zeitalter

nie dagewesener Konfusion in
die Geschichte eingehen wird. Sieht man
sich nach den Gründen für diesen
bedenklichen Zustand um, so zeigt es sich,
dass dieselben ebenso mannigfaltig
erscheinen, wie die herrschende Verwirrung

vielseitig ist.
In historischer Hinsicht war es wohl

die industrielle Revolution, die die
abendländische Gesellschaft am
nachhaltigsten geprägt hat, indem sie den
Materialismus und die einseitige
Rationalität der Technik zum obersten
Gesetz eines vor allem quantitativen
Fortschritts erhob. Dies führte zur
Entstehung eines umfassenden industriellen,

wirtschaftlichen und sozialen
Zivilisationsapparates, der bald nicht mehr
bloss im Dienste des Menschen und
der Gesellschaft stand, sondern in
zunehmendem Masse zu einem Selbstzweck

wurde, dessen Eigengesetzlichkeiten
und Sachzwänge heute vielfach nicht

mehr überblickt, geschweige denn
beherrscht werden. Bei geistesgeschichtlicher

Betrachtung fällt vor allem der in
der Neuzeit rapid erfolgte Ausbau
eines umfassenden Systems der
mathematisch-physikalischen Naturwissenschaften

in Betracht. Dieses universale
Instrument der Wirklichkeitserfassung
führte zu einer zunehmenden Verdrängung

der Autorität der das christliche
Abendland bis anhin beherrschenden
Offenbarungswahrheiten, ohne indessen

hinsichtlich letzter Fragen einen vollen
Ersatz dafür zu bieten. Die Wissenschaft

selber trug paradoxerweise zur
Orientierungslosigkeit bei, indem sie

sich in immer mehr spezialisierte Ein-
zeldisziplinen ausfächerte, deren Ergebnisse

den Zusammenhang untereinander
weitgehend verloren, während sie
sowohl in ihren Fundamenten wie an
ihren Grenzen letztlich unverifizierbar
bleiben. Die Philosophie aber, deren
wesentliche Aufgabe seit ihren Anfängen
in der griechischen Antike die Integration

des Wissens zu einem ganzheitlichen

Welt- und Menschenbild gewesen

ist und bleibt, verfiel im Gefolge
dieser Entwicklung selber der Spezialisierung

zu einer geisteswissenschaftlichen

Disziplin, die sich mehr und
mehr von der ganzheitlichen Wirklichkeit

der Welt und des Lebens
abwandte, um sich im Elfenbeinturm ihrer
eigenen Geschichte als «art pour Fart»
ihren abstrakten Spekulationen
hinzugeben.

Geht man den soziologischen Aspekten

dieser Entwicklung nach, so stösst

man auf Erscheinungen, die mit den
Stichworten der Verstädterung,
Vermassung und Nivellierung der Gesellschaft,

bei gleichzeitiger Auflösung echter

menschlicher Kommunikation, mit
entsprechender Entfremdung und
Vereinsamung des Individuums angedeutet
werden können. Die seelischen Auswirkungen

dieser Phänomene auf den
Menschen der westlichen Gesellschaft
werden heute dank der ausserordentlichen

Entwicklung der neueren Psychologie

in zunehmendem Masse erkannt



936 AUFSÄTZE VON GERHARD HUBER

und gewinnen in der Gesellschaftskritik
deutlich an Gewicht. Die Psyche

des Menschen erscheint der
Tiefenpsychologie als ein weitgehend
selbstreguliertes System von komplementären
Funktionen wie Intellekt und Gemüt,
Bewusstsein und Unbewusstes,
individuellen und kollektiven Strebungen, das
zudem mit der natürlichen und sozialen
Umwelt einen komplizierten Regelkreis
bildet. Dieses System weist zwar eine
erstaunliche * Elastizität auf, die dem
Menschen seit Urzeiten eine weitgehende

Anpassung an wechselnde
Bedingungen seiner natürlichen und
sozialen Umwelt ermöglicht hat. Wann
immer aber zivilisatorische Lebensformen

zur eigentlichen Natur des
Menschen allzusehr in Widerspruch geraten,
lösen sie entsprechende kompensatorische

Verhaltensweisen und Reaktionen

beim Individuum und innerhalb des

Sozialkörpers hervor. In diesem Sinne
bilden Erscheinungen wie das heute so
verbreitete Gefühl von verfehlter
Selbstverwirklichung und Sinnverlust
(«Frustration»), der Protest und die
Leistungsverweigerung der Jugend, die
zunehmende Aggressivität und anderes
mehr vor allem psychische Reaktionen
auf den einseitigen Rationalismus
unseres Bildungswesens, den lebenslangen
sozialen Leistungsdruck in Verbindung
mit dem vorwiegend materialistischen
Wohlstandsdogma der modernen
Industriegesellschaft sowie die Vereinsamung

des Einzelnen in der Masse.
Dies alles weist eindeutig auf den

interdisziplinären Charakter der heute
dringend notwendig gewordenen
gesamtkulturellen Besinnung. Eine solche
Besinnung, als wesensgemässe und
traditionelle Aufgabe der Philosophie,
wird von dieser jedoch nicht in der bisher

vorwiegend üblichen Form philoso¬

phiegeschichtlicher Bestandesaufnahmen

und mehr oder weniger weltfremder

Denkübungen zu lösen sein,
sondern erfordert in Anbetracht ihrer
Wichtigkeit für das Überleben unserer
Gesellschaft eine energische Verlagerung

des Schwerpunktes ihres
Selbstverständnisses auf die philosophische
Anthropologie im Sinne einer neuen
Lebensweisheit des modernen
Menschen. Im Anschluss an solche
Überlegungen ist es nun angebracht, auf ein
Buch hinzuweisen, das in der Schriftenreihe

der Eidgenössischen Technischen
Hochschule, Abteilung für Geistes- und
Sozialwissenschaften, erschienen ist und
in dem unter dem Titel «Gegenwärtigkeit

der Philosophie» Vorträge und
Aufsätze von Gerhard Huber aus einem
Zeitraum von zwanzig Jahren vereinigt
sind1. Hier wird Philosophie so
verstanden und geboten, wie sie wohl
alleine für die heutige Gesellschaft fruchtbar

gemacht werden kann, nämlich in
einer thematischen Gliederung und
sprachlichen Form, die nicht nur etwa
den Studenten der ETH, als künftigen
Planer und Gestalter unserer technischen

Welt, sondern vor allem auch jene
massgeblichen Kreise in Staat und
Gesellschaft ansprechen dürften, auf die
es bei der Bewältigung der Zukunft
ankommen wird. In vier Teilen mit den
Themen «Herkunft», «Gegenwart»,
«Wissenschaft, Technik, Gesellschaft»
und «Bildungsfragen» stellt der Autor
zunächst die geschichtlichen Ursprünge
des westlichen philosophischen Denkens

dar, bespricht dann Aspekte der
Philosophie der Neuzeit, um anschliessend

auf die Probleme des Menschen
in der modernen Gesellschaft und
schliesslich - alsTPädagoge - auf
aktuelle Bildungsfragen einzugehen.

Huber stellt fest, dass Philosophie,



AUFSATZE VON GERHARD HUBER 937

als Versuch denkender Rechenschaft
vom Ganzen der Welt, in der Gegenwart

keine wichtige Rolle spielt, da die
Grundtendenz des modernen
Gesellschaftslebens eben nicht auf Besinnung,
sondern auf materiellen Wohlstand
geht. Auch gibt er zu, dass die
Philosophie im Verlaufe der geistesgeschichtlichen

Entwicklung der Neuzeit selber
weitgehend dem Chaos verfiel. Die Vielfalt

ihrer gegensätzlichen Lehren und
Meinungen bewirkte mit dem Verlust
der inneren Einheit auch den der
Wahrheit, während gleichzeitig das
Vertrauen zum philosophischen Denken
und daher auch seine gesellschaftliche
Wirkung sich verlor. Nach Huber bildet

es aber den Massstab für den Rang
des jeweiligen philosophischen
Denkens, ob es als Weisheit dem Leben
zu dienen vermag. Unter diesem
Gesichtspunkt muss heute von einem
Niedergang der Philosophie gesprochen
werden, und der Autor fordert daher
eindringlich die eigene Besinnung der
Philosophie auf ihren Auftrag, durch
vernünftiges Denken die Wirklichkeit
der menschlichen Existenz mitzugestal-
ten. Einen der wesentlichen Gründe für
die Spaltung des heutigen Denkens
sieht er darin, dass insbesondere die
Lehren der Lebens- und Existenzphilosophie

den grundsätzlichen Vorrang des

Menschen vor der Natur postulieren,
also das spezifisch Menschliche zum
Ausgangspunkt nehmen, während
demgegenüber die Denkrichtung des
Positivismus ein Weltverständnis anstrebt,
das die qualitativen Aspekte des
subjektiven menschlichen Erlebens zurückstellt

und sich einzig auf die
naturwissenschaftlichen Gesetzmässigkeiten
stützt, die eine objektive, abstrakt-rationale

Erkenntnis der Wirklichkeit
ermöglichen sollen. Die damit verbun¬

dene Spaltung von Denken und Sein,

logischem Verstand und lebendiger
Wirklichkeit, bewirkt einen Verlust der
Ganzheit der Erkenntnis und führt letztlich

zur Sinnlosigkeit dieser extremen
Positionen, zwischen denen daher
vermittelnde Denkrichtungen einen
Ausgleich zu schaffen suchen. Wenn nun
die philosophische Frage nach dem
Weltbild das Ganze der Wirklichkeit,
das heisst sowohl die Natur wie den
Menschen selbst betrifft, so gehört
heute zur Ergänzung des enormen
Zuwachses an wissenschaftlichen
Einzelkenntnissen über die Natur notwendigerweise

eine vermehrte Bemühung um
ein zeitgemässes Menschenbild.

Zu einem solchen gehört aber neben
den primordialen psychologischen und
sozialen Aspekten vor allem die Frage
nach dem eigentlichen Wesen des
Menschen. Hier rührt die philosophische
Anthropologie an die letzten Fundamente

menschlichen Denkens und
Seins, nämlich die Beziehung zum
Absoluten, und nur eine Auseinandersetzung

mit der religiösen Überlieferung
wird es dem nach ganzheitlicher
Erkenntnis strebenden Menschen ermöglichen,

ein neues Vertrauen in den Sinn
der Wirklichkeit zu gewinnen.
Überhaupt erscheint dem Autor eine Besinnung

auf die Herkunft der abendländischen

Denktradition aufschlussreich.
In der griechischen Philosophie war der
Mensch als Zoon logikon, das heisst

vernunftbegabtes Lebewesen, in das
Ganze des Seins einbezogen und damit
dem Sinn der Wirklichkeit und den
Gesetzmässigkeiten des Kosmos selbst
unterworfen. In der Spätantike und im
Mittelalter löste sich indessen diese

Einheit in dem Masse, als unter dem
Einfluss des Christentums Geist und
Natur in das hierarchische Verhältnis



938 AUFSÄTZE VON GERHARD HUBER

von Schöpfer und Geschöpf gerieten.
Die Neuzeit steht denn seit Descartes
im Zeichen der völligen Spaltung der
Wirklichkeit in Materie und Geist, die
vollends verhängnisvoll wurde, als mit
dem Schwund des religiösen Glaubens
der Begriff des Geistigen, als absolut
schöpferischer dynamischer Potenz, auf
den Menschen selbst übertragen,
beziehungsweise mit seinem abstrakten
Verstand verwechselt wurde. Diese
Identifikation des menschlichen Wesens
mit dem göttlichen Absoluten betrachtet

Huber mit Recht als die eigentliche

Problematik aller philosophischen
Anthropologie, und hier könnte seiner
Ansicht nach die zentrale Aufgabe dieser

geisteswissenschaftlichen Funda¬

mentaldisziplin in unserer Zeit liegen.
Über die hier herausgegriffenen

grundsätzlichen Aspekte hinaus erfahren

die erwähnten Themenkreise im
einzelnen unter den wechselnden Titeln
des rund 300seitigen Sammelbandes
eine nähere Ausführung, die vor allem
auch dank ihrem ständigen Bezug auf
aktuelle Fragen unserer Zeit jedem um
die Zukunft der westlichen Gesellschaft
besorgten Leser mannigfaltige Denkan-
stösse und eine ungewöhnliche
Bereicherung bieten.

Marc A. Jaeger

1 Gerhard Huber: Gegenwärtigkeit der
Philosophie, Birkhäuser-Verlag 1975.

HINWEISE

Währungsdiplomatie durchs Schlüsselloch

beobachtet

Dass eine Chronik der internationalen
Währungspolitik nicht nur spannend,
sondern sogar amüsant sein kann,
beweist Rainer Hellmann mit «Dollar,
Gold und Schlange. Die letzten Jahre
von Bretton Woods». Als aufmerksamer

journalistischer Beobachter von
Währungskonferenzen rekonstruiert
Hellmann auch das, was sich hinter
verschlossenen Türen abspielte. Er beginnt
mit «Schillers römischen Enthüllungen»:

der deutsche Finanzminister liess

am 1. Dezember 1971 nach einem Treffen

des Zehnerklubs der wichtigsten In¬

dustrieländer in Rom durchblicken, dass

die USA eine Abwertung des Dollars
planten. Daraus ist seither das
allgemeine «Floaten» geworden, das dieses

Jahr im Internationalen Währungsfonds
legalisiert wurde, in einer Mini-Reform
«ohne festen Massstab, ohne feste
Kreditgrenzen, ohne festen Wechselkurs».
Hellmann zieht daraus die Schlussfolgerung

: «Auch in Zukunft werden in erster
Linie die politischen Machtverhältnisse
entscheiden. Es wird keine grosse
Weltwährungsreform und keine neue
Weltwirtschaftsordnung mit stabilen
Rohstoffpreisen aus der Konferenz-Retorte
geben.» Wenigstens können dank dem
Floaten die stabilitätsbewussten Länder



HINWEISE 939

sich gegen importierte Inflation schützen
und eine strikte Geldmengenpolitik
betreiben. Nach Hellmann muss bei der
Geldmenge «der Haupthahn europäisch
geregelt» werden, wenn die EG
Währungsstabilität erreichen will, die
Schlange also «Haustier» und nicht
«Spalterdrachen» sein soll. Der
Währungsverbund, dem nur noch fünf der
neun EG-Länder angehören, hat als
Integrationsinstrument versagt - obwohl
Frankreich im Namen der EG-Solidarität

der Schweiz den Beitritt verwehrte
(«Asterix sperrt Helvetien aus»). In
Hellmanns mit Anekdoten und Porträts
gewürzter Darstellung wird das «Wie»
des turbulenten Währungsgeschehens
der letzten Jahre deutlich - über das
«Warum» bleiben jedoch manche
Fragezeichen stehen. Allzu oft scheinen
nicht wohldefinierte Interessen aufein-
anderzustossen, sondern irrationale
Glaubenssätze über den Wert freier und
fester Wechselkurse oder die Rolle des

Goldes. Hellmann räumt ein, dass er auf
knapp 200 Seiten nicht alle
Erklärungsmöglichkeiten ausschöpfen konnte :

«Die wirtschaftliche Einbettung jeder
währungspolitischen Massnahme
aufzuzeigen und das Zusammenspiel aller
Faktoren der Zins-, Einkommens- und
Haushaltpolitik nachzuzeichnen, auf
dessen Hintergrund die Politiker
entscheiden mussten, hätte eine Arbeit
anderen Umfangs erfordert.» Darunter
hätte auch die Aktualität des Buches
gelitten, das - bis Juli 1976 nachgeführt -
bereits im September im Buchhandel
war (Nomos-Verlagsgesellschaft,
Baden-Baden 1976). D. G.

Studien zu Dürrenmatts Werk

1968 schon soll die Dürrenmatt-Bibliographie

460 Titel aus der Sekundärliteratur

verzeichnet haben ; aber es besteht
dennoch die Ansicht, wissenschaftlich
relevante Arbeiten über den Autor seien
eher selten. So zum Beispiel sieht es
Gerhard P. Knapp, der Herausgeber der
vorliegenden Sammlung kürzerer Studien,
zu der er selber den Forschungsbericht
und die Bibliographie beigesteuert hat.
Es wundert einen freilich, wie man im
Zeitalter der Rezeptionsästhetik darauf
kommen kann, gerade bei einem Autor
wie Friedrich Dürrenmatt «die nicht
wissenschaftlich orientierten Kritiken»
aus der Betrachtung auszuklammern.
Schon die merkwürdige Unterscheidung
gibt Probleme auf. Und was denn qualifiziert

die in der Sammlung vereinigten
Studien als «wissenschaftlich»? Man
möchte lieber nach Kriterien unterscheiden,

die nach der Originalität der
Fragestellung, nach den Aufschlüssen inter-
pretatorischer Art fragen. Wenn etwa
Renate Usmiani die Hörspiele des
Dramatikers untersucht, oder wenn Hans
Bänziger im Blick auf «Die Panne» die
Gerichte und das Gericht von Alfredo
Traps zueinander in Beziehung bringt,
so braucht es uns wenig zu kümmern,
wie wissenschaftlich es dabei zugeht:
entscheidend ist der Ertrag. Der Band
enthält ein paar interessante Studien und
bietet einen bibliographischen Überblick

über die Sekundärliteratur - die
wissenschaftliche, selbstverständlich
(Verlag Lothar Stiehm, Heidelberg
1976).


	Das Buch

