Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 10

Artikel: Schreiben im Bodenlosen : "Das Zerbrechen der Welt" : ein
Schlusseltext

Autor: Matt, Beatrice von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163221

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BEATRICE VON MATT

Schreiben 1im Bodenlosen

«Das Zerbrechen der Welt» — ein Schliisseltext

Der Aufsatz « Das Zerbrechen der Welt» berichtet von der langandauernden,
ja anhaltenden und wohl existentiellen Verunsicherung, die seinem Ver-
fasser, E. Y. Meyer, einst durch ein Buch zugefiigt worden ist: durch Kants
«Kritik der reinen Vernunft». Seit den Erzdhlungen «Ein Reisender in
Sachen Umsturz» (1972) und dem Roman «In Trubschachen» (1973) diirften
nicht viele schweizerische Prosaisten so ernstzunehmen sein wie dieser jetzt
gerade dreissigjahrige Schriftsteller; der hier vorgelegte Beitrag gehdrt wohl
zu seinen besonders aufschlussreichen Arbeiten.

Wichtige frithe, wenn auch nicht die friihesten Lesestoffe, Robert Wal-
sers « Gehiilfen» etwa, hat Meyer in der Erzahlung «Gross-Papa ist wieder
da» (in «Eine entfernte Ahnlichkeit», 1975) genannt. Es scheint aber, als
habe er mit dieser Kantlektiire-Schilderung ein schriftstellerisches Hindernis
erst nach wiederholtem Anlauf zu seiner Zufriedenheit genommen. Ein frii-
herer Versuch entstand bei der Aufforderung des Suhrkamp-Verlags an
seine Autoren, zum 25jahrigen Bestehen des Unternehmens erste und ent-
scheidende Lese-Erlebnisse aufzuzeichnen. (Grundsétzlich scheint Meyer
alles zu interessieren, was zum erstenmal gefithlt und erkannt wird, da
dann der Fiihlende und Erkennende noch in geringerem Masse von einge-
spurten Anschauungsweisen gelenkt wird.) Als Beitrag zu jenem kleinen
Band («Erste Lese-Erlebnisse», Frankfurt a. M. 1975) erzahlte der Autor
unter dem Titel « Spotten Sie nicht iiber Kriminalromane» hochst gewissen-
haft, aber letztlich vielleicht unentschieden von den Marchen, den Globi-
Biichern und anderen Bildergeschichten seiner Jugend und legte das
schwerste Gewicht am Schluss auf Friedrich Glausers «Tee der drei alten
Damen». Im kurz darauf geschriebenen Aufsatz vom « Zerbrechen der Welt»
(erstmals abgedruckt in der Jubilaumsnummer der Osterreichischen Literatur-
zeitschrift «manuskripte», Graz 1975) spricht er von jener Erinnerungs-
arbeit und ihren vagen Ergebnissen und lasst durchblicken, dass er nicht
nachgeben konnte und wollte, bis er sein wirklich entscheidendes «Lese-
Erlebnis» zu Papier gebracht hatte.

Man kann E. Y. Meyer bei sogenannten Selbstinterpretationen und Selbst-
darstellungen wohl ebensowenig trauen wie andern Schriftstellern, auch liest



926 SCHREIBEN IM BODENLOSEN

sich «Das Zerbrechen der Welt» wie eine seiner Geschichten, ist genau so
streng gearbeitet und unheimlich verstrebt in der Syntax. Aber seine gross-
artige formale Kunst braucht nicht gegen das Bekenntnishafte zu sprechen.
Abgesehen davon, dass das schmerzhafte und doch notwendige, die einzige
Ordnung verbiirgende umsténdliche Sichabsichern, die vorsichtige Ausfiihr-
lichkeit im Schreiben ohnehin nicht in erster Linie auf artistischen Glanz
zielt, sagt der Autor hier auf eine so geistige und zugleich zentrale Weise
«ich», wie man das nach dem Zerbrechen so vieler Welten und so vieler
Ich- und Anschauungsformen in den vergangenen Jahrzehnten nicht mehr
fiir moglich gehalten hatte. Und gerade bei diesem Schriftsteller wirkt das,
- wie es scheint, unverkleidete «Ich» in diesem todernsten Zusammenhang
zumindest verbliiffend, denkt man zuriick an alle die als «man», als Freund
oder sonstwie bezeichneten Hauptfiguren fritherer Werke. Hier nun &ussert
sich ein so kreatiirliches Bediirfnis nach Wahrheit und nichts als Wahr-
heit, nach Erkennen im philosophischen Sinn, dass man plétzlich die schwie-
rigen dichterischen Texte Meyers, das iibergenaue, oft langsame Sagen und
Wiedereinschrianken des Gesagten, neu zu verstehen glaubt. Was Meyer hier
eingesteht, ist ein offenbar angeborener philosophischer Trieb, dessen Befrie-
digung sich — wie der Autor wiederholt andeutet — nicht etwa nur auf das
Wohlbefinden seines « Geisteslebens» (die typographischen Hervorhebungen
in fast allen seinen Texten gehen wohl auch auf Kant zuriick), sondern
auf sein mogliches Weiterleben oder Nichtweiterleben iiberhaupt auswirkt. —
In «Die Erhebung der Romanfiguren. Von Felsoloci Andrds» (in « Eine ent-
fernte Ahnlichkeit» 1975) tritt einer auf, der den mit ihm befreundeten Ver-
fasser eines Buches, das man unschwer als den Roman «n Trubschachen»
erkennt, so charakterisiert: « Das einzige, was man bei meinem Freund als
eine Abweichung von der Normalitdt hdtte bezeichnen konnen, war sein aus-
geprdgter, iiber das normale Mass hinausgehender und sehr umfassend zu ver-
stehender Wahrheitssinn, der jedoch — wie ich glaube — auch das Ausser-
gewohnliche und das Wesen seiner schriftstellerischen Arbeit ausmachte und
ihn zu ihr zwang und der ihm schliesslich moglicherweise auch zum Ver-
hiingnis geworden ist» (S. 72f.).

«Die Kritik der reinen Vernunft» hat durch die Setzung und Begriin-
dung der synthetischen Urteile a priori dem Autor die Welt auseinander-
gerissen. Das erkennende Subjekt bezieht die Anschauungsformen aus dem
Angeschauten, und zugleich zwingt es diesem seine eigenen Strukturen auf,
ja es schafft das Angeschaute erst mit seinem Blick. Da gibt es keinen Aus-
weg und keine Freiheit mehr. Da I6st sich alles, was bisher nach Sub-
stanz ausgesehen hatte, auf, ins Leere. « Das, was ich erlebte, als ich dann.
meinerseits die <Kritik der reinen Vernunft> las, konnte man vielleicht mit dem
Erschrecken vergleichen, das man erleben konnte, wenn man beim Verlassen



SCHREIBEN IM BODENLOSEN 927

des sich auflosenden Nebels plotzlich bemerken wiirde, dass die Landschaft,
durch die man sich bewegt, eine M o orlandschaft und der Weg, den man bisher
mit einer unerkldrlichen Sicherheit — wie man sie etwa Schlafwandlern zu-
schreibt — gegangen war, trotz des Auflosens des Nebels nicht besser als zuvor |
zu erkennen ist: iiberall kann fester Boden sein, mit jedem Schritt kann einem
dieser aber auch entzogen werden.»

Ahnliche Anwandlungen von Unsicherheit, meistens aber eine eigentliche
Angst vor dem plé6tzlichen Verlieren des festen Grundes, Angst vor dem
Untergehen also, hat Meyer schon oft formuliert. «Man», der Held von
«Trubschachen», zieht mit aller Vorsicht ins Emmentaler Dorf ein, weil er
auf dem Trottoir, das mit einer dicken Schicht vereisten Schnees bedeckt
ist, jederzeit hinzufallen droht. Das nimmt sich vorerst harmlos aus. Gegen
Schluss des Romans aber mdchte dasselbe « Man» einen nicht begehbaren
Weg erzwingen und sinkt dabei in einer Schneewichte immer tiefer ein:
«Sich wieder auf die Schneeoberfliche zu schaffen, gelingt einem nicht mehr,
je mehr man sich darum bemiiht, desto tiefer sinkt man in den Schnee ein,
bis einem dieser schliesslich bis zur Brust reicht. Auch dass man sich gegen
vorne auf den Schnee hinauf wirft und die Beine nachzuziehen versucht, niitzt
einem nichts, man verbraucht nur weiterhin seine Krdfte fiir ein schlussendlich
aussichtsloses Unternehmen und liegt schliesslich zu erschopft, um sich wieder
zu erheben, in einer Schneemulde oder -grube, deren Rdinder einen iiber-
ragen und die man selber in den weichen und sofort nachgebenden Schnee
gegraben und gepresst hat» (S. 201f.).

Das kindliche Ich von «Gross-Papa ist wieder da» spiirt bezeichnender-
weise bel folgendem Erlebnis in einer Kehrichtdeponie «zum erstenmal etwas
von der Vergdnglichkeit»: «Als ich ndmlich auf einen kleinen grauen Hiigel
treten wollte, bin ich mit dem Fuss plotzlich in diesem versunken, da er nicht —
wie ich geglaubt hatte — vollstindig fest war, sondern nur an seiner Ober-
fldche eine graue, steindhnlich aussehende Kruste aufwies, darunter aber aus
einem dampfend-warmen und iibelriechenden gelben Brei bestand, der mich
sogleich heftig an meinem Fuss zu kribbeln begann und sich — als ich ndher
hinschaute — iiberall dort, wo mein Fuss die graue Kruste zerbrochen hatte,
in einer dauernden Bewegung befand, da er von einer Unzahl sich wild win-
dender Maden durchsetzt war» (a. a. O. S. 141f.). « Eigene Nichtigkeit und
Unverstindlichkeit» wird so den Hauptgestalten bewusst, «Verlorenheit im
Weltall» oder eben, wie Meyer oft sagt, «Vergdnglichkeit».

Kant also hat das Ich von «Zerbrechen der Welt» auch in dessen gei-
stiger Existenz dieser bodenlosen Sphire des Todes preisgegeben. Seit der
Lektiire der « Kritik der reinen Vernunft» ist er nicht mehr nur der emo-
tionalen Angst des gewohnlich Sterblichen ausgeliefert, sondern auch als
Denkender «einer auf einer Erkenntnis basierenden Angst», die ihm zeigt,



928 SCHREIBEN IM BODENLOSEN

dass er in seinem Denken blind und wehrlos irgendwo treibt und nicht
frei und souverdn die Welt beurteilen kann, wie er bisher geglaubt hatte.
Zum Suchen von Wabhrheit fiihlt er sich mehr als andere getrieben, eine
Wabhrheit aber gibt es nicht, «keine weitere Erkenntnis, die Allgemeingiil-
tigkeit beansprucht». Dazu konne er nur sagen «... so ist es», und das sei
nicht viel, hochstens eine «Quelle des Nihilismus».

Jenseitstrost nun empfinden Meyers Protagonisten als Heuchelei. Was
ihnen bleiben konnte und was der Autor immer wieder betont, waren ruhi-
ger, behaglicher Genuss und Giite; wiederum aber ist es Kant, der den
Menschen die Fahigkeit dazu geraubt habe. In der Trubschachener « Rede
von der Pflicht» prangert er den Verfasser der « Kritik der praktischen Ver-
nunft» an als Zementierer biirgerlicher Leistungsmoral, welche blindwiitiges
Sichabschinden zum obersten  Prinzip erhebe. Aus diesem unmenschlichen
Geist, der Pflicht und nichts als Pflicht predige und Neigung ihr entgegen-
setze, seien unsere «verkriimmten Seelen» hervorgegangen, von da rihre
unser «permanent schlechtes Gewissen» («Erhebung der Romanfiguren»,
a.a. 0. S. 80f.), von daher auch komme die scheussliche Verwiistung
unserer Umwelt. Wenn man etwa wieder einmal nach Trubschachen komme,
werde der landliche Gasthof, der « Hirschen», wohl umgebaut, vergréssert,
automatisiert sein, und die Wirtsleute hiatten dabei nichts als ihre « Pflicht»
getan. Ja, der Held von «Trubschachen» selber — bei allem Grauen auch
heimlich bezaubert vom Sichverlieren, vom Hiniibergehen im richtigen
Augenblick — wird von Kants Imperativ auf die Erde gezwungen. Der
Blick auf den gestirnten Himmel iiber ihm («das moralische Gesetz in
mir» ist dabei gleichsam mitgenannt) zieht ihn aus dem weichen Schnee,
in dem er einschlafen méchte; die Schrift «Von der Macht des Gemiits,
durch den blossen Vorsatz seiner krankhaften Gefiihle Meister zu werden. . .»
bindet sofort den Drang zuriick, in der wohligen Wirme des Bads die
Schlagadern zu 6ffnen und «die langsame Auflésung seines sogenannten
korperlichen Daseins selber herbeizufiihren». Angesichts seiner genialen Be-
weise fiir die Nichterkennbarkeit der Welt (eben durch das Postulat der
synthetischen Urteile a priori in der «Kritik der reinen Vernunft») hatte
Kant, dieser in seinem Leben so vollendete Kavalier des «ancien régime»,
den Menschen nicht all diese Fesseln anlegen diirfen.

Was aber konnte tiberhaupt Annehmlichkeit und Gliick bereiten? Fiir
den getraumten Grosspapa in jener Erzdhlung eine befristete Flucht aus
einer jahrzehntealten Ehe und Behausung in das nahegelegene Basel zu
Wirtshauskehr und leichten Frauen; einige Tage lang {ippige Emmentaler
Kost und ausgedehnte Schlaf-Nachte im «Hirschen» von Trubschachen
fiir das « Man»; Riickzug aus fruchtlosem Geschwitz zur Pflege von «Lite-
ratur und Landwirtschaft» fiir das «Ich» in «Ach Egon, Egon, Egon.



SCHREIBEN IM BODENLOSEN 929

Briefwechsel mit Monsieur de Voltaire»; « Dichtung» statt Philosophie im
Aufsatz «Das Zerbrechen der Welt». — Doch auch die Geniisse sind zwie-
spaltig. Die Befriedigung des Essers kann umschlagen in Ekel; iiberfliissige
Korperschichten — auch diese sind philosophisch gedeutet — mdgen zwar
helfen, der unertriglichen Kilte des Nicht-Erkennbaren zu entgehen, an-
derseits fithren sie den mit zu grosser Leibesfiille Ausgestatteten ndher
zum Tod. Literatur schiitzt vor der letzten drohenden Konsequenz; doch
so lieb (wohl das Liebste) sie sein mag, irgendwo bleibt auch sie ver-
dachtig. Einerseits ist zuriickgezogenes Schreiben angesichts dessen, was ge-
schieht in der Welt, auf Anhieb kaum verantwortbar (vgl. «Ach Egon,
Egon, Egon ...»), anderseits ist dieses Schreiben auf das Chaos, oder wie
Meyer im Aufsatz es nennt, den «Tand» der Erscheinungen angewiesen.
Wie nun schreibt einer in dieser Lage? Stil und Themen eines Werks
wie «In Trubschachen» sind stark von den dargelegten, auf Kant basie-
renden Anschauungen gepriagt. E. Y. Meyers schwierige schriftstellerische
Verfahrensweisen diirften von daher einsichtiger werden.

Einige Hinweise also zu diesem Roman: Eines der auffélligsten und
irritierendsten Merkmale ist die Verwendung des genannten im Mittel-
punkt stehenden, bis zum Ende durchgehaltenen « Man», das den Leser
stets auf Distanz hilt. Ein einigermassen unverstelltes «Ich» — immer
unter der Voraussetzung, dass auch dieses fiktional gemeint ist — scheint
nur dann moglich zu sein, wenn geschildert wird, wie die einst sinnvoll zu-
sammenhédngende Kinderwelt sich ausgenommen hat ( « Gross-Papa ist wie-
der da» oder «Spotten Sie nicht iiber Kriminalromane») oder eben, wenn
berichtet wird, wie jener der Boden entzogen worden ist. Das « Man» von
«Trubschachen» bezeugt das Aufgeben eines von einem Ich regierten oder
auch nur passiv erlebnismissig bestimmten Kosmos mit gar noch symbo-
lischen Verbindungen. So kategorien- und perspektivearm, wie das eben
nach solch umstiirzendem Kant-Studium mdglich und zugleich gefordert
ist, stellt sich der Verfasser im « Man» einer namenlosen — vorgestellte
oder tatsdchliche — Erfahrungen sammelnden Person, wobei eindeutige
Erklarungen von vornherein ausgeschlossen sind. Dass totale Kategorien-
freiheit zwar in keiner Weise erreicht werden kann, ist dem Autor deutlich
genug bewusst, ihm bleibt aber, wenigstens einer vorgespurten Begrifflich-
keit und einem zum Beispiel helvetisch vorgepriagten Erwartungssystem
moglichst aus dem Wege zu gehen und so einer Wahrheit, wenn auch
nicht einer allgemeingiiltigen, ein Stiicklein naher zu riicken.

Dass das Ablehnen oder doch Uberpriifen solcher Verbindlichkeit eine
deutlich rebellische und fiir viele daher anstdssige Komponente in sich
schliesst, hat der gehiissige Unterton einiger Leserbriefe gezeigt, welche auf
Meyers Artikel iiber « Biel/ Bienne: 26. Mdrz bis 4. April 1976» im Tages



930 SCHREIBEN IM BODENLOSEN

Anzeiger Magazin erschienen sind. Da hatte der Verfasser ja jede Asso-
ziation vermieden, die ein Schweizer mit dieser Stadt verbindet und hat wie
mit neuen oder fremden Sinnen Erfahrungen in ihr gemacht und notiert.

Die Anfangsseiten von «In Trubschachen» geben zwar eine scheinbar
bekannte schweizerische, leicht bernisch variierte Pauschalwirklichkeit wie-
der, die SBB-Fahrt Biel-Trubschachen, bei der aber die Unterschiede von
«belanglosen» und «wesentlichen» Tatbestdnden, ja deren grundsitzliche
Unterscheidbarkeit aufgehoben sind. Das Bewusstsein der Scheinhaftigkeit
zersetzt jeden bekannten Ablauf von Ereignissen, jede Norm, jede « Reali-
tat». Es bleibt das genaue Festhalten der kleinsten Schritte mit allen Ab-
fahrtszeiten und Umsteigemdglichkeiten und — nach wenigen Sétzen — der
ausschliessliche Gebrauch eines in solchen Berichten ungewohnten Kondi-
tionalis. Selbst die zufallige Illustrierten-Lektiire im Zug, die Story um den
abdankenden und sich so aus seinen Bedingnissen 16senden Konig Eduard
und Wallis Simpson, wird eingehend und mit Zitaten beschrieben, aber
auch das im Konditionalis. « Man wiirde» diese Geschichte einer Befreiung
lesen, und so bleibt der Leser im Ungewissen, ob nur der Wunsch nach
einer solchen besteht oder ob sie «wirklich» im (vielleicht) mitgebrachten
« Heftli» steht.

Auch andere vermeintliche Tatsdchlichkeiten werden oft ganz leicht ver-
schoben: «Der» Koffer und die Reisetasche wiirden getragen, moglicher-
weise aber auch «die» Koffer und die Taschen. Im «Hirschen» beim
Essen, das iiberraschenderweise nur «besteht aus ...», wiirde man, obwohl
die unverkennbare Gegenwart schon lingst eine diesbeziigliche Entschei-
dung verlangt hitte, einen «Féchy oder einen Fendant», ein andermal
einen «weissen Lavaux, einen Epesses oder einen Saint-Saphorin» bestellen.
Gegenwart wird geschildert, als ob sie zur Zeit, da sie stattfindet, mehrere
Moglichkeiten zuliesse, als ob sie wahrend ihrer Verwirklichung in einem
zukiinftigen Bereich oder in der blossen Vorstellung zuriickgehalten wer-
den konnte. Genau gleich werden ein Totschlag und die Reaktion der Be-
vOlkerung darauf beschrieben, und erst nachher wird betont, dass jener nicht
stattgefunden habe, in der gefihrlichen Zwischenzeit einer Neujahrsnacht
jedoch ebensogut hitte stattfinden kénnen.

Keine Einzelheit geht bei einer solchen Schilderung verloren. « Man»
lasst sich vielleicht auf unwesentliches Dasein ein; unrichtig aber wire es,
diese Unwesentlichkeit als bewiesen zu betrachten und ausser acht zu
lassen: «Die Seifenverpackung wirft man, ohne die Silva-Cheques, die
Avanti-Punkte oder anderen Bons aus ihr herauszulGsen, in den Papier-
korb, der auf dem rechteckigen Linoleumstiick steht, das unter dem La-
vabo in den Holzboden eingelassen ist ...»

Die indirekte Rede des Lehrers, der Geschichte, soziale Entwicklung und



SCHREIBEN IM BODENLOSEN 931

Geographie von Trubschachen erldutert, nimmt — als so gebrochene Wieder-
gabe — den Aussagewert der Ausfithrungen im gleichen wieder zuriick. Zu-
sammenfassungen jedweder wissenschaftlichen Art miissen der Wahrheit in
den iibersprungenen Einzeldingen sowieso Gewalt antun.

Es liberrascht hingegen, dass E. Y. Meyer solche vom Leser erwarteten
Aufschliisse iiber das Emmental und Trubschachen mittels einer, wie es
scheint, erfundenen Figur iiberhaupt hereinbringt. Der Lehrer ist verniinftig,
klar denkend und sieht Schiaden und Gefahrdungen, aber er kann noch ab-
strahieren (drei fiir das « Man» unvergleichliche Biume, eine Weisstanne,
eine Larche und eine Linde, nennt er «Einzelfille» zum Beispiel). Der
Lehrer handelt und spricht wie ein gescheiter Mensch, der zu seinem
Gliick nie Kant gelesen hat und deshalb — anders als dieses einsame « Man» —
sein Leben beschaulich und geordnet mit Familie und Beruf absichtlich in
einem touristisch noch wenig verdorbenen Gebiet einrichtet.

«Das Zerbrechen der Welt» wiirde noch in vielerlei Hinsichten die
fiirchterlichen, weil grundsétzlichen Verstérungen der Hauptfiguren und
threr Begegnungen in E. Y. Meyers Geschichten erhellen. Der stindig er-
littene, nie, ausser vielleicht wiahrend des Schreibens, aufgehobene « Nihilis-
mus» bewirkt, dass bei diesem Autor jeder Tagesverlauf, jeder Gebirgs-
marsch, jede Velotour, jeder banal-angenechme Landaufenthalt (in welcher
Zeit, an welchem Ort, in welcher Fiktion auch immer angesiedelt) sich
zuletzt in der Weisse eines alles auffressenden Nebels verliert. Er erzeugt
ein Grauen, das bodenloser scheint als etwa das Grauen des von Meyer
geschitzten Thomas Bernhard, der sich (wenigstens noch) an reale Hass-
objekte (Salzburg, Profit-Biirger, entmenschte Virtuositit ...) klammert oder
solche doch deutlicher hervorhebt als dies Meyer tun mag.

Seine Aufrufe zu «Vergniigen» und «Giite» sind nicht zu iiberhoren,
bleiben aber immer neu zu erlistende und vielleicht nicht gangbare Aus-
wege aus Verunsicherung und Erschiitterung.

Bibliographie :

E. Y. Meyer, «Ein Reisender in Sachen Umsturz», Frankfurt a. M. 1972. «In Trub-
schachen», Roman, Frankfurt a. M. 1973. «Ach Egon, Egon, Egon. Ein Briefwechsel
mit Monsieur de Voltaire anlisslich seines <«Candide>» in «Schweizer Monatshefte»,
Mai 1975, 55. Jahr, Heft 2. «Spotten Sie nicht iiber Kriminalromane» in «FErste
Lese-Erlebnisse», Herausgegeben von Siegfried Unseld, Frankfurt a. M. 1975. «Eine
entfernte Ahnlichkeit», Erzihlungen, Frankfurt a. M. 1975. «Biel/Bienne: 26. Mirz bis
4. April 1976» in «Tages Anzeiger Magazin» Nrn. 25 und 26, 19. und 26. Juni 1976.



	Schreiben im Bodenlosen : "Das Zerbrechen der Welt" : ein Schlüsseltext

