
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 10

Artikel: Schreiben im Bodenlosen : "Das Zerbrechen der Welt" : ein
Schlüsseltext

Autor: Matt, Beatrice von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163221

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beatrice von Matt

Schreiben im Bodenlosen

«Das Zerbrechen der Welt» - ein Schlüsseltext

Der Aufsatz «Das Zerbrechen der Welt» berichtet von der langandauernden,
ja anhaltenden und wohl existentiellen Verunsicherung, die seinem
Verfasser, E. Y. Meyer, einst durch ein Buch zugefügt worden ist: durch Kants
«Kritik der reinen Vernunft». Seit den Erzählungen «Ein Reisender in
Sachen Umsturz» (1972) und dem Roman «In Trubschachen» (1973) dürften
nicht viele schweizerische Prosaisten so ernstzunehmen sein wie dieser jetzt
gerade dreissigjährige Schriftsteller; der hier vorgelegte Beitrag gehört wohl
zu seinen besonders aufschlussreichen Arbeiten.

Wichtige frühe, wenn auch nicht die frühesten Lesestoffe, Robert Walsers

«Gehülfen» etwa, hat Meyer in der Erzählung «Gross-Papa ist wieder
da» (in «Eine entfernte Ähnlichkeit», 1975) genannt. Es scheint aber, als
habe er mit dieser Kantlektüre-Schilderung ein schriftstellerisches Hindernis
erst nach wiederholtem Anlauf zu seiner Zufriedenheit genommen. Ein
früherer Versuch entstand bei der Aufforderung des Suhrkamp-Verlags an
seine Autoren, zum 25jährigen Bestehen des Unternehmens erste und
entscheidende Lese-Erlebnisse aufzuzeichnen. (Grundsätzlich scheint Meyer
alles zu interessieren, was zum erstenmal gefühlt und erkannt wird, da
dann der Fühlende und Erkennende noch in geringerem Masse von einge-

spurten Anschauungsweisen gelenkt wird.) Als Beitrag zu jenem kleinen
Band {«Erste Lese-Erlebnisse», Frankfurt a. M. 1975) erzählte der Autor
unter dem Titel «Spotten Sie nicht über Kriminalromane» höchst gewissenhaft,

aber letztlich vielleicht unentschieden von den Märchen, den Globi-
Büchern und anderen Bildergeschichten seiner Jugend und legte das
schwerste Gewicht am Schluss auf Friedrich Glausers «Tee der drei alten
Damen». Im kurz daraufgeschriebenen Aufsatz vom «Zerbrechen der Welt»
(erstmals abgedruckt in der Jubiläumsnummer der österreichischen
Literaturzeitschrift «manuskripte», Graz 1975) spricht er von jener Erinnerungsarbeit

und ihren vagen Ergebnissen und lässt durchblicken, dass er nicht
nachgeben konnte und wollte, bis er sein wirklich entscheidendes «Lese-
Erlebnis» zu Papier gebracht hatte.

Man kann E. Y. Meyer bei sogenannten Selbstinterpretationen und
Selbstdarstellungen wohl ebensowenig trauen wie andern Schriftstellern, auch liest



926 SCHREIBEN IM BODENLOSEN

sich «Das Zerbrechen der Welt» wie eine seiner Geschichten, ist genau so
streng gearbeitet und unheimlich verstrebt in der Syntax. Aber seine grossartige

formale Kunst braucht nicht gegen das Bekenntnishafte zu sprechen.
Abgesehen davon, dass das schmerzhafte und doch notwendige, die einzige
Ordnung verbürgende umständliche Sichabsichern, die vorsichtige Ausführlichkeit

im Schreiben ohnehin nicht in erster Linie auf artistischen Glanz
zielt, sagt der Autor hier auf eine so geistige und zugleich zentrale Weise

«ich», wie man das nach dem Zerbrechen so vieler Welten und so vieler
Ich- und Anschauungsformen in den vergangenen Jahrzehnten nicht mehr
für mögUch gehalten hätte. Und gerade bei diesem Schriftsteller wirkt das,
wie es scheint, unverkleidete «Ich» in diesem todernsten Zusammenhang
zumindest verblüffend, denkt man zurück an alle die als «man», als Freund
oder sonstwie bezeichneten Hauptfiguren früherer Werke. Hier nun äussert
sich ein so kreatürliches Bedürfnis nach Wahrheit und nichts als Wahrheit,

nach Erkennen im philosophischen Sinn, dass man plötzlich die schwierigen

dichterischen Texte Meyers, das übergenaue, oft langsame Sagen und
Wiedereinschränken des Gesagten, neu zu verstehen glaubt. Was Meyer hier
eingesteht, ist ein offenbar angeborener philosophischer Trieb, dessen
Befriedigung sich - wie der Autor wiederholt andeutet - nicht etwa nur auf das

Wohlbefinden seines «Gez'itolebens» (die typographischen Hervorhebungen
in fast allen seinen Texten gehen wohl auch auf Kant zurück), sondern
auf sein mögliches Weiterleben oder Nichtweiterleben überhaupt auswirkt. -
In «Die Erhebung der Romanfiguren. Von Felsöloci Andräs» (in «Eine

entfernte Ähnlichkeit» 1975) tritt einer auf, der den mit ihm befreundeten
Verfasser eines Buches, das man unschwer als den Roman «In Trubschachen»

erkennt, so charakterisiert: «to einzige, was man bei meinem Freund als
eine Abweichung von der Normalität hätte bezeichnen können, war sein
ausgeprägter, über das normale Mass hinausgehender und sehr umfassend zu
verstehender Wahrheitssinn, der jedoch - wie ich glaube - auch das Ausser-
gewöhnliche und das Wesen seiner schriftstellerischen Arbeit ausmachte und
ihn zu ihr zwang und der ihm schliesslich möglicherweise auch zum
Verhängnis geworden ist» (S. 72f.).

«Die Kritik der reinen Vernunft» hat durch die Setzung und Begründung

der synthetischen Urteile a priori dem Autor die Welt auseinandergerissen.

Das erkennende Subjekt bezieht die Anschauungsformen aus dem
Angeschauten, und zugleich zwingt es diesem seine eigenen Strukturen auf,
ja es schafft das Angeschaute erst mit seinem Blick. Da gibt es keinen Ausweg

und keine Freiheit mehr. Da löst sich alles, was bisher nach
Substanz ausgesehen hatte, auf, ins Leere. «Das, was ich erlebte, als ich dann
meinerseits die < Kritik der reinen Vernunft > las, könnte man vielleicht mit dem
Erschrecken vergleichen, das man erleben könnte, wenn man beim Verlassen



SCHREIBEN IM BODENLOSEN 927

des sich auflösenden Nebels plötzlich bemerken würde, dass die Landschaft,
durch die man sich bewegt, eine Moorlandschaft und der Weg, den man bisher
mit einer unerklärlichen Sicherheit - wie man sie etwa Schlafwandlern
zuschreibt - gegangen war, trotz des Auflösens des Nebels nicht besser als zuvor
zu erkennen ist: überall kann fester Boden sein, mit jedem Schritt kann einem
dieser aber auch entzogen werden. »

Ähnliche Anwandlungen von Unsicherheit, meistens aber eine eigentliche
Angst vor dem plötzlichen Verlieren des festen Grundes, Angst vor dem
Untergehen also, hat Meyer schon oft formuliert. «Man», der Held von
«Trubschachen», zieht mit aller Vorsicht ins Emmentaler Dorf ein, weil er
auf dem Trottoir, das mit einer dicken Schicht vereisten Schnees bedeckt
ist, jederzeit hinzufallen droht. Das nimmt sich vorerst harmlos aus. Gegen
Schluss des Romans aber möchte dasselbe «Man» einen nicht begehbaren
Weg erzwingen und sinkt dabei in einer Schneewächte immer tiefer ein:
«Sich wieder auf die Schneeoberfläche zu schaffen, gelingt einem nicht mehr,

je mehr man sich darum bemüht, desto tiefer sinkt man in den Schnee ein,
bis einem dieser schliesslich bis zur Brust reicht. Auch dass man sich gegen
vorne auf den Schnee hinauf wirft und die Beine nachzuziehen versucht, nützt
einem nichts, man verbraucht nur weiterhin seine Kräfte für ein schlussendlich
aussichtsloses Unternehmen und liegt schliesslich zu erschöpft, um sich wieder

zu erheben, in einer Schneemulde oder -grübe, deren Ränder einen

überragen und die man selber in den weichen und sofort nachgebenden Schnee

gegraben und gepresst hat» (S. 201 f.).
Das kindliche Ich von «Gross-Papa ist wieder da» spürt bezeichnenderweise

bei folgendem Erlebnis in einer Kehrichtdeponie «zum erstenmal etwas
von der Vergänglichkeit»: «Als ich nämlich auf einen kleinen grauen Hügel
treten wollte, bin ich mit dem Fuss plötzlich in diesem versunken, da er nicht -
wie ich geglaubt hatte - vollständig fest war, sondern nur an seiner

Oberfläche eine graue, steinähnlich aussehende Kruste aufwies, darunter aber aus
einem dampfend-warmen und übelriechenden gelben Brei bestand, der mich
sogleich heftig an meinem Fuss zu kribbeln begann und sich - als ich näher
hinschaute - überall dort, wo mein Fuss die graue Kruste zerbrochen hatte,
in einer dauernden Bewegung befand, da er von einer Unzahl sich wild
windender Maden durchsetzt war» (a. a. O. S. 141 f.). «Eigene Nichtigkeit und
Unverständlichkeit» wird so den Hauptgestalten bewusst, «Verlorenheit im
Weltall» oder eben, wie Meyer oft sagt, «Vergänglichkeit».

Kant also hat das Ich von «Zerbrechen der Welt» auch in dessen
geistiger Existenz dieser bodenlosen Sphäre des Todes preisgegeben. Seit der
Lektüre der «Kritik der reinen Vernunft» ist er nicht mehr nur der
emotionalen Angst des gewöhnlich Sterblichen ausgeliefert, sondern auch als
Denkender «einer auf einer Erkenntnis basierenden Angst», die ihm zeigt,



928 SCHREIBEN IM BODENLOSEN

dass er in seinem Denken blind und wehrlos irgendwo treibt und nicht
frei und souverän die Welt beurteilen kann, wie er bisher geglaubt hatte.
Zum Suchen von Wahrheit fühlt er sich mehr als andere getrieben, eine

Wahrheit aber gibt es nicht, «keine weitere Erkenntnis, die Allgemeingültigkeit

beansprucht». Dazu könne er nur sagen «... so ist es», und das sei

nicht viel, höchstens eine «Quelle des Nihilismus».
Jenseitstrost nun empfinden Meyers Protagonisten als Heuchelei. Was

ihnen bleiben könnte und was der Autor immer wieder betont, wären ruhiger,

behaglicher Genuss und Güte; wiederum aber ist es Kant, der den
Menschen die Fähigkeit dazu geraubt habe. In der Trubschachener «Rede

von der Pflicht» prangert er den Verfasser der «Kritik der praktischen
Vernunft» an als Zementierer bürgerlicher Leistungsmoral, welche blindwütiges
Sichabschinden zum obersten Prinzip erhebe. Aus diesem unmenschlichen
Geist, der Pflicht und nichts als Pflicht predige und Neigung ihr entgegensetze,

seien unsere «verkrümmten Seelen» hervorgegangen, von da rühre
unser «permanent schlechtes Gewissen» {«Erhebung der Romanfiguren»,
a. a. O. S. 80f.), von daher auch komme die scheussliche Verwüstung
unserer Umwelt. Wenn man etwa wieder einmal nach Trubschachen komme,
werde der ländliche Gasthof, der «Hirschen», wohl umgebaut, vergrössert,
automatisiert sein, und die Wirtsleute hätten dabei nichts als ihre «Pflicht»
getan. Ja, der Held von «Trubschachen» selber - bei allem Grauen auch
heimlich bezaubert vom Sichverlieren, vom Hinübergehen im richtigen
Augenblick - wird von Kants Imperativ auf die Erde gezwungen. Der
Blick auf den gestirnten Himmel über ihm («das moralische Gesetz in
mir» ist dabei gleichsam mitgenannt) zieht ihn aus dem weichen Schnee,
in dem er einschlafen möchte; die Schrift «Von der Macht des Gemüts,
durch den blossen Vorsatz seiner krankhaften Gefühle Meister zu werden...»
bindet sofort den Drang zurück, in der wohligen Wärme des Bads die
Schlagadern zu öffnen und «die langsame Auflösung seines sogenannten
körperlichen Daseins selber herbeizuführen». Angesichts seiner genialen
Beweise für die Nichterkennbarkeit der Welt (eben durch das Postulat der
synthetischen Urteile a priori in der «Kritik der reinen Vernunft») hätte
Kant, dieser in seinem Leben so vollendete Kavalier des «ancien régime»,
den Menschen nicht all diese Fesseln anlegen dürfen.

Was aber könnte überhaupt Annehmlichkeit und Glück bereiten? Für
den geträumten Grosspapa in jener Erzählung eine befristete Flucht aus
einer jahrzehntealten Ehe und Behausung in das nahegelegene Basel zu
Wirtshauskehr und leichten Frauen; einige Tage lang üppige Emmentaler
Kost und ausgedehnte Schlaf-Nächte im «Hirschen» von Trubschachen
für das «Man»; Rückzug aus fruchtlosem Geschwätz zur Pflege von «Literatur

und Landwirtschaft» für das «Ich» in «Ach Egon, Egon, Egon.



SCHREIBEN IM BODENLOSEN 929

Briefwechsel mit Monsieur de Voltaire»; «Dichtung» statt Philosophie im
Aufsatz «Das Zerbrechen der Welt». - Doch auch die Genüsse sind
zwiespältig. Die Befriedigung des Essers kann umschlagen in Ekel; überflüssige
Körperschichten - auch diese sind philosophisch gedeutet - mögen zwar
helfen, der unerträglichen Kälte des Nicht-Erkennbaren zu entgehen,
anderseits führen sie den mit zu grosser Leibesfülle Ausgestatteten näher
zum Tod. Literatur schützt vor der letzten drohenden Konsequenz; doch
so lieb (wohl das Liebste) sie sein mag, irgendwo bleibt auch sie

verdächtig. Einerseits ist zurückgezogenes Schreiben angesichts dessen, was
geschieht in der Welt, auf Anhieb kaum verantwortbar (vgl. «Ach Egon,
Egon, Egon... »), anderseits ist dieses Schreiben auf das Chaos, oder wie
Meyer im Aufsatz es nennt, den «Tand» der Erscheinungen angewiesen.
Wie nun schreibt einer in dieser Lage? Stil und Themen eines Werks
wie «In Trubschachen» sind stark von den dargelegten, auf Kant
basierenden Anschauungen geprägt. E. Y. Meyers schwierige schriftstellerische
Verfahrensweisen dürften von daher einsichtiger werden.

Einige Hinweise also zu diesem Roman: Eines der auffälligsten und
irritierendsten Merkmale ist die Verwendung des genannten im Mittelpunkt

stehenden, bis zum Ende durchgehaltenen «Man», das den Leser
stets auf Distanz hält. Ein einigermassen unverstelltes «Ich» - immer
unter der Voraussetzung, dass auch dieses fiktional gemeint ist - scheint

nur dann möglich zu sein, wenn geschildert wird, wie die einst sinnvoll
zusammenhängende Kinderwelt sich ausgenommen hat («Gross-Papa ist wieder

da» oder «Spotten Sie nicht über Kriminalromane») oder eben, wenn
berichtet wird, wie jener der Boden entzogen worden ist. Das «Man» von
«Trubschachen» bezeugt das Aufgeben eines von einem Ich regierten oder
auch nur passiv erlebnismässig bestimmten Kosmos mit gar noch symbolischen

Verbindungen. So kategorien- und perspektivearm, wie das eben

nach solch umstürzendem Kant-Studium möglich und zugleich gefordert
ist, stellt sich der Verfasser im «Man» einer namenlosen - vorgestellte
oder tatsächliche - Erfahrungen sammelnden Person, wobei eindeutige
Erklärungen von vornherein ausgeschlossen sind. Dass totale Kategorienfreiheit

zwar in keiner Weise erreicht werden kann, ist dem Autor deutlich

genug bewusst, ihm bleibt aber, wenigstens einer vorgespurten Begrifflichkeit

und einem zum Beispiel helvetisch vorgeprägten Erwartungssystem
möglichst aus dem Wege zu gehen und so einer Wahrheit, wenn auch
nicht einer allgemeingültigen, ein Stücklein näher zu rücken.

Dass das Ablehnen oder doch Überprüfen solcher Verbindlichkeit eine
deutlich rebellische und für viele daher anstössige Komponente in sich

schliesst, hat der gehässige Unterton einiger Leserbriefe gezeigt, welche auf
Meyers Artikel über «BiellBienne: 26. März bis 4. April 1976» im Tages



930 SCHREIBEN IM BODENLOSEN

Anzeiger Magazin erschienen sind. Da hatte der Verfasser ja jede
Assoziation vermieden, die ein Schweizer mit dieser Stadt verbindet und hat wie
mit neuen oder fremden Sinnen Erfahrungen in ihr gemacht und notiert.

Die Anfangsseiten von «In Trubschachen» geben zwar eine scheinbar
bekannte schweizerische, leicht bernisch variierte Pauschalwirklichkeit wieder,

die SBB-Fahrt Biel-Trubschachen, bei der aber die Unterschiede von
«belanglosen» und «wesentlichen» Tatbeständen, ja deren grundsätzliche
Unterscheidbarkeit aufgehoben sind. Das Bewusstsein der Scheinhaftigkeit
zersetzt jeden bekannten Ablauf von Ereignissen, jede Norm, jede « Realität».

Es bleibt das genaue Festhalten der kleinsten Schritte mit allen
Abfahrtszeiten und Umsteigemöglichkeiten und - nach wenigen Sätzen - der
ausschliessliche Gebrauch eines in solchen Berichten ungewohnten
Konditionalis. Selbst die zufällige Illustrierten-Lektüre im Zug, die Story um den
abdankenden und sich so aus seinen Bedingnissen lösenden König Eduard
und Wallis Simpson, wird eingehend und mit Zitaten beschrieben, aber
auch das im Konditionalis. «Man würde» diese Geschichte einer Befreiung
lesen, und so bleibt der Leser im Ungewissen, ob nur der Wunsch nach
einer solchen besteht oder ob sie «wirklich» im (vielleicht) mitgebrachten
«Heftli» steht.

Auch andere vermeintliche Tatsächlichkeiten werden oft ganz leicht
verschoben: «Der» Koffer und die Reisetasche würden getragen, möglicherweise

aber auch «die» Koffer und die Taschen. Im «Hirschen» beim
Essen, das überraschenderweise nur «besteht aus...», würde man, obwohl
die unverkennbare Gegenwart schon längst eine diesbezügliche Entscheidung

verlangt hätte, einen «Féchy oder einen Fendant», ein andermal
einen «weissen Lavaux, einen Epesses oder einen Saint-Saphorin» bestellen.

Gegenwart wird geschildert, als ob sie zur Zeit, da sie stattfindet, mehrere

Möglichkeiten zuliesse, als ob sie während ihrer Verwirklichung in einem

zukünftigen Bereich oder in der blossen Vorstellung zurückgehalten werden

könnte. Genau gleich werden ein Totschlag und die Reaktion der
Bevölkerung darauf beschrieben, und erst nachher wird betont, dass jener nicht
stattgefunden habe, in der gefährlichen Zwischenzeit einer Neujahrsnacht
jedoch ebensogut hätte stattfinden können.

Keine Einzelheit geht bei einer solchen Schilderung verloren. «Man»
lässt sich vieUeicht auf unwesentliches Dasein ein ; unrichtig aber wäre es,
diese Unwesentlichkeit als bewiesen zu betrachten und ausser acht zu
lassen: «Die SeifenVerpackung wirft man, ohne die »Sï/va-Cheques, die
^4va«r/-Punkte oder anderen Bons aus ihr herauszulösen, in den Papierkorb,

der auf dem rechteckigen Linoleumstück steht, das unter dem
Lavabo in den Holzboden eingelassen ist... »

Die indirekte Rede des Lehrers, der Geschichte, soziale Entwicklung und



SCHREIBEN IM BODENLOSEN 931

Geographie von Trubschachen erläutert, nimmt - als so gebrochene Wiedergabe

- den Aussagewert der Ausführungen im gleichen wieder zurück.
Zusammenfassungen jedweder wissenschaftlichen Art müssen der Wahrheit in
den übersprungenen Einzeldingen sowieso Gewalt antun.

Es überrascht hingegen, dass E. Y. Meyer solche vom Leser erwarteten
Aufschlüsse über das Emmental und Trubschachen mittels einer, wie es

scheint, erfundenen Figur überhaupt hereinbringt. Der Lehrer ist vernünftig,
klar denkend und sieht Schäden und Gefährdungen, aber er kann noch
abstrahieren (drei für das «Man» unvergleichliche Bäume, eine Weisstanne,
eine Lärche und eine Linde, nennt er «Einzelfälle» zum Beispiel). Der
Lehrer handelt und spricht wie ein gescheiter Mensch, der zu seinem
Glück nie Kant gelesen hat und deshalb - anders als dieses einsame «Man» -
sein Leben beschaulich und geordnet mit Familie und Beruf absichtlich in
einem touristisch noch wenig verdorbenen Gebiet einrichtet.

«Das Zerbrechen der Welt» würde noch in vielerlei Hinsichten die
fürchterlichen, weil grundsätzlichen Verstörungen der Hauptfiguren und
ihrer Begegnungen in E. Y. Meyers Geschichten erhellen. Der ständig
erlittene, nie, ausser vielleicht während des Schreibens, aufgehobene «Nihilismus»

bewirkt, dass bei diesem Autor jeder Tagesverlauf, jeder Gebirgs-
marsch, jede Velotour, jeder banal-angenehme Landaufenthalt (in welcher
Zeit, an welchem Ort, in welcher Fiktion auch immer angesiedelt) sich
zuletzt in der Weisse eines alles auffressenden Nebels verliert. Er erzeugt
ein Grauen, das bodenloser scheint als etwa das Grauen des von Meyer
geschätzten Thomas Bernhard, der sich (wenigstens noch) an reale
Hassobjekte (Salzburg, Profit-Bürger, entmenschte Virtuosität...) klammert oder
solche doch deutlicher hervorhebt als dies Meyer tun mag.

Seine Aufrufe zu «Vergnügen» und «Güte» sind nicht zu überhören,
bleiben aber immer neu zu erlistende und vielleicht nicht gangbare
Auswege aus Verunsicherung und Erschütterung.

Bibliographie:

E. Y. Meyer, «Ein Reisender in Sachen Umsturz», Frankfurt a. M. 1972. «In
Trubschachen», Roman, Frankfurt a. M. 1973. «Ach Egon, Egon, Egon. Ein Briefwechsel
mit Monsieur de Voltaire anlässlich seines <Candide)» in «Schweizer Monatshefte»,
Mai 1975, 55. Jahr, Heft 2. «Spotten Sie nicht über Kriminalromane» in «Erste
Lese-Erlebnisse», Herausgegeben von Siegfried Unseld, Frankfurt a. M. 1975. «Eine
entfernte Ähnlichkeit», Erzählungen, Frankfurt a. M. 1975. «Biel/Bienne: 26. März bis
4. April 1976» in «Tages Anzeiger Magazin» Nrn. 25 und 26, 19. und 26. Juni 1976.


	Schreiben im Bodenlosen : "Das Zerbrechen der Welt" : ein Schlüsseltext

