Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 10

Artikel: Das Zerbrechen der Welt

Autor: Meyer, E.Y.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163220

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

912 KULTUR ALS BRUCKE

der Partnerschaft auswirkt? Ihr Ansporn ist nicht die vollige Einebnung
von Unterschieden — ist doch die institutionelle Eigenart der US, auf die
die europdischen Begriffe nicht passen, zwischen Watergate und dem Auf-
stieg Carters sowie in der sozialpolitisch schopferischen Rolle der Richter
seit einigen Jahren besonders deutlich! Es geht jedoch um die genaue
Kenntnis dieser Unterschiede, sowie dessen, was von der Sprache, der Tra-
dition, dem Freiheitsverstindnis aus Gemeinsamkeiten bleiben oder werden.
Ob solche Gemeinsamkeiten im Singular als «Gemeinschaft» zu deuten
sind? Das ist eine Ermessensfrage. Unsere Aufgabe ist, die Unterschiede
und die Verwandtschaften, die Anndherungen und die Distanznahmen im
Blick auf die Grundwerte und die aktuellen Probleme zunichst einmal
klarer zu erfassen.

E. Y. MEYER

Das Zerbrechen der Welt

Zu den Anlissen, die mich dazu gebracht haben, vorsétzlich und hartnik-
kiger, in einer sowohl formal wie auch denkerisch etwas anderen Art, als
ich das bisher getan hatte, wenn es auch sicher iibertrieben wére zu sagen:
bis in die Geburt, so doch bis weit in die Anfinge des Gedéchtnisses zu-
riickzudringen zu versuchen, gehort eine Anthologie, zu der ich mein erstes
Lese-Erlebnis beisteuern sollte; ein Anlass also, der mich dazu gebracht hat,
mich auf einen kleinen Teilbereich eines Unternehmens einzulassen, dessen
Bedeutung, vor allem und noch ausgesprochener in einem grésseren Rah-
men, wohl kaum unterschitzt werden kann und das deshalb auch immer wie-
der eine grosse Anziehungskraft auf mich ausgeiibt hat und immer noch
ausiibt, oder: das deshalb auch auf mich immer wieder eine grosse An-
zichungskraft ausgeilibt hat und immer noch ausiibt.

Wenn der Versuch, dariiber — iiber mein erstes Lese-Erlebnis — zu schrei-
ben, bei mir aber trotzdem nur Erinnerungen wiedererweckt hat, von denen
ich nur ahnen, nicht aber bewusst wissen kann, dass oder ob sie mein Leben
in entscheidender Weise beeinflusst oder gar erschiittert haben, so glaube
ich nicht, dass das nur an mir und an meiner Art, mich zu erinnern, liegt.
Vielmehr diirfte es sich hier um eine allgemeine Erscheinung handeln, wenn
sich das Erinnern nicht etwa im Rahmen einer Analyse abspielt. Dass ich



ZERBRECHEN DER WELT 913

mich vor Bilichern — oder vor Geschriebenem iiberhaupt — gefiirchtet oder
dass mir das Lesen derselben gar Angst eingeflosst hiitte, die weitergegangen
wire als eine Angst, wie sie gewisse Biicher eben in einem zu erwecken
verstehen, und mich dazu gebracht hitte, deshalb wenig — um nicht zu
sagen gar nichts — zu lesen, oder dass ich gar bewusst Angst gehabt hétte,
der Unmenge der jemals geschriebenen Biicher zu verfallen und schliesslich
von ihnen vernichtet zu werden, konnte ich — ganz abgesehen davon, dass
dies, ohne eine Kenntnis wenigstens einiger Biicher und angesichts der fast
nicht unterdriickbaren Neugierde des Kindes, moglicherweise nicht nur fiir
meine Person, sondern auch iiber diese hinaus unwahrscheinlich klingen
wiirde — jedenfalls nicht von mir sagen.

Der Psychologe und Psychiater C. G. Jung hat in einem Interview, das
zur hundertsten Jahrung seines Geburtstages kiirzlich im Fernsehen wieder-
ausgestrahlt wurde, gesagt, dass er «mit elf Jahren zum erstenmal aus dem
Nebel hinausgetreten», sich also seiner selbst zum erstenmal bewusst ge-
worden sei, obwohl er sich an die ndheren Umstdnde nicht mehr genau
erinnern konnte oder wollte.

Wenn ich dieses Bild des Nebels auch auf mich beziehen wollte, so
misste ich sagen, dass mir all das, was im Nebel geschehen ist, schon bei
den wenigen Versuchen, es im Moment des Geschehens oder kurz danach
zu beurteilen, schwierig genug vorgekommen ist, und dass es mir im Nach-
hinein, nachdem ich den Nebel schon eine Weile verlassen hatte, noch
schwieriger erschien. Und was das Heraustreten aus dem Nebel betrifft —
das ein plotzliches und damit genau datierbares sein kann, aber nicht muss —,
so sind die meist nicht angenehmen Uberraschungen, die ich dabei er-
lebte, fast immer so gross gewesen, dass sie wahrend einiger Zeit fiir Ge-
danken dariiber gar keinen Raum mehr liessen — so dass eine Beurteilung
im nachhinein noch einmal schwieriger und ein Tauschungen-zum-Opfer-
Fallen noch leichter gewesen ist und immer noch sein diirfte. Mdoglicher-
weise konnte dies auch einer der Griinde Jungs gewesen sein, sich nicht
mehr an die Umstdnde seines Heraustretens aus dem Nebel erinnern zu
konnen oder zu wollen.

Mit dem Willen, mir dieser Schwierigkeiten bewusst zu bleiben, mochte
ich, nach dem Versuch, iiber meine ersten Erfahrungen mit Geschriebenem
selber wieder zu schreiben, nun aber trotzdem auch noch versuchen, we-
niger eine Beurteilung einer der Uberraschungen bei meinem Heraustreten
aus dem Nebel als vielmehr auch nur wieder eine Beschreibung derselben
zu geben, hat diese doch ebenfalls mit dem Lesen (und also auch mit dem
Geschriebenen und dem Schreiben) zu tun, wobei es sich allerdings nicht
um eine Leseerfahrung oder -empfindung handelt, die man allgemein ein
«Lese-Erlebnis» im Sinne eines literarischen Lese-Erlebnisses mnennen



914 ZERBRECHEN DER WELT

konnte, sondern die wahrscheinlich eher als eine durch Lesen hervor-
gerufene Erschiitterung oder als erste Lese-Erschiitterung bezeichnet wer-
den miisste. ' '

Da ich, im Unterschied zu C. G. Jung, nicht sagen mdchte — oder ein-
fach nicht mehr oder noch nicht wieder sagen kann —, dass ich zu einem
ganz genau bestimmten Zeitpunkt und wahrend eines bis in jede Einzelheit
in der Erinnerung haften gebliebenen Ereignisses «aus dem Nebel heraus-
getreten» sei (und also dieses Bild, das einen doch an das plotzliche Her-
austreten aus einer Nebelwand denken ldsst, eigentlich gar nicht brauchen,
sondern eher von einem Verlassen des sich auflosenden Nebels sprechen
sollte), mochte ich auch die Datierung des Ereignisses, das ich als erste
Lese-Erschiitterung zu kennzeichnen versuchte und nun also auch einen
wichtigen Schritt auf dem Weg aus dem sich auflésenden Nebel nennen
konnte, mehr oder weniger offen lassen, ohne dabei aber verschweigen zu
wollen, dass dieses Ereignis in meinem Leben nicht so weit zuriickliegt wie
das in Jungs Leben der Fall gewesen zu sein scheint — also weder im elften,
noch etwa im zwolften Lebensjahr, sondern doch um einige Jahre spiter
stattgefunden hat —, obwohl man sich da auch wieder fragen kann, was man
in dieser Beziehung als «weit» bezeichnen will. Der Philosoph Gottfried
Wilhelm Leibniz, durch den die Philosophie des Rationalismus zu ithrem
Hohepunkt gelangte, soll — wenn ich mich recht erinnere — nach eigenen
Angaben, auf dem Dachboden oder in welcher passenden Umgebung auch
immer, schon mit sieben Jahren die schwierigsten Sachen nicht nur ge-
lesen, sondern anscheinend auch verstanden und somit wohl auch richtig-
gehend studiert haben — und wenn jemand hier einen ironischen Tonfall
herauszuhoren glaubt, so mochte ich diesem Eindruck nicht grundsatzlich
widersprechen, dabei aber weder den Philosophen Leibniz noch ‘sonst
irgend jemanden einer tiefgriindigen Liige bezichtigen, sondern héchstens auf
die Moglichkeit, dass man sich etwas vormachen konnte, hinweisen, und
mich selbst in der Folge davon keineswegs ausnehmen, denn wer mdochte
denn nicht schon gern grésser — und in einigen Féillen vielleicht sogar
noch grosser — erscheinen oder sein, als er es ist.

Dadurch, dass ich in diesem Zusammenhang und an dieser Stelle fiir meine
Person auf die Nennung eines Lebensjahres oder einer Jahreszahl sowie auch
auf die Nennung eines fiir das Ereignis passenden Ortes verzichte — handle
es sich dabei nun um den Dachboden oder den Keller, den Garten oder die
viterliche oder grossviterliche, wenn nicht gar, wie es bei mir zwar zu-
treffender wire, um die grossmiitterliche Bibliothek —, hoffe ich aber auch
zu verhindern, dass der falsche Eindruck oder das Missverstandnis ent-
stehen konnte, ich beabsichtige diesem Zeitpunkt oder diesem Ort irgend-



ZERBRECHEN DER WELT 915

eine Bedeutung fiir die Literatur- oder gar fiir die Kulturgeschichte der
Menschheit iiberhaupt zuzuschreiben; denn dafiir diirfte meine Ironie wie-
derum zu wenig weit gehen, und diirfte die Wirkung des Ereignisses fiir mich
doch zu tief und diirften die Folgen fiir das weitere Leben, und das Wei-
terleben iiberhaupt, doch zu schwerwiegend gewesen sein.

"~ Obwohl ich nur fiir mich selbst sprechen kann, glaube ich nicht, dass es
viele Biicher gibt, die eine solche Wirkung haben konnen, und dies braucht
so wenig als etwas Negatives angesehen zu werden wie die Wirkung, die sie
haben konnen; denn ich bin sowohl der Meinung, dass es zwar durchaus
moglich ist, durch diese Biicher frither oder spiter vernichtet zu werden,
als ich in ihnen daneben oder vielmehr gleichzeitig auch die Moglichkeit
enthalten sehe, dass sie einen aus dem Nebel hinausfiihren konnen — wobei
es dann, nachdem man den Nebel verlassen hat, aber natiirlich wieder
ebenso unsinnig wie gefdhrlich wire, sich nun der Sonne zu sehr ndhern
zu wollen. Dass es sich bei den Biichern, die eine solche zweischneidige
Wirkung haben k&nnen, denn auch vor allem um Biicher handeln diirfte,
die einen philosophischen Inhalt haben, diirfte deshalb weiter kaum erstaun-
lich sein und neben ihrer kleinen Zahl auch den Umstand erklédren, dass ihre
Wirkung im Leben eines Menschen — im Gegensatz zu der Wirkung von
literarischen Werken - friihestens zum Zeitpunkt, in dem man den Nebel
verldsst, oder nach diesem Zeitpunkt einsetzen kann. Oft kann nur schon
eines dieser Biicher geniigen, um eine Erschiitterung auszuldsen, die fiir das
weitere Leben — und ich mochte das hier nicht nur auf das Geistesleben
beschrianken — entscheidend und von keinem andern Buch mehr iibertroffen
werden kann; wobei ich nicht beurteilen mochte, inwieweit bei der kleinen
Zahl der Moglichkeiten hier der Zufall noch eine Rolle spielt oder spielen
kann und nicht ebensogut ein anderes dieser Werke als erstes diese kaum
mehr wiederholbare Wirkung haben konnte. Fiir mich hat es bis jetzt jeden-
falls nur ein solches Buch gegeben, das ist die Kritik der reinen Vernunft
des Kant aus Konigsberg.

Wenn ich nun zunichst gewisse Umstinde zu schildern versuche, die mit
der Lektiire dieses Buches zusammenhingen und seine Wirkung auf mich
vielleicht etwas erhellen konnen, so bin ich mir der Gefahr durchaus be-
wusst, auf diese Weise eine Einengung des von mir bisher absichtlich so un-
bestimmt wie moglich gehaltenen Zeitpunktes der Lektiire zu ermoglichen,
aber wenn man sich schon einmal entschlossen hat, etwas wie eine Er-
fahrung — und wenn diese auch nie an die Wirkung eines der erwdhnten
philosophischen Werke herankommen kann — vermitteln zu wollen, kommt
man wahrscheinlich nicht darum herum, auch ein Minimum an solchen An-
haltspunkten mitzuliefern.



916 ZERBRECHEN DER WELT

Den Namen Kants habe ich so, dass er mir zu einem bleibenden, mit
bestimmten Vorstellungen verbundenen Begriff wurde, vermutlich zum
erstenmal im Philosophieunterricht gehort, der im letzten Jahr im Gym-
nasium noch erteilt worden ist. Andere Namen, die erwdahnt und mit mehr
oder weniger bruchstiickhaften Gedanken in Verbindung gebracht worden
sind, waren Platon, Jaspers, Heidegger, Gabriel Marcel und Sartre, wih-
rend es bel einer Reihe weiterer Philosophen von der Antike bis zur Ge-
genwart, wie das aus Zeitgriinden innerhalb eines Jahres gar nicht anders
denkbar ist, praktisch mit der Namenserwdhnung sein Bewenden haben
musste. Zu nennen wiren hier allerdings auch noch die Gespriche, die mein
damaliger Banknachbar und ich im Anschluss an das im Philosophie-
unterricht Behandelte oft noch miteinander gefiihrt haben, sowie dessen,
wenn auch nicht heimlich, so doch ausserhalb der Schule und freiwillig be-
triebene Lektiire von Kants Kritik der reinen Vernunft und dessen Versuche,
mir etwas von seinen dabei gemachten Erfahrungen zu vermitteln.

Mir selbst hat dieser Philosophieunterricht zunichst nur eine schlechte
Note bei der Maturitétspriifung in Physik eingebracht. Nachdem ich in der
Elektrizitdtslehre nicht iiber das Ohmsche Gesetz hinausgekommen war
und auch dieses wahrscheinlich nur dank einer Eselsbriicke mit dem schwei-
zerischen Urkantonsnamen URI zusammengebracht hatte, wollte mir der
Lehrer dadurch entgegenkommen, dass er mich iiber die Mechanik und
hier speziell iiber Krifteparallelogramme befragte. Aber auch da kam ich
schon sehr bald ins Stocken, und als der Lehrer, wie ich annehme und
annahm, immer noch in der Absicht, mir entgegenzukommen, Fragen an
mich richtete wie: «Warum gehen Sie ?», versuchte ich die Zeit statt fir die
physikalischen Aspekte der Frage fiir philosophierende Antworten zu niitzen
und mir iiber sie hinwegzuhelfen, indem ich zum Beispiel auf meinen vor-
handenen oder nicht vorhandenen Willen zum Gehen hinwies — und mir
dabei durchaus auch der Moglichkeit bewusst war, mit Hilfe meines Willens
aus der Priifung hinausgehen zu konnen, dies aber natiirlich nicht wagte —
oder indem ich die Frage auf die meiner Ansicht nach tiefergehende Frage,
warum wir leben, zuriickzufiihren versuchte. Schliesslich ging das Ganze so
weit, dass mir der Lehrer, der fiir solche Antworten, da er ja Physik- und
nicht Philosophielehrer war, verstindlicherweise kein Gehor hatte, um mich —
wie ich schon damals zu merken glaubte, aber wegen meiner ganz person-
lichen Betroffenheit gar nicht mehr wahrhaben wollte — wenigstens auf die
Schwerkraft und ihre Wirkung auf den Menschen hinzuweisen, die Frage
stellte: « Warum springen Sie eigentlich nicht aus dem Fenster?», was bei mir
allerdings noch einmal einen ganz anderen, weitertragenden und fiir mich
deshalb auch viel wichtigeren und mich unvergleichlich stirker beschif-
tigenden, nun ganz personlich-existentiellen Fragenkomplex ausloste, auf den



ZERBRECHEN DER WELT 917

ich, von der mir bis zum Aussersten brutal erscheinenden Fragestellung
wie gelahmt, kaum mehr etwas zu antworten imstande war.

Der Lehrer, der den Philosophieunterricht am Gymnasium erteilt hatte,
starb nur wenig mehr als ein Jahr, nachdem ich die Schule verlassen hatte,
in seinem sechsunddreissigsten Lebensjahr an akuter Leukdmie. In einem
Nachruf in der Zeitung hiess es unter anderem, dass seine Schiiler auch noch
nach der Maturitéit ratsuchend und weiterfragend zu ihm gekommen seien,
und dass sich die Soldaten seiner Kompanie zusammengetan hitten, um
ihrem kranken Kommandanten mit ihrem Blut zu helfen. Zum Schluss war
ein Wort Epiktets abgedruckt, das ihn in den letzten Wochen begleitet
habe und das von der stindigen Bereitschaft dessen, der auf einer Seefahrt
ein Schiff verldsst, auf den Ruf des Steuermannes auf dieses zuriickzu-
kehren, handelte. Der ehemalige Banknachbar, der in Physik, Mathematik
und Chemie besonders begabt gewesen war, hat Chemie zu studieren be-
gonnen, dann aber nach einigen Jahren, aus Griinden, tiber die weiter nichts
in Erfahrung zu bringen gewesen sei, Selbstmord begangen.

Das, was ich erlebte, als ich dann meinerseits die Kritik der reinen Ver-
nunft las, konnte man vielleicht mit dem Erschrecken vergleichen, das man
erleben koénnte, wenn man beim Verlassen des sich auflésenden Nebels
plotzlich bemerken wiirde, dass die Landschaft, durch die man sich bewegt,
eine Moorlandschaft und der Weg, den man bisher mit einer unerklar-
lichen Sicherheit — wie man sie etwa Schlafwandlern zuschreibt — gegangen
war, trotz des Auflosens des Nebels nicht besser als zuvor zu erkennen ist:
iiberall kann fester Boden sein, mit jedem Schritt kann einem dieser aber
auch entzogen werden. Obwohl ich mich zuvor schon oft gefiirchtet oder ge-
angstigt hatte und ich zudem glaube, dass die Angst ebenso uniiberwindlich
wie die menschliche Existenz selber ist, scheint es mir in der Erinnerung so,
als ob die Angst, die ich damals verspiirt habe, zum erstenmal keine ge-
fiihlsmassige Angst, sondern eine auf einer Erkenntnis basierende Angst ge-
wesen ist — auf einer Erkenntnis, die auch durch weitere oder andere Er-
kenntnisse nicht mehr abgebaut werden zu konnen scheint, da es sich dabei
um eine Erkenntnis handelt, die nicht nur das Erkennen selbst, sondern
auch dessen Grenze betrifft, iiber die hinaus es keine weitere Erkenntnis
oder jedenfalls keine weitere Erkenntnis, die Allgemeingiiltigkeit beansprucht
oder allgemeingiiltig zu nennen wire, mehr geben kann, und die mich durch
das sich nun als nur scheinbar herausstellende Gewohntsein an Biicher nur
noch unvermittelter und iiberraschender getroffen hat.

Dass es in Kants Hauptwerk um eine Erkenntnis iiber die Erkenntnis,
um eine Selbst-Erkenntnis der Erkenntnis also geht, ist ja bekanntlich schon
dem Titel, den er diesem gegeben hat, zu entnehmen, der nicht nur aus-



918 ZERBRECHEN DER WELT

sagt, dass die von Kant beabsichtigte Kritik oder Beurteilung durch die Ver-
nunft zustande kommen, sondern auch, dass die Kritik oder Beurteilung die
Vernunft betreffen soll. Vor Kant hat man zwei Arten von Urteilen als mdg-
liche Abschliisse von Erkenntnisprozessen unterschieden: erstens die analyti-
schen Urteile, die zugleich a priori, also von der Erfahrung oder Wahr-
nehmung unabhéngig, rein begrifflich, aus Vernunftgriinden erschlossen,
allein durch Denken gewonnen und somit auch notwendig und allgemein-
giiltig waren ; und zweitens die synthetischen Urteile, die zugleich a posteriori,
also nachtréglich aus der Wahrnehmung oder Erfahrung aus dem Bereich
der Wirklichkeit gewonnen, und somit nicht notwendige oder allgemein-
giltige, sondern zufillige Urteile waren. Eines der oft genannten Bei-
spiele fiir ein analytisches Urteil wire der Satz: « Die Kugel ist rund », wah-
rend der Satz: «Die Kugel ist silbern» ein Beispiel fiir ein synthetisches
Urteil wére. Die Neuerung, die Kant einfithrte und von der man sagen
kann, dass sie in der Philosophiegeschichte als ein absolutes Novum zihlte,
waren die synthetischen Urteile a priori, das sind also Urteile, die zwar
nicht blosse Denkurteile sind, sondern sich auf die Wirklichkeit beziehen,
gleichzeitig aber, ohne dass die zugrunde liegenden Wahrnehmungen oder
Erfahrungen gemacht werden miissen, zustande kommen, also auch not-
wendig sein sollen.

Die Grundfrage, die sich Kant in der Kritik der reinen Vernunft ge-
stellt hatte, war: «Wie sind synthetische Urteile a priori mé6glich?», und
wenn ich jetzt schreiben kann, dass Kant von der Tatsache, dass es solche
Urteile a priori geben soll, selber furchtbar iiberrascht gewesen sein muss,
und dass er sich deshalb diese Frage sehr existentiell gestellt hat, so dass man
sie als seine Grundfrage liberhaupt bezeichnen kann, dann muss ich — wenn
ich damit auch nicht sagen will, dass es mir gleich gegangen sei — dem jetzt
hinzufiigen, dass ich diese Tatsache — in der Formulierung Kants — bei der
ersten Lektiire auch nur mit Bestiirzung habe zur Kenntnis nehmen kénnen.

Denn da die synthetischen Urteile a priori, wenn man annimmt, dass es
sie gibt, fiir die gesamte Natur, und innerhalb dieser fiir alles Allgemein-
giiltige, fiir alles, was von allgemeinen Gesetzen bestimmt ist, gilt, muss alles
Allgemeingiiltige oder alles Allgemeine in der Natur auch notwendig — so
und nicht anders — sein; und wenn es in allem, was in der Natur von all-
gemeinen Gesetzen bestimmt ist — und dazu gehort ja auch der Mensch —,
eine strenge Notwendigkeit gibt, dann gibt es darin keine Freiheit,; und wenn
es darin keine Freiheit gibt, wenn alles, was geschieht, notwendig und also
vorausbestimmt und nicht anders mdéglich ist, dann gibt es auch fiir den
Menschen keine Freiheit; und wenn es fiir den Menschen keine Freiheit
gibt, wozu ist dieser dann mit seinem Geist versehen? Dass es eine Not-
wendigkeit in bezug auf die Wirklichkeit geben sollte — dass ich also eine



ZERBRECHEN DER WELT 919

Erfahrungserkenntnis haben sollte, die fiir die Wirklichkeit gilt und not-
wendig und allgemeingiiltig und also, wenn auch je im speziellen Fall, nicht
anders denkbar sein soll; und dass die Folge davon wire, dass alles, was in
mir und mit mir geschieht, notwendig und von mir, je im speziellen Fall
und trotz anderer Md&glichkeiten, nicht anders, als ich es tue, beeinflussbar
geschieht; so dass es also so wire, dass ich mein Leben, das ich zwar
ohnehin nur in einer Weise, und zwar jeweilen eben immer nur in der, wie
ich es tue, leben kann, trotz der anderen Moglichkeiten auch gar nicht an-
ders hitte hinter mich bringen kénnen, da ich mich gar nicht fiir eine an-
dere Moglichkeit hitte entscheiden kénnen —, das schien mir nicht nur ein
Mysterium, sondern auch etwas hochst Beklemmendes, um nicht zu sagen
Verstérendes zu sein.

(Als Zwischenbemerkung wére hier vielleicht noch die Frage zu erwiahnen,
die ich mir stellte, als ich erfuhr, dass Kant, von dem ich wusste, dass er auch
gelernter Physiker gewesen war, sehr frith die Physik von Newton kennen-
gelernt hatte, und dass man heute einer Meinung sei, dass man die New-
tonsche Physik philosophisch nur verstehen kann, wenn man annimmt, dass
es synthetische Urteile a priori gibt; die Frage namlich: ob ich, wenn ich
schon damals etwas von dem Kant gehort oder gewusst hitte, die Physik,
die am Gymnasium unterrichtet worden ist, nicht vielleicht etwas besser ver-
standen hétte oder hétte verstehen konnen — aber Physik und Philosophie
wurden eben, wie gesagt, nicht vom gleichen Lehrer und auch nicht zur
gleichen Zeit und nicht von der gleichen Altersstufe an unterrichtet und von
Kant und dessen Erkenntnistheorie habe ich im Physikunterricht nie etwas
gehort. So habe ich denn meine Physikkenntnisse auch nicht erweitert, als
ich mit Kant sah, dass man die Newtonsche Physik niemals hat induzieren,
also niemals induktiv — vom besonderen Einzelfall auf das Allgemeine, Ge-
setzmdéssige schliessend — aus Beobachtungen hat gewinnen kénnen, und als
ich wusste, dass Kant deshalb die Theorie der synthetischen Urteile a priori
aufgestellt hatte, und ich habe es bis heute nicht getan, auch wenn ich es
mir ein paarmal vorgenommen habe.)

Von dieser seiner Erkenntnis aus, dass es synthetische Urteile a priori gibt,
hat nun Kant seinen sogenannten transzendentalen Idealismus aufstellen miis-
sen: eine idealistische Erkenntnistheorie, die besagt, dass die Erkenntnis
nicht ein vorgegebenes Wirkliches erfasst, sondern dass durch die Erkenntnis
der Gegenstand der Erkenntnis konstruiert wird. Dass wir also alles, was wir
in der Natur erkennen kénnen, nur in der Weise, in der unsere Erkenntnis
funktioniert, als das, was es ist, erkennen konnen, und dass wir dariiber,
also iiber die Art unserer Erkenntnis hinaus, wenn wir nicht annehmen
wollen, dass es ausserhalb des menschlichen Bewusstseins keine Realitat gibt,
von einem Ding, also von dem, was gegeben ist, nichts sagen konnen, das



920 ZERBRECHEN DER WELT

als Erkenntnis Geltung haben kénnte. Das, was gegeben ist, ist also nicht der
Gegenstand der Erkenntnis, sondern irgend etwas Chaotisches, in der Sinn-
lichkeit Gegebenes, und der Gegenstand der Erkenntnis wird erst darch die
Erkenntnis, also durch die Anschauungsformen und die Denkformen, er-
zeugt. Und daraus folgt, notwendigerweise, dass die Naturwissenschaft — und
das war fir Kant die einzigmdogliche Wissenschaft — auf den Bereich der
Erscheinungen beschrankt ist, und dass sie das wahre Sein, das Ding an sich,
nicht erkennen kann. Nur was der Verstand konstruiert, was das Subjekt
konstruiert, ist erkennbar, das wahre Sein ist nicht erkennbar — zusammen-
gefasst in der beriihmten These: Der Verstand schreibt der Natur die Ge-
setze vor.

Wenn wir aber das wahre Sein nicht erkennen kénnen, dann folgt dar-
aus auch, dass es im wahren Sein fiir uns keine Zwecke und keine richtige
Entwicklung geben kann — und dass eine solche Erkenntnis, dass es also nur
Zwecke und Entwicklungen gibt, die wir selber in das Geschehen hinein-
legen oder aus diesem herauslesen, fiir einen jungen Menschen, wenn er ihr
zum erstenmal begegnet und ihre Bedeutung und Tragweite plétzlich vor
sich sieht, eine Erschiitterung bedeuten kann, diirfte weiter nicht schwer vor-
stellbar sein. Mich hat diese Erkenntnis — und aus all dem, was ich bisher ge-
sagt habe, darf man schliessen, dass ich ihr als junger Mensch, wenn auch
nicht als wie junger Mensch begegnet bin — jedenfalls sehr stark erschiittert
und bis heute nicht mehr verlassen, und so wie mich diese Erkenntnis nicht
mehr verlassen hat, spiire ich auch heute noch die Folgen der Erschiitte-
rung, die diese in mir ausgel6st hat. Wenn man eine solche Erkenntnis nicht
mehr idealisiert, sie also nicht mehr verschonert, wie Kant das noch getan
hat, und wenn man zu ihr nur noch sagen kann: so ist es, dann ist das
nicht viel — hochstens eine Quelle des Nihilismus.

In spiter — wenn auch nicht spatester — und in eher zufilliger als in ab-
sichtsvoller, unbedingt verfolgter Beobachtung der Ereignisse, die sich seit
der Verdffentlichung der Kritik der reinen Vernunft zugetragen haben, habe
ich im Kleist aus Berlin, dessen wohl wichtigstes Werk nicht zufallig der
Aufsatz Uber das Marionettentheater sein diirfte, ein Beispiel dafiir gefun-
den, wozu eine solche Erschiitterung im dussersten Fall fahig ist, und wie ein
Mensch und denkender Charakter zwar nicht der Unmenge der jemals ge-
schriebenen Biicher verfallt und schliesslich von diesen vernichtet wird, aber
wie ein Buch und eine Erkenntnis den Ausschlag fiir die Vernichtung eines
Menschen geben kénnen. Denn bei Kleist war es natiirlich nicht so, dass ihn
ein Buch und eine Erkenntnis allein hitten vernichten konnen, sondern
dass, wie in allen solchen Fillen, sicher zuerst einmal seine eigene Sorge,
worunter die Franzdsische Revolution und sein besonderes Verhiltnis zu den



ZERBRECHEN DER WELT 921

Frauen, dagewesen ist, und dass ihm die Theorie Kants nur noch den letzten
Anstoss dazu gegeben hat, zu sagen: es hat also wirklich keinen Sinn, und
daraus die Konsequenz zu ziehen. Eine andere Meinung, die das aber nicht
ausschliesst, sondern sich damit gut verbinden lasst, ist, dass Kleists Er-
schiitterung durch die Kritik der Urteilskraft hervorgerufen worden sei, in
der Kant sagt, dass es an sich keine Zwecke, keine Ziele gebe, und dass
alles, zwar nicht subjektiv in dem Sinne sei, dass jeder von uns x-beliebig den
Zweck setze, aber dass der Mensch, also die Gattung Menschheit, die
Zwecke setze; dass es unabhidngig vom Menschen keine Zwecke gebe, und
dass man, wenn man die Natur, also etwa das Lebewesen, einen Hund, als
ein zweckbestimmtes Wesen betrachte, nur so tun konne, als ob er Zwecke
verfolgen wiirde, als ob die Natur Zwecke verfolgen wiirde. Es gibt viele
Leute, die in Kant nur das Positive, die praktische Vernunft und den kate-
gorischen Imperativ, sehen. Fiir mich, der ich nur die Konsequenz sehen
kann, die die Méglichkeit einer Erkenntnis der Wahrheit ausschliesst, kommt
dies einer Art Flucht vor dem Ergebnis der Kritik der reinen Vernunft gleich,
aber dariiber habe ich schon an einer anderen Stelle einmal etwas ge-
schrieben und mochte das nicht mehr tun. Wobei es sicher auch bei mir $o
war, dass zuerst einmal das dagewesen ist, was ich als junger, wenn auch
nicht mehr ganz junger Mensch, bis dahin, und vor allem seit ich den Nebel
zu verlassen im Begriffe schien, erlebt hatte. Dariiber, iiber das, was man
also die Bedingungen nennen koénnte, die die Erschiitterung erméglicht
haben, mdéchte ich mich hier allerdings auch nicht dussern, obwohl ich dies
auch an anderen Stellen noch nicht, oder jedenfalls nur indirekt und in an-
derer Form, getan habe; zumal ich glaube, dass es sich dabei nicht um
notwendige, sondern im besten Fall um hinreichende Bedingungen handelt.

Das, was die Erschiitterung bei mir bewirkte, war aber, dass die Welt,
die ich bisher nur als etwas selbstverstindlich Gegebenes erlebt hatte, mit
einem Mal in zwei Teile zerbrach — und fiir den Moment des Zerbrechens
kénnte man sich das auch durchaus bildlich vorstellen, so wie wenn einem
in einem Moor bei einem Erdbeben der Boden und die Erde, auf denen
man steht, zwischen den Fiissen auseinander zu brechen beginnen wiirden,
und man sich, um nicht in die Leere der sich auftuenden Spalte zu stiirzen,
fiir eine der beiden Seiten oder der beiden durch das Beben nun entstehen-
den Halften entscheiden miisste, es aber einfach nicht kénnte, und deshalb,
wie die Erde selbst, auch in zwei Teile zerrissen wiirde. Nicht bildlich ge-
sprochen, zerbricht die Welt in zwei Bereiche: in das wahre Sein und in
jenes Sein, das man zwar erkennt und wissenschaftlich, und auch in der
Praxis durch die Technik, beherrscht, das aber nur Erscheinung und also
eigentlich nichts ist.

Wenn ich mich in mich besinne, ist auf der einen Seite alles, was mich



922 ZERBRECHEN DER WELT

so umgibt, die ganze Natur, pl6tzlich nur noch Schein, ist alles in ihr plotz-
lich nur noch mit Scheinwerten versehen, ist alles nur noch 7and, und in die-
sem Bereich der Erscheinungen tue ich zwar alles aus bestimmten, aber
von mir nur insofern bestimmten Griinden, als ich unter all den Méglich-
keiten, die zu bestehen scheinen, ohnehin nur diese Moglichkeit haben
wiirde und also auch habe, bin also in meiner Handlungsweise nicht frei
und also nicht das, was man unter einem freien Menschen verstehen wiirde,
sondern eher einer Marionette ahnlich. Auf der anderen Seite ist da nun
plotzlich das wahre Sein, das meiner Erkenntnis zwar verschlossen, das aber
trotzdem das ist, dem ich dadurch, dass ich durch meinen Geist frei und in
der Lage bin, dem kategorischen Imperativ und der Pflicht Geniige zu tun,
leben kann und muss. Zwar schreckt mich auf der einen Seite die Unfreiheit
sicher ab, aber auf der anderen Seite ist mir durch die Tatsache, dass durch
den kategorischen Imperativ und die Pflicht nichts festgelegt ist, sondern
dass man alles in iAn hineinlegen oder in ihrem Namen rechtfertigen kann,
auch die Freiheit nicht ganz geheuer. Das Schrecklichste an der ganzen
Sache aber ist, dass ich stindig zwischen diesen beiden Seiten hin- und her-
gerissen bin, beziehungsweise zwischen ihnen hin- und herpendle, ohne mich
fiir die eine oder die andere endgiiltig entscheiden zu kénnen, und mich so in
einer standigen Zerrissenheit befinde, die — auch wenn ich, wann immer es
geht, eine Handlung aus Neigung einer Handlung aus Pflicht vorzuziehen
versuche — oft beinahe unertriglich wird.

Wenn es eine Erkenntnis in der Gewissheit gébe, dass die Welt nicht zer-
brechen kann und also nur auf eine Weise beschaffen ist, und wenn dies
auch die Erkenntnis ware, dass es in der Natur eine strenge Notwendigkeit
und fiir den Menschen keine Freiheit giabe, so wire das, obwohl schlimm
genug, doch nicht so schlimm wie diese Zerrissenheit, da einem keine an-
dere Moglichkeit bliebe, als sich damit abzufinden, und da man sich deshalb
auch damit abfinden konnte. Wenn man aber einmal erkannt und erlebt
hat, dass und wie die Welt zerbricht, dann lasst einen dieser Zwiespalt nicht
mehr los, und dann hat man stindig diesen Bruch, diese Kluft vor Augen:
Man kann dann schon so tun, als ob man vollstindig frei wéare, und sich
fiir einen Moment sogar fiir diese Seite entscheiden und sagen, man ist frei,
und so eine Handlung begehen; aber kaum hat man sie getan und ist sie
nicht mehr riickgéngig zu machen, wird man sich wieder fragen, warum man
sie getan hat, und nach Griinden und Motiven suchen. Man weiss, dass
man, auch wenn man sich sagt, dass man frei ist, nicht einfach und immer
alles tun kann, wozu man eine Neigung oder eine Lust verspiirt, sondern
dass man, auch wenn man etwas aus Neigung und nicht aus Pflicht tut, ver-
suchen muss, es verniinftig zu tun; aber wer sagt einem denn jeweilen, was
nun verniinftig ist, und ob, wenn man glaubt, wohl etwas aus Neigung,



ZERBRECHEN DER WELT 923

gleichzeitig aber auch etwas Verniinftiges getan zu haben, dies nicht doch
auch noch oder sogar ausschliesslich aus anderen als verniinftigen Griinden
geschehen ist? Und wer kann denn schon sagen, ob etwas, das sich als dus-
serst verniinftig oder doch als zumindest fiir niemanden — also auch fiir den,
der das sagt, oder wenn ich das bin, auch fir mich - schidlich anhért, sich
nicht frither oder spiter, und heutzutage wahrscheinlich eher frither als
spater, als doch schadlich und also mit einem Mal plétzlich als dusserst un-
verniinftig erweisen wird ?

Gewiss kann man heute sagen, dass man die synthetischen Urteile a
priori nicht oder nicht mehr braucht, aber erstens wird man zugeben
miissen, dass diese wenigstens ein festes Fundament gehabt haben, was
man vom wahren Sein und vom Ding an sich wohl nicht im gleichen
Sinne wird sagen konnen; dass es eine Sphédre der Moralitit und der
Sittlichkeit und der Freiheit gibt, ist nicht bewiesen, und wenn man sie
auch annimmt, so wird diese Annahme durch das, was tiglich in der Realitit
passiert, sehr schnell und immer wieder erschiittert. Und zweitens wird da-
durch, dass man sagt, man brauche die synthetischen Urteile a priori nicht,
das Zerbrechen der Welt nicht riickgingig gemacht, und der Bruch und die
Kluft und der Dualismus, zu dem diese gefuhrt haben, nicht aufgehoben:
Wenn es fiir mein Handeln Griinde gibt, die ausserhalb meiner selbst, also
in der Natur, liegen, dann bin ich nicht frei, und wenn ich frei bin, dann
gibt es fiir mein Handeln ausserhalb meiner selbst, also ausserhalb meines
Geistes, keine Griinde.

Wenn man bedenkt, dass Kant geglaubt hat, im besten Gewissen zu han-
deln und die Rettung zu bringen, und dabei, um im bereits gebrauchten
Bild zu bleiben, alles unterhéhlt und so das Einbrechen und Zerbrechen
der Welt herbeigefiihrt hat, dann kénnte man sich vorstellen, dass allein
schon die Mdéglichkeit einer solchen Diskrepanz in der Philosophie — dass
ein Mensch glaubt, das Gute zu tun, und dabei alles unterh6hlt — jemanden
davon abhalten konnte, sich zu sehr auf das philosophische Denken ein-
zulassen und sein Leben zu ausschliesslich auf dieses auszurichten. Fiir mich
war das, neben der Gefahr, durch das Anstossen an die Grenzen der philo-
sophisch méglichen Erkenntnis schliesslich sprachlos zu werden, und der
Gefahr, die dadurch fiir den Kopf und so fiir das Leben entstehen wiirde,
jedenfalls mit ein Grund, das begonnene Studium der Philosophie abzu-
brechen und mich der Dichtung zuzuwenden.



	Das Zerbrechen der Welt

