
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 10

Artikel: Kultur als Brücke

Autor: Bondy, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


902 BANKGEHEIMNIS OHNE MYTHOS

Man kann also diese Darlegungen mit der Feststellung abschliessen, dass das

Bankgeheimnis bei weitem kein starrer Begriff ist und dass der Gesetzgeber,
die Rechtsprechung und die schweizerische Regierung, ihrer Verantwortung
sowohl auf interner Ebene wie auf jener der internationalen Beziehungen
bewusst, potentiellem oder realem Missbrauch wirksam begegnet sind. Die
Gesetzesänderungen, welche vom Bundesrat vorgeschlagen worden sind,
gehen in diese Richtung. Gewisse Grenzen sollten jedoch nicht überschritten
werden. Deshalb ist es wichtig bei der Erhebung der Wehrsteuer, dass nur
dann vorgesehen wird, den Bankier von seiner Schweigepflicht zu entheben,
wenn ein Steuerbetrug vorliegt, und diese Möglichkeit nicht auf die einfache
Steuerhinterziehung auszuweiten. Was das internationale Gesetz über die
gegenseitige Rechtshilfe in Strafangelegenheiten betrifft, scheint die Zulassung

der gegenseitigen Rechtshilfe, wenn auch nur ausnahmsweise in
Steuerangelegenheiten, äusserst gefährlich. Auf beiden Gebieten müssen die
Missbräuche verfolgt werden und nicht das Prinzip der Schweigepflicht. Die
Bedeutung des Bankgeheimnisses zu stark einschränken zu wollen, würde heissen,

das Recht auf individuelle Freiheiten, wie wir es heute verstehen, seines

Sinnes zu entleeren.

François Bondy

Kultur als Brücke

In Washington fand im Oktober eine von langer Hand geplante
internationale Konferenz statt - «Die US in der Welt». Gäste aus allen
Kontinenten sollten im Gespräch mit Amerikanern zeigen, was das Bestehen
der US für die restliche Welt bedeutet hat. Das reichte von der Forschung
über das Betriebsklima und die Wohlfahrtspolitik bis zu Film, Comics
und Jazz. In welchem Sinn und welchem Mass hatten die US den Charakter
eines Modells, eines nachahmenswerten Vorbilds (etwa in Hinsicht auf
Föderalismus, Assimilierung von Neubürgern usw.) Inwiefern führte die Macht
der US zu Ausstrahlung und Nachahmung? Inwiefern hat amerikanische
Kultur nebst Subkulturen und Lebensstil andere Kulturen, Konsumgewohnheiten

und Sensibilitäten verändert? Inwieweit bleiben die US ein
unvergleichbarer Sonderfall oder sind umgekehrt ein Beispiel beziehungsweise -
ob gewünscht oder nicht - das Bild der Zukunft aller anderen Gesell-



KULTUR ALS BRÜCKE 903

Schäften? Inwieweit hat sich die Abneigung, Ablehnung und Furcht vor
dieser Macht in einem Antiamerikanismus ausgedrückt, dessen Vokabular
und Ausdrucksform selber in Amerika - wenngleich von «Rebellen» -
geprägt wurde

Insgesamt politisch, institutionell, kulturell, soziologisch ein faszinierender

Themenkreis. Drei Stiftungen - darunter die Smithsonian Institution -
hatten diese Tagung offenbar als den Import eines «Kollektiv-Tocqueville»
konzipiert, was mindestens bewies, dass das Interesse der Amerikaner am
Urteil von Fremden über ihre Gesellschaft noch immer weit grösser bleibt,
als das bei anderen Völkern der Fall ist. Trotz des Aufwandes ist diese

Konferenz, deren drei Arbeitsgruppen gleichzeitig tagten, keine intellektuelle
Krönung des Bicentennials gewesen, sondern bis auf wenige Ausnahmen
wie die Diskussion über Jazz eher unergiebig. Zu lernen war hier nur, wie

gefährlich die grossen allumfassenden Themen sind.
Ausserhalb der Konferenzsäle bot allerdings Washington DC viel Anlass

zu Überlegungen. Das neue «Air and Space Museum» zum Beispiel, das
weder in der Grosszügigkeit seiner Anlage noch mit seinen Exponaten in
Europa denkbar wäre - vielleicht nicht einmal in Moskau - und eine
schier erdrückende technologische Distanz zwischen «ihnen» und «uns»,
eine eigentliche Kluft vor Augen führt. Adrien Turel hat 1950 ein Buch
veröffentlicht unter dem Titel « Russlands und Amerikas Wettlauf zur
Eroberung des Jenseits» und vorausgesagt, dass beim Vordringen in den Raum
das alte Europa nicht mehr dabei sein würde. Den Besucher dieses Museums
konnte nicht überraschen, dass die US diesmal bei den wissenschaftlichen
Nobelpreisen - vom literarischen ist noch gesondert die Rede - alle Lose

gezogen hat, ohne dass irgendwer, ausgenommen die kommunistische
L'Humanité, diese Entscheidungen als tendenziös kritisiert hätte.

Gleich daneben das vor zwei Jahren eröffnete Hirschhorn-Museum, mit
dem ein im Zarenreich geborener Uranmillionär und Sammler sich ein Denkmal

gesetzt hat, und wo bis zum 20. Oktober eine ungewöhnliche
Ausstellung zu besichtigen war: «The golden door» mit Lebenszeugnissen und
Werken vieler der berühmtesten amerikanischen Künstler unserer Zeit,
wodurch der Beitrag von Immigranten an der amerikanischen Kultur
nachgewiesen wurde. Darunter Deutsche wie Josef Albers, Walter Gropius, Ludwig

Mies van der Rohe, Hans Richter, Osteuropäer von Ben Shan zu
Saul Steinberg, aber auch Willem de Koening, der repräsentativste Maler
einer typisch amerikanischen Schule, und Marcel Duchamp, der schon 1915

aus Frankreich eingewandert ist. Kommentar im Katalog:

"Without the ideas, insights and confidence which these artists-immigrants imparted,
the young American art in the second half of this century would have been very different,

if not impossible."



904 KULTUR ALS BRÜCKE

Noch eine dritte Ausstellung in Washington - in der National Portrait
Galery - passte zum Thema der Kulturverbindung. Ihr Titel: «Abroad in
America, visitors to the New Nation 1776-1914» mit reichem Material
von Lithographien, Photographien usw. So beginnt Marc Pachters
Einführung zum Katalog:

America was the China of the nineteenth century - described, analysed, promoted and
attacked in virtually every nation struggling to come to terms with new social and
political forces. Sure of her destiny she commanded international attention."

Und der letzte Absatz :

"As the twentieth century progressed, liberals in increasing numbers turned away
from America toward newer experiments which satisfied need for structure and ideology.
When, in 1919, a traveler announced that he had 'seen the future and it works', he was,
significantly an American, the journalist Lincoln Steffens, abroad in the Soviet Union.
Yet if America had lost her appeal to visionaries, she has nonetheless come to dominate
the modern age. It is unnecessary to travel to the United States to witness the effects of
technology, of uncontrolled growth and of mass-based prosperity. We are no longer seen
as the hope of the world; we have become its reality."

Gerade der Gegensatz zwischen dem Schluss, nach welchem die Welt
nunmehr ohnehin durchamerikanisiert wäre, und dem «Air and Space Museum»,
dessen Besuch zu ganz anderen Ansichten führen kann, ist von Interesse.
Amerikanische Intellektuelle rücken ab von der traditionellen Meinung eines

amerikanischen «exceptionalism» als von einem überholten pharisäischen
Vorurteil, während ein Europäer immer noch Beweise für diesen
«exceptionalism» oder doch für einen immer noch vorhandenen Abstand zu
finden meint.

Der Beitrag der Immigranten

Spielt es für die gegenwärtigen und die künftigen Beziehungen zwischen
den USA und den Europäern eine wesentliche Rolle, dass Immigranten
in der Entwicklung der Wissenschaft und in allen Bereichen der Kultur
der USA einen Beitrag geleistet haben, der nicht wegzudenken ist? Über
diesen Beitrag gibt es zahlreiche Veröffentlichungen, darunter Erinnerungen

von Leo Szilard, und ein Werk von Laura Fermi. Was von hier
gesehen «Auszug des Geistes» genannt werden konnte - darunter ein
Viertel der damaligen mitteleuropäischen Nobelpreisträger - wurde von
den USA entsprechend als «Einzug des Geistes» bewillkommnet. Man findet

eine frappierende Aufzählung in «Zweihundert Jahre deutsch-amerikanische

Beziehung» im Heinz-Moss-Verlag, München 1975, auf S. 53. Dort
sind Forscher, Schriftsteller und Künstler, die zwischen 1933 und 1941
veranlasst waren als Flüchtlinge in die USA einzuwandern, genannt, unter



KULTUR ALS BRÜCKE 905

ihnen für das Jahr 1935: die Physiker Hans A. Bethe, Wolfgang Pauli,
Edward Teller, der Philosoph Rudolf Carnap, der Komponist Kurt Weill ;

im Jahr 1938: der Regisseur Max Reinhardt, der Architekt Mies van der
Rohe, der Philosoph Ernst Bloch, die Schriftsteller Thomas Mann,
Hermann Broch, ferner Leo Strauss, Eric Vögelin, Karl W. Deutsch, die das

politische Denken in Amerika so stark beeinflusst haben; für das Jahr
1940 die Psychologen Charlotte und Karl Bühler, die Schriftsteller Heinrich
Mann, Alfred Döblin, der Komponist Paul Hindemith, der Historiker Paul
Rothfels; und 1941: Max Ernst, Bertolt Brecht, Hannah Arendt. Das sind
nur einige unter vielen Hunderten relevanter Namen. Diese Flucht von
Intellektuellen nach Amerika fand statt in einer Zeit strengster Beschränkung
einer Immigration, die damals vielen Zehntausenden nicht wie sonst eine

Aufstiegschance, sondern die Lebensrettung bedeutet hätte.
War ursprünglich und insbesondere zwischen 1880 und 1914 die Immigration

das Ziel der Unterschichten, vor allem aus Süd- und Osteuropa, und
damit ein Massenphänomen, so war sie in den Jahren des Dritten Reichs
vor allem die Rettung geistiger Eliten durch besondere Aktionen. Erst viel
später sind die Beschränkungen der Einwanderung wieder aufgehoben worden,

und zwar fortan auch für aussereuropäische nichtweisse Immigranten.

Das hat sich nicht nur für lateinamerikanische Landarbeiter ausgewirkt,

sondern für Tausende von Ärzten namentlich aus Entwicklungsländern

wie den Philippinen. Ohne sie wäre die Versorgung der USA
mit Ärzten durchaus unzulänglich. So hat der «brain drain», wie man ihn
nunmehr nannte, nicht nur die Prominentesten erfasst, sondern notwendige

Berufe mit aufwendiger Ausbildung. Diese Einwanderung ist von den
US her gesehen nicht Grosszügigkeit, sondern Notwendigkeit und im
gewissen Mass ein Beitrag armer Länder am Wohlergehen des reichsten Landes.

Der Unterschied zur Anziehung von Fremdarbeitern in europäische
Länder besteht nicht darin, dass auch «Elite-Berufe» in Amerika
Einwanderern offen sind, sondern dass dort von der Einwanderung zur
Einbürgerung die Etappen vorhersehbar sind, was für Europa nicht gilt.

Schmelztiegel: dieses Wort wird heute nur noch kritisch gebraucht, weil
sich die Aufmerksamkeit ganz auf den Zusammenhalt einzelner Gruppen
und «Stämme» richtet, auf die «ethnics». Vor mehr als einem halben
Jahrhundert verkündete der Südslawe Adamic, die USA seien eine «nation of
nations » oder gab der schon bekannten Formulierung einen Inhalt als Pionier
der «ethnics-Bewegung». Wenn nicht Schmelztiegel, sind die USA immerhin
ein Sammelbecken ohnegleichen. Die «wasps», weisse angelsächsische
Protestanten, einst Vorbild aller neuen Amerikaner, werden zur Minderheit
in einer Gesellschaft von Minderheiten und müssen noch - wer weiss? -
auf ihr besonderes «ethnic-Bewusstsein» pochen, wie bisher Italiener, Polen



906 KULTUR ALS BRÜCKE

und Slowaken. Nicht zuletzt aus diesem Grund wird eine Untersuchung,
in welchem Mass die Einwanderung eine amerikanisch-europäische
Gemeinsamkeit fördern kann, durch den Kosmopolitismus der neuen
Einwanderungspraxis überholt.

Gibt es dennoch diese Kulturgemeinschaft aufgrund einer traditionellen
Verbundenheit und einer besonderen Partnerschaft, worin kulturelle
Verwandtschaft und strategische Überlegung, geistige Nähe zu Europa und
Bedeutung dieses wirtschaftlich hochentwickelten Gebiets einander stützen
Bekanntlich gibt es von Amerika aus gesehen und in Amerika ein Europa,
das wir in unserem Kontinent nicht im gleichen Sinn erfahren. Wer
hätte nicht erlebt, wie sich in amerikanischen Hochschulen oder «think
tanks» Europäer vieler Länder treffen - neben Amerikanern, Japanern usw.,
während keine europäische Universität europäische Forscher sammelt?
Man mag beim Lunch im Faculty Club der Harvard-Universität bedeutende

Geister aus allen Teilen Ost- und Westeuropas antreffen - von Roman
Jakobson bis Victor Weisskopf -, wie das einst auch in Göttingen der Fall
sein mochte, aber heute nirgends in unserem Kontinent. Nicht nur weil die
US so viele bedeutende Personen angezogen haben, sondern weil es in
Europa keine europäisierten akademischen Orte gibt - ausgenommen
Cern in Genf, aber nur für Physiker, während die Anregung im
Interdisziplinären fehlt. Der Ethnologe Claude Lévi-Strauss hat berichtet, was
für ihn die Begegnung mit Jakobson bedeutet hat, dessen strukturali-
stische Methode er auf sein Arbeitsfeld übertragen hat. Wo sonst als in
Amerika hätte eine solche Begegnung stattfinden sollen

Keine « Überfremdung»

Die europäischen Intellektuellen waren eine grosse kulturelle Bereicherung

für Amerika und ein Ferment des Fortschritts, wie anderseits Amerika
eine Chance für diese Intellektuellen gewesen ist. Wird aber ihre Wirkung
ausschliesslich positiv gewertet? Man müsste da unterscheiden. So weit sie

an der wirtschaftlichen und militärischen Macht der USA mitgewirkt haben,
wird das allgemein anerkannt. Für einen Begriff wie «Überfremdung» ist
hier kein Raum. Anders verhält es sich bei jenen Bereichen, in denen um
Anschauungen, Doktrinen, Ideologien gekämpft wird. Hier wird seit langem
und neuerdings eher noch stärker mancher Protest laut gegen den Einzug
in das politische Denken des revolutionären, des doktrinären oder des

pessimistischen Geistes, der mit dem Mitteleuropa der zwanziger und dreissiger

Jahre verbunden wird. Populär wird diese Kritik in den eigentümlichen

Reportagen mit satirischem Humor von Tom Wolfe. Er verspottet



KULTUR ALS BRÜCKE 907

«die Attitüde des europäischen Künstlers und Denkers als einsames Genie
gegenüber dem Schutt einer untergehenden Welt». Vom Bauhaus über die
Psychoanalyse bis zu Herbert Marcuses Ideologie mokiert er sich darüber,
wie Amerikaner diesen fremden und hochmütigen Vorstellungen kritiklos
verfallen seien. Aber auch Zeitschriften vom ernsten intellektuellen Niveau
wehren sich gegen die Übertragung von «Weimar» auf amerikanische
Verhältnisse und die damit verbundenen Prophezeiungen über amerikanischen
Faschismus. Eine ideologische Phase ist in diesem Jahrzehnt zu Ende

gegangen - das sind kurzfristige Wandlungen, angesichts derer wir uns hüten
müssen, jeweils das Ende eines Zeitalters zu verkünden. Doch wird gerade
in dieser nichtideologischen Zeit die Kritik an importierten Doktrinen und
Denkweisen artikulierter. Das kann sich auf der Ebene der eigentlich
intellektuellen Auseinandersetzung abspielen, zum Beispiel in der Kritik in
«Review of Politics» und in «Commentary» an Hannah Arendts
faszinierender aber auch verwirrender Vermischung von Konservativismus und
Anarchismus. Es kann sich aber auch mit einer dumpfen Revolte gegen das

Intellektuelle als solches verbinden.
Zu untersuchen wäre die Beziehung dieses Misstrauens gegenüber den

Doktrinen zur neuen Welle einer «Erweckungsreligiosität», deren
traditionell antiintellektualistische Komponente nicht unterschätzt werden darf
(vgl. Richard Hofstadter «Anti-Intellectualism in American Life» 1962).
Immerhin sind Immigranten der dreissiger Jahre wie der Theologe Tillich,
der Soziologe Lazarsfeldt von solcher Kritik ausgenommen, weil sie, jeder auf
seine Weise, für Amerika prägend geworden sind, wie auf andere Art der
aus Rumänien stammende Saul Steinberg als der grosse graphische
Darsteller des amerikanischen Grossstädters gilt. So gibt es viele Fälle, in denen

Künstler, Denker, Schriftsteller, auch wenn sie in bereits reifem Alter
eingewandert sind, als Ausdruck und Mitschöpfer der amerikanischen Kultur
gelten. Als Beispiel für Schriftsteller seien hier zwei Polen genannt: der
Essayist Leopold Tyrmand, der Romancier Jerzy Kosinski. Wiederum ein
Vorgang, für den es in Europa nur wenig Parallelen gibt.

Wir dürfen beinahe ohne Paradox behaupten, dass die Amerikanisierung
zwar nicht die wünschenswerteste, aber die einzige wirklich vollzogene
Gemeinschaft europäischer Intellektueller werden konnte - viele Einzelfälle in
Europa ausgenommen, die aber daneben quantitativ kaum zählen. Es hat
auch damit zu tun, dass auf dem Gebiet der exakten Wissenschaften, der
Technologie, aber auch der «Geisteswissenschaften» - Geschichte, Soziologie,

Psychologie, Komparatistik usw. - engere Beziehungen zwischen

jeder einzelnen europäischen Nation und den USA vorhanden sind als

wechselseitig zwischen Europäern verschiedener Nationen. Alle Bemühungen

um den deutsch-französischen intellektuellen Dialog - es ist das nahe-



908 KULTUR ALS BRÜCKE

liegendste Beispiel - ändern nichts daran, dass in den beiden Nachbarländern

die englische Sprache, Amerikas wegen, die führende Zweitsprache
bleibt, wie sie die Lingua franca der Wissenschaft ist. Schon manche
Deutsche und Franzosen, die für ein geeintes Europa eintreten, haben sich
darüber - das hat einmal Raymond Aron bemerkt - auf englisch
unterhalten.

Wie « europäisch » ist Europa

Hinsichtlich unseres Themas darf festgestellt werden, dass diese
epischen menschlichen Beziehungen, die stets in Mehrzahl zu setzen sind, in
den meisten Fällen enger sind als zwischeneuropäische intellektuelle
Beziehungen zwischen verschiedenen Sprachgruppen. Nur für die Literatur
dürfte das nicht im gleichen Mass gelten, denn im deutschen Sprachbereich

werden viele ost- und nordeuropäische Schriftsteller gelesen, die
meist nicht nach Amerika gelangen, etwa der Schwede Lars Gustafsson, der
Pole Zbigniew Herbert. Im allgemeinen aber ist der Einfluss amerikanischer
Stilrichtungen und Werke auf die Europäer mächtiger als entsprechende
Einflüsse aus jeweils anderen europäischen Ländern. Welcher jüngere
europäische Künstler wäre in ganz Europa so bekannt wie Rauschenberg oder
Warhol?

Allerdings können sich die gleichen Einflüsse verschieden auswirken. Nehmen

wir als frappierendes Beispiel die amerikanische Romanliteratur. Für
den deutschen Bereich, insbesondere die Bundesrepublik, konnte festgestellt
werden :

«Amerikanische Romane fanden nach 1945 in Westdeutschland ein Rezeptionsklima,
das mit keiner anderen Konstellation in der literarischen Wirkungsgeschichte vergleichbar
ist. Nicht nur die materiellen, organisatorischen und politischen Gegebenheiten
waren optimal, auch die leserpsychologische Apperzeptionsbasis für die Aufnahme
amerikanischer Prosaepik darf ausgezeichnet genannt werden» (Rudolf Haas in «Nordamerikanische

Literatur im deutschen Sprachraum seit 1945», München 1975).

In Frankreich hingegen war in den gleichen Jahren starker Antiamerikanismus

aus verschiedenen Gründen bei Traditionalisten wie bei den
Linken zu bemerken und ein starkes Bewusstsein des Anspruches, im
Literarischen und im Künstlerischen selber auszustrahlen und nicht nur
angestrahlt zu werden. Dennoch ist die amerikanische Romanliteratur seit
William Faulkner in Frankreich stärker rezipiert worden als im deutschen
Sprachbereich. Sie wurde in den dreissiger Jahren zuerst von André
Malraux, dann von Jean-Paul Sartre gepriesen, und hat nach 1945 kritische
Wertungen veranlasst, die ihrerseits sehr einflussreich geworden sind (zum



KULTUR ALS BRÜCKE 909

Beispiel Claude Edmonde Magny «Das Zeitalter des amerikanischen
Romans») und hat auf die französische Romanliteratur selber stark gewirkt,
wie einst Edgar Allan Poe auf Baudelaire und Mallarmé. Hier sind also

spontan Beziehungen entstanden, die tiefer gingen als andere, die entschieden

gefördert wurden. Mit dieser Feststellung verbindet sich keine Kritik an
solcher sehr willkommenen Förderung. Nur ist wichtig und wohl auch erfreulich,

dass schliesslich nichts die spontane Wahlverwandtschaft und die
Freude der eigenen Entdeckung ersetzt.

Wie steht es mit dem neuerdings so bedeutenden Sektor der amerikanischen

Literatur, dessen Autoren Juden sind und Osteuropäer der zweiten
Generation? Diese Autoren, zu denen Philip Roth und Bernard Malamud,
auch Norman Mailer, vor allem Nobelpreisträger Saul Bellow gehören,
sind als problembewusste Grossstädter Vorläufer anderer Amerikaner, die
sich erst später verstädtern, und Ausdruck eines besonderen ironischen
intellektuell artikulierten Lebensgefühls, in dem Amerikaner anderer Herkunft
sich nunmehr erkennen. Dieser Aufstieg hat jetzt im Nobelpreis für Saul
Bellow seine internationale Anerkennung gefunden, was keinen amerikanischen

Intellektuellen und überhaupt Leser überrascht hat. Der Kosmopolitismus,

das aus begreiflichen Gründen oft schaudernde Interesse an Europa
macht diese Autoren zu den Fortsetzern der frühen philosophisch gebildeten

Romanciers Neuenglands von Hawthorne bis Melville, mehr als zu
Epigonen jener «Expatriates» wie Henry James, Ezra Pound, T. S. Eliot, die
in Europa blieben. Saul Bellow ist drei Jahre nach der Auswanderung
der Eltern aus Petersburg in Kanada auf die Welt gekommen und lebt
seit seinem neunten Jahr in Chicago. Mehr als andere hat Bellow Ideen in die
Romanliteratur eingeführt, und nicht nur wie Hemingway den Instinkt, das

«gut feeling» der Sache, die eines Kampfes wert ist. Der Roman als
ironische Ideenliteratur, wie er das einst für Voltaire gewesen ist, das könnte
grundsätzlich wiederum eine Brücke zwischen Amerika und Europa sein.

Doch sieht es so aus, als hätten diese Romanciers, die übrigens trotz
gemeinsamer Voraussetzungen nicht als literarische Gruppe gesehen werden
sollen, in Europa weniger Resonanz als einst Sinclair Lewis, Upton
Sinclair, Thomas Wolfe oder Hemingway und Steinbeck. Warum wohl? Der
literarische Umgang mit Ideen, die Darstellung des hellwachen, zögernden
Intellektuellen statt wie bisher des Tatmenschen konnte keine so grosse
Neugier hervorrufen. Nach Thomas Mann und Marcel Proust können
solche Bewusstseinsträger dem europäischen Leser nicht den Schock des

ganz anderen und dennoch für ihn Interessanten vermitteln. Vertrautheit
oder scheinbare Ähnlichkeit der Motive, das berührt weniger als der Kontrast.

Ausserdem schleichen sich gerade dort, wo man einander am
genauesten zu verstehen meint, manche neuen'Missverständnisse ein.



910 KULTUR ALS BRÜCKE

Jedenfalls enthält die amerikanische «Intelligentsia» heute ein beträchtliches

Stück Europa. Müssen wir da nicht an jenen Historiker und Polit-
wissenschaftler aus Harvard denken, der als Erwachsener eingewandert ist
und später als zweiter Mann im Staat der Adressat von Präsident Nixons
Abdankungsbrief war Da Staatssekretär Henry Kissinger am Ende seiner
Amtszeit steht, darf er historisch betrachtet werden. Was hat es für eine

amerikanisch-europäische Gemeinschaft bedeutet, dass ein europäischer
Intellektueller an so hervorragender Stelle tätig war? Zunächst ist
festzuhalten, dass für die Beziehung zwischen den US und Europa seit dem

Krieg zwei andere Staatssekretäre mehr bedeutet haben : General MarshaU
und Dean Acheson. Für General MarshaU war Europa ein «Objekt», dem

geholfen werden müsste, wieder «Subjekt» zu werden. Für Acheson war die
Partnerschaft mit dem Bewusstsein gemeinsamer Traditionen und Interessen

eng verbunden. Bei John Foster Dulles, der das Scheitern der Verteidigungsgemeinschaft

und damit der europäischen Bundesstaatsidee mit Bitterkeit
erlebte, verhält es sich anders. Kissinger erschien den Amerikanern oft sehr

«deutsch» in seinem Hang zu dozieren, über Geschichte zu philosophieren
und sich auf Spengler zu berufen. In der amerikanischen Rhetorik wird die
böse Geheimdiplomatie abgelehnt. Man brauchte dafür einen Fachmann aus

jenem Europa, das diese anrüchige, aber leider notwendige Form der Staatskunst

entwickelt hat - so konnte man, wenn nicht lesen, um so mehr
hören. Hatten nicht einst die Franzosen die Medici, Concini, Mazarin
«importiert», weil nur Italiener sich damals auf Staatskunst verstanden?
Der Staatsmann als Experte. In seiner Amtszeit ist Kissinger den
Europäern und den amerikanischen Juden nicht so verständnisvoll erschienen,
wie beide Gruppen es wegen seiner Herkunft erwartet hatten. Jeweils tauchte
die Vermutung auf, es handle sich um Komplexe und Uberkompensierung.
Nun werden seit Roosevelt Intellektuelle mit grossen Aufgaben der Administration

betraut wegen ihrer Kompetenz und nicht wegen ihrer Meinungen
und ihres Horizontes. Das gilt besonders für die beiden grossen «Macher»
Kennedy und Nixon, die ihrerseits grosse «Könner» suchten, ohne dass
dadurch die Gemeinschaft zwischen Völkern sonderlich gefördert wurde. Das
kann im intellektuellen Leben geschehen und gilt nicht für Intellektuelle im
Bereich der Macht. Die Zeit, in der die Staatsmänner selber Intellektuelle

höchsten Ranges waren, liegt um zweihundert Jahre zurück

Paradox des Amerikanismus

Emigration und Rückkehr. Das ist ein besonders wichtiger Ausgangspunkt.

FaUweise wäre zu untersuchen, inwiefern das Wirken
zurückgekehrter Professoren an einer Lockerung traditionell steifer Verhältnisse



KULTUR ALS BRÜCKE 911

beigetragen haben. Noch unter der Weimarer Republik gab es eine Kluft
zwischen Professoren und «Boheme-Intellektuellen», während nach 1945

etwa zwischen Professoren wie Höllerer oder Jens und Schriftstellern wie
Grass oder Johnson keine solchen Unterschiede bestehen. Bevor von den
Studenten aus jene Bewegung kam, die eindeutig amerikanische Ursprünge
hatte, war aus verschiedenen Ursachen, aber nicht ohne Zutun von
Rückkehrern, die Universität weniger feierlich geworden.

Bei den Studentenbewegungen begann es mit dem Funken, der von
Berkeley auf Westberlin übersprang. Mit «teach in», «sit in» und
Demonstrationen gegen den Vietnamkrieg war der politische Antiamerikanismus

identisch mit Ideen und Stimmungen der amerikanischen Jugend. Die
mindestens vorübergehend wichtige Rolle eines Herbert Marcuse bestätigte,
dass es hier europäisch-amerikanische Brücken gab.

Wir haben es mit zwei Arten von Wirkenden, zwei Formen von Wirkung
zu tun. Zweierlei Wirkende: einmal jene Emigranten, die nach Amerika
gingen, darunter für Deutschland 234 Vertreter der Wirtschafts- und
Sozialwissenschaften (s. René König «Studien zur Soziologie», Frankfurt 1971,
S. 103 ff.), und jene Emigranten, die zurückkehrten oder doch wieder
regelmässig in Europa dozierten. Dann aber Studenten und junge Dozenten,
die in die USA kamen und dort einen Lernstil und auch Lebensformen
aufnahmen. Zum Beispiel Ralf Dahrendorf, der in den US Werkstudent war
und später die neuen Wege der amerikanischen Soziologie vermittelte. In
Paris ging Raymond Aron, der einst die deutsche Soziologie vermittelt
hatte, dazu über, amerikanische Methoden bekannt zu machen. Junge
Soziologen und Historiker (Michel Crozier, François Furet) gingen auf
Monate, auch auf Jahre an amerikanische Institute. Diese Erfahrungen haben
sich wissenschaftlich ausgewirkt, aber auch eine Generation von Dozenten
ideologiekritisch gemacht. Die nach Alter und Erfahrung sehr unterschiedlichen

Gruppen der Rückkehrer und der jungen Akademiker, die Amerika
kennenlernten, haben komplementär im Sinn des Verständnisses gewirkt.

Schliesslich die beiden Wege der Amerikanisierung: das ist einesteils der
Lebensstil mit Formen des Konsums und mit Subkulturen, andererseits
Forschung, Literatur und Kunst. Gewiss, die Unterschiede mögen verschwimmen:

wohin gehören die «comics», wohin der Jazz? Die Subkulturen
haben besonders stark auf Osteuropa und die Sowjetunion gewirkt, wo sie

mit Nichtkonformismus und Generationsbewusstsein der Jugend zu tun
haben - man denke an die Hymne auf die Blue Jeans im bekannten
Stück des DDR-Autors Plenzdorf. In der akademischen Kultur ist der
Einfluss evident; an manchen Universitäten in Europa sind zum Beispiel die
Lehrbücher von Samuelson (in englischer Sprache) obligatorisch.

Ob die amerikanisch-europäische Verbindung sich auch politisch im Sinn



912 KULTUR ALS BRÜCKE

der Partnerschaft auswirkt? Ihr Ansporn ist nicht die völlige Einebnung
von Unterschieden - ist doch die institutionelle Eigenart der US, auf die
die europäischen Begriffe nicht passen, zwischen Watergate und dem Aufstieg

Carters sowie in der sozialpolitisch schöpferischen Rolle der Richter
seit einigen Jahren besonders deutlich! Es geht jedoch um die genaue
Kenntnis dieser Unterschiede, sowie dessen, was von der Sprache, der
Tradition, dem Freiheitsverständnis aus Gemeinsamkeiten bleiben oder werden.
Ob solche Gemeinsamkeiten im Singular als «Gemeinschaft» zu deuten
sind? Das ist eine Ermessensfrage. Unsere Aufgabe ist, die Unterschiede
und die Verwandtschaften, die Annäherungen und die Distanznahmen im
Blick auf die Grundwerte und die aktuellen Probleme zunächst einmal
klarer zu erfassen.

E. Y. Meyer

Das Zerbrechen der Welt

Zu den Anlässen, die mich dazu gebracht haben, vorsätzlich und hartnäk-
kiger, in einer sowohl formal wie auch denkerisch etwas anderen Art, als
ich das bisher getan hatte, wenn es auch sicher übertrieben wäre zu sagen :

bis in die Geburt, so doch bis weit in die Anfänge des Gedächtnisses zu-
rückzudringen zu versuchen, gehört eine Anthologie, zu der ich mein erstes
Lese-Erlebnis beisteuern sollte; ein Anlass also, der mich dazu gebracht hat,
mich auf einen kleinen Teilbereich eines Unternehmens einzulassen, dessen

Bedeutung, vor allem und noch ausgesprochener in einem grösseren Rahmen,

wohl kaum unterschätzt werden kann und das deshalb auch immer wieder

eine grosse Anziehungskraft auf mich ausgeübt hat und immer noch
ausübt, oder: das deshalb auch auf mich immer wieder eine grosse
Anziehungskraft ausgeübt hat und immer noch ausübt.

Wenn der Versuch, darüber - über mein erstes Lese-Erlebnis - zu schreiben,

bei mir aber trotzdem nur Erinnerungen wiedererweckt hat, von denen
ich nur ahnen, nicht aber bewusst wissen kann, dass oder ob sie mein Leben
in entscheidender Weise beeinflusst oder gar erschüttert haben, so glaube
ich nicht, dass das nur an mir und an meiner Art, mich zu erinnern, liegt.
Vielmehr dürfte es sich hier um eine aUgemeine Erscheinung handeln, wenn
sich das Erinnern nicht etwa im Rahmen einer Analyse abspielt. Dass ich


	Kultur als Brücke

