
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 9

Artikel: Zur Psychologie des Exils : eine Deutung der Gestalt Dantes bei C.F.
Meyer

Autor: Pfanner, Helmut F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut F. Pfanner

Zur Psychologie des Exils
Eine Deutung der Gestalt Dantes bei C. F. Meyer

In seiner Novelle « Die Hochzeit des Mönchs » 1884) unterbricht CF. Meyer
die Binnenerzählung an ihrem entscheidenden Wendepunkt durch einen
bedeutungsvollen Einschub aus der Rahmenhandlung. Der Erzähler Dante
erhält von einem seiner Zuhörer, dem veronesischen Fürsten Cangrande, die

Rüge, dass er seinem Landsmann, einem im Exil lebenden Florentiner,
Unrecht tue, wenn er ihn als einen «Übertreuen», «Schmeichler», «Lügner»,
«Spötter», «Schlüpfrigen» und eine «Memme» darstelle und seine

Herabsetzung noch dadurch verallgemeinere, dass er den Beschimpften «nach Art
der Florentiner» bezeichne1. Mit dem Hinweis auf die sogar noch stärkeren
Verwünschungen, die Dante in der Divina Commedia auf seine Vaterstadt
gehäuft hat, vergleicht der Fürst diese Beschmutzung des eigenen Nestes mit
der Haltung einer Frau, die von ihrem Mann misshandelt wird und beim
Dazukommen eines Nachbarn gegen den Gatten Stellung nimmt. Ein edles

Weib werde sich vielmehr gegen den Eindringling erheben und Partei für
ihren Mann ergreifen ; und ähnlich behaupte auch ein hochherziger Mensch,
den seine Vaterstadt misshandelt habe, dass er geschlagen werden wolle.
Cangrande begleitet seine Rüge mit dieser Lehre : «... es ist unedel, seine Wiege
zu schmähen, seine Mutter zu beschämen Es kleidet nicht gut Glaube mir,
es macht einen schlechten Eindruck!» (S. 56). Dante weiss auf die Rüge des

Fürsten keine Antwort, sondern verhüllt schweigend sein Haupt, und als er
es wieder erhebt, heisst es, seine Stirn sei «vergrämter», «sein Mund bitterer»
und «seine Nase länger» geworden (S. 57).

Es wäre zweifellos verfehlt, wenn man Dantes Verlegenheit an dieser Stelle
als das Zeichen seiner eingestandenen Unterlegenheit gegenüber den Personen
seines Zuhörerkreises verstehen wollte. Dieser Ansicht widerspricht nicht nur
die «gravitätische» Haltung und die «halb feierliche, halb geringschätzige»
Art (S. 7), mit denen der «Wanderer durch die Hölle» (S. 57) seinen
Zuhörern entgegentritt, sondern auch das erzählerische Geschick, womit er alle
Anwesenden in den verwickelten Handlungsstrang seiner Erzählung verflicht.
Ist es doch Dante selbst, der die Personen der Binnenerzählung auf eine
Weise charakterisiert, dass er den Figuren der Rahmenhandlung einen Spiegel

ihrer eigenen Schwächen vor Augen hält. Wie sich aber ganz bestimmte
Bezüge zwischen den Personen der Binnen- und der Rahmenhandlung
herstellen lassen, so hat auch Dante selbst seine entsprechende Spiegelfigur in



790 ZUR PSYCHOLOGIE DES EXILS

der von ihm entworfenen Erzählung. Es ist dies eben jener Florentiner, den

er so schmählich beschimpft hat und zu dessen Ehrenrettung der Fürst sich
einschalten zu müssen glaubte. Dieser Schmuck- und Juwelenhändler, den
der Mönch Astorre aufgesucht hat, um seiner Braut den Verlobungsring zu
kaufen, trägt die unverwechselbaren Merkmale des Erzählers Dante : Er ist
ein vortrefflicher Menschenkenner, dessen Klugheit besonders hervorgehoben
wird; er trennt sich ungern von seinem Besitz und schätzt die häusliche
Wärme; er lässt sich ohne weiteres zur Unwahrheit verleiten, wenn es um
den Vertrieb seiner Ware beziehungsweise um die Verbreitung seines Werkes
geht ; er liebt das Spiel mit der Sprache, deren mannigfaltige Register er mühelos

beherrscht; und er kann seinen angeborenen Spott nicht verbergen in der
Begegnung mit einem ungeschickten, sprachbefangenen Menschen; sein Tra-
ditionsbewusstsein äussert sich dadurch, dass er, wie es in seiner Vaterstadt
Florenz der Brauch ist, seinen Schmuck auf den Brücken von Padua zur
Schau stellt; in Fragen der Moral tolerant, vertritt er die Meinung, «der
Verdacht der Unwissenheit sei beleidigend, derjenige der Sünde aber schmeichle»
(S. 53) ; und in direktem Bezug auf Dantes eigenes Schicksal heisst es, dass
der Goldschmied «durch einen feilen und ungerechten Urteilsspruch, wie sie

am Arno gebräuchlich sind, aus der Heimat vertrieben» worden sei (S. 51).
Dieser Niccolò Lippo dei Lippi ist also niemand anders als ein ironisches
Selbstporträt des Dichters Dante, dieser allerdings nicht als historische Figur
gesehen, sondern aus der distanzierten Sicht des Novellenerzählers Meyer2.

Hier stellt sich nun die Frage, warum der Meyersche Dante seinen
Schicksalsgenossen und Landsmann, mit dem er darüber hinaus noch mehrere
Charakterzüge teilt, mit solchen Schmähungen beworfen hat. Dem Dichter der
Divina Commedia, den Meyer für seine Erzählerfigur gewählt hat, können
doch die ihm vom Fürsten vorgehaltenen, allseits geläufigen Regeln der
Schicklichkeit kein Geheimnis gewesen sein. Bezeichnend ist vielmehr die
innere Erschütterung, welche die Rüge des Fürsten in Dante verursacht und
die Meyer mit Hilfe eines Naturbildes zum Ausdruck gebracht hat: «Der
Wind pfiff um die Ecken der Burg und stiess einen schlecht verwahrten Laden
auf. Monte Baldo hatte seine ersten Schauer gesendet. Man sah die Flocken
stäuben und wirbeln, von der Flamme des Herdes beleuchtet. Der Dichter
betrachtete den Schneesturm, und seine Tage, welche er sich entschlüpfen
fühlte, erschienen ihm unter der Gestalt dieser bleichen Jagd und Flucht
durch eine unstete Röte. Er bebte vor Frost» (S. 57). Sei es, dass der Erzähler
sich durch die Worte Cangrandes in einer bewussten Kastigation des eigenen
Ichs ertappt fühlte oder dass er sich durch den Vorwurf des Fürsten erst an
seine charakterliche Ähnlichkeit mit dem Goldschmied seiner Erzählung
gemahnt sah: Hinter seinem sicheren Auftreten öffnete sich momentan eine
tiefe Kluft der Verzweiflung.



ZUR PSYCHOLOGIE DES EXILS 791

Zur genaueren Bestimmung der Meyerschen Dante-Gestalt ist hier ein
kleiner Abstecher in den Bereich der modernen Sozialpsychologie von Nutzen.

Bei der Beschimpfung des florentinischen Schmuckhändlers durch seinen
Landsmann Dante handelt es sich um eine Äusserung des menschlichen
Aggressionstriebes, den Freud als eine nach aussen gerichtete Form des

Todestriebes erklärt hat. Die Aggressionslust selbst, die sich entweder als

körperlicher oder verbaler Angriff äussern kann, wird immer durch ein Erlebnis
der Frustration geweckt oder in ihrem bereits vorhandenen Zustand
verstärkt. Auf dieser psychologischen Erkenntnis basierend, bedeutet Aggression

jede Verhaltenstendenz, deren Ziel die Verletzung der Person ist, auf
welche sich das Verhalten des Angreifers richtet, und Frustration ist die

«Störung oder Unterbrechung» des Ablaufs einer solcherart aktivierten
Verhaltensweise. Ähnlich ist diese Erklärung von den amerikanischen Freud-
Schülern Heinz Hartmann, Ernst Kries und Rudolph M. Loewenstein
formuliert worden : «Aggression is called into being as a true reaction to
deprivation.» Diese «Frustrations-Aggressions-Hypothese» ist von verschiedenen
Wissenschaftlern noch dahingehend eingeengt worden, dass die ohnehin nur
auf «Artgenossen» beschränkte Aggression eines frustrierten Menschen
gewöhnlich nur gegen Personen gerichtet ist, die dem Aggressor ähnlich sind.
Genannt werden beispielsweise kämpfende Schuljungen, die fast immer
gleichen Alters sind oder in der Rangliste ungefähr den gleichen Platz haben,
das häufige Auftreten von Familienzwisten und die erhöhte Kampfbereitschaft

unter gleichgeschlechtigen Personen. Diese Beispiele lassen sich zweckmässig

ergänzen durch Menschen mit einem ähnlichen Schicksal.
Da der Angriff eines Menschen als die Folge bestimmter Entbehrungen

zu verstehen ist, wächst die Neigung zur Aggression mit dem Grad der
frustrierten Verhaltenstendenz. Auf den Meyerschen Dante bezogen, heisst das,
dass die durch sein Exil vereitelte Nähe zu der Vaterstadt in Dante den Drang
zur Beschimpfung seiner Landsleute auslöste. Die auf den ersten Blick im
Lichte des Widerspruchs erscheinenden Gefühle von Liebe und Hass
erweisen sich infolgedessen als der Ausdruck derselben Verhaltensweise, im
Falle des Exilanten Dante als eine untrennbare Bindung an seine Heimat.

Wie konnte aber ein Autor des neunzehnten Jahrhunderts, dem die bittere
Erfahrung des Exils selbst erspart geblieben ist, zu dieser Erkenntnis gelangen?

Man vergisst ja allzuleicht, dass die uns heute geläufigen Prinzipien der
Psychoanalyse vor hundert Jahren noch völlig unbekannt waren. Doch hat
das Land, das Meyers Heimat war, seit eh und je ein wichtiges Exilland
dargestellt. Der historisch aufgeschlossene Dichter hat daher auch einem der
berühmtesten Exilanten, die die Schweiz beherbergt hat, Ulrich Hütten, ein
literarisches Denkmal gesetzt. Die politischen Verhältnisse zu Meyers eigenen
Lebenszeiten brachten es mit sich, dass viele Intellektuelle aus den Nachbar-



792 ZUR PSYCHOLOGIE DES EXILS

ländern in die Schweiz geflohen sind, deren Exilantenschicksale den Dichter
zutiefst berührt haben. Mehrere unter ihnen, insbesondere die Deutschen
Georg Büchner, Karoline Bauer, Karl Folien, Ferdinand Freihgrath, Georg
Herwegh, Gottfried Kinkel, Ferdinand Lassalle und Richard Wagner liessen
sich auf kürzere oder längere Zeit in der Nähe von Zürich nieder, wo Meyer
lebte und einzelne von ihnen auch persönlich kennengelernt hat. Das Landgut
Mariafeld seiner Freunde François und Eliza Wille hat sogar während mehrerer

Jahre, in denen Meyer dort verkehrte, als eine Art Exilantentreffpunkt
gegolten, und der ebenfalls diesem Kreise angehörige polnische Exilant Graf
Wladislaw Plater hat sich in nächster Nachbarschaft des Dichters häuslich
niedergelassen. Eine weitere Erfahrung mit der Exilsituation ergab sich für
Meyer durch seine Bekanntschaft mit dem aus Italien geflüchteten und später
zum Ministerpräsidenten seines Landes gewählten Baron Bettino Ricasoli,
der in den Jahren 1848-1850 in der Schweiz lebte und auch in Meyers Elternhaus

verkehrt hat. Der Dichter benutzte den Anlass seiner ersten Italienreise
im Jahre 1858 in Begleitung seiner Schwester, um den Baron auf dessen Landgut

bei Siena aufzusuchen. Wie man aus den Berichten des Geschwisterpaares
entnommen hat, ist dieser frühere neoguelfische Freiheitskämpfer und Träger
der geistigen Kräfte des Risorgimento dem Dichter «wie ein Zeitgenosse
Dantes» erschienen und hat in ihm einen bleibenden Eindruck hinterlassen.
Es darf daher auch mit Recht angenommen werden, dass Meyer, der ja ein
besonderes Geschick darin besass, die ihm unterkommenden Gegenwartsprobleme

im historischen Gewand vorzuführen, Ricasoli mehrere Züge für
seine Dante-Figur entliehen hat. Für die Entstehung des Erzähler-Charakters
in «Die Hochzeit des Mönchs» ist somit eine genügende Erklärung gegeben.

Meyers genaue seismographische Wiedergabe der Psychologie eines Exilanten

hat durch die moderne Psychoanalyse ihre weitgehende Bestätigung
gefunden. Sigmund Freud hat sogar seine direkte Beeinflussung durch die

Meyersche Dichtung selbst zum Ausdruck gebracht. Was aber weder Meyer
noch der frühe Freud hatten voraussagen können, ist, dass die im neunzehnten
Jahrhundert noch als eine Ausnahme gesehene Erscheinung des Exilanten
sich zwei Generationen später zu einem Massenphänomen entwickeln und
die Hassliebe auf das Vaterland ganze Teile eines Volkes durchdringen werde.
Die unter dem Druck des Naziregimes zu Tausenden aus Deutschland
geflüchteten Menschen verhielten sich in ihren politischen und gesellschaftlichen

Enklaven von Wien, Paris, Prag und später auch New York und Los
Angeles gegenüber allem Deutschen nicht wesentlich verschieden von dem
Meyerschen Dante gegenüber seinem italienischen Landsmann; und aus den
vielen Briefen und Dokumenten der deutschen Exilanten, die während der
dreissiger Jahre ins Ausland geflüchtet sind, ergibt sich ein sehr unterschiedliches

Bild ihrer Einstellung zu Deutschland: neben den glühendsten Bewei-



3
ZUR PSYCHOLOGIE DES EXILS 793

sen der inneren Anhänglichkeit an die Heimat die pauschale Verurteilung
alles Deutschen; neben den vielen Bemühungen um die Rettung eines
bedrohten Schicksalsgenossen der bis zur Denunziation reichende Ausdruck
des gegenseitigen Misstrauens und der übelsten Verdächtigungen; und hinter
der laut bekundeten Absicht zum politischen Handeln das Gespenst der
ideologischen Uneinigkeit mit den anderen Exilanten.

Es ist also, als hätte Meyer in «Die Hochzeit des Mönchs» an einem
Einzelfall eine psychologische Situation vorausgeahnt, wie sie später von den
Massen ganzer Völker erfahren wurde und wie sie von der heutigen
Sozialwissenschaft geradezu als die Norm des gesellschaftlichen Verhaltens
angesehen wird. Der selbst unter politischem Druck aus Deutschland geflohene
Theodor Adorno sagte in einem kurz nach dem Zweiten Weltkrieg in Los
Angeles gehaltenen Vortrag über dieses Phänomen: «It may well be that
our society has developed itself to an extreme where the reality of love can
actually be expressed only by the hatred of the existent, whereas any direct
evidence of love serves only at confirming the very same conditions which
breed hatred. » So ist aus dem Widerspruch eines einzelnen schon von Meyer
beobachteten psychologischen Problems eine mittlerweile weit verbreitete
Erscheinungsform der modernen Gesellschaft geworden, und die früher als

getrennt verstandenen Gefühle von Liebe und Verachtung erweisen sich als
die durch ihren inneren Bestandteil verbundenen zwei Seiten derselben
Münze3.

Mit Hilfe dieser psychologischen Erkenntnisse und unserer geschichtlichen
Erfahrungen lassen sich also die zwiespältigen Beziehungen unter Exilanten
leicht erklären4. Da sich aber Conrad Ferdinand Meyer in seiner Charakterisierung

des exilierten Autors der Divina Commedia auf keine wissenschaftliche

Theorie stützen konnte, erscheint es uns um so erstaunlicher, mit was
für einer feinen Einfühlungsgabe er die ihm selbst fremde psychologische
Erfahrung des Exils getroffen hat. Dabei hat er seine diesbezüglichen Erkenntnisse

nicht nur auf Dante selbst, sondern auch auf die rezipierenden Figuren
der Rahmenerzählung übertragen. Die «feinfühligen Zuhörer» (S. 57) im
Werke selbst merken nämlich wie der mit der modernen Psychoanalyse
vertraute Leser plötzlich, welche schicksalhaften Umstände ihren berühmten
Gast zu seinen Schmähungen des Landsmannes und der Heimatstadt Florenz
veranlasst haben. Ohne eine weitere Begründung als die in den Worten «er
gebührt dir» (S. 57) enthaltene überlässt der Fürst, der laut Meyer «von grosser

Gesinnung war» (S. 57), seinen Platz am Feuer dem grossen Verbannten
und ehrt somit den Gast, dessen Dachkammer die Diener des Schlosses zu
heizen vergessen haben. Die kurze Pause, während welcher Dante sein Haupt
in den Händen verhüllte und man den Wind um die Ecke der Burg pfeifen
hörte, brachte es allen zum Bewusstsein, «dass ihn kein eigenes Heim, son-



794 ZUR PSYCHOLOGIE DES EXILS

dem nur wandelbare Gunst wechselnder Gönner bedache und vor dem Winter

beschirme, welcher Landstrasse und Feldweg mit Schnee bedeckte. Alle
wurden es inne : Hier sitzt ein Heimatloser!» (S. 57). In dieser bildhaften
Erklärung kommt deutlich zum Ausdruck, welche negativen Erscheinungen
das Exil begleiten und wie die Heimatlosigkeit zu allen Zeiten als ein grosser
Schicksalsschlag gesehen wird.

Nach all dem wäre es aber verfehlt, wenn man das Negative des
Exildaseins verabsolutieren wollte und somit dem gesellschaftlichen Ausnahmezustand

des Meyerschen Helden, der heute zu einer Massenerscheinung
geworden ist, keinerlei positiven Möglichkeiten zubilligen möchte. Gegen eine
solche Deutung spricht sowohl die Tatsache, dass Meyer für seine Erzähler-
Figur den grössten Dichter des Mittelalters wählte, der bekanntlicherweise
einen Grossteil seines Werkes in der politischen Verbannung geschrieben hat,
als auch die vielen Erfolge der exilierten Zeitgenossen, die Meyer als Vorbild
für seine Dante-Figur gedient haben. Selbst im Sinne einer werkimmanenten
Deutung darf man nicht übersehen, dass dem «grossen Unbehausten», wie
Benno von Wiese den Meyerschen Dante genannt hat, ein anderer gegenübersteht,

der sein Emigrantendasein geschickt zu seinem persönlichen Vorteil zu
verwandeln verstand. In der Figur des Niccolò Lippo begegnet man jenem
Typ des Exilanten, der das Leben in der Verbannung dazu benutzt, um die
in der Heimat gewonnenen Erfahrungen im fremden Lande gewinnbringend
zu verwerten. Er hat seine Waren, wie es am Arno Brauch ist, auf der Brücke
zur Schau gelegt und sich auf diese Art in kurzer Zeit «ganz Padua» (S. 50)
zur Kundschaft gemacht. Wieder drängt sich einem der Vergleich mit einer
Zeit auf, in der es manche Flüchtlinge des Nationalsozialismus - man denke
zum Beispiel an Albert Einstein und Thomas Mann - in ihren Gastländern
zu hohem Ansehen gebracht haben.

Für Meyers Einstellung zur Exilthematik in «Die Hochzeit des Mönchs»
muss somit die Tangente der beiden Spiegelfiguren Dante und Niccolò Lippo
gezogen werden. Das entspricht der schon anderwärts festgestellten Tatsache,
wonach sich erst aus der Subjektivität aller Figuren eines Werkes die objektive

Aussage des Autors erkennen lässt5. Wie man aus der Erzählung von
Dante allein nur ein verzerrtes Bild des florentinischen Schmuck- und
Juwelenhändlers gewinnt, so steht auch die im ersten Teil der Novelle vorgestellte
Figur des Erzählers selbst, wie die plötzliche Wandlung in seiner Behandlung
durch die Zuhörer zeigt, als eine nur unvollständige Repräsentation des
exilierten Menschen da. Zur Korrektur des einseitig belichteten Bildes bedarf es

sowohl der Rüge des Erzählers durch den Prinzen als auch der darauffolgenden

Verlegenheit Dantes, da letzterer ja nicht weniger der Schöpfer als auch
das Opfer eines falschen Verständnisses geworden ist. Dank der modernen
Gesellschaftspsychologie konnte hier die Ursache des doppelten Fehlers



ZUR PSYCHOLOGIE DES EXILS 795

mühelos aufgedeckt werden. In ihren kontrastierenden Komponenten
enthält Meyers Werk die psychologischen Licht- und Schattenseiten des Lebens
im Exil.

1 Die Zitate aus «Die Hochzeit des
Mönchs» beziehen sich auf Bd. 12 von
C. F. Meyer. Sämtliche Werke. Historischkritische

Ausgabe. Besorgt von Hans Zeller
und Alfred Zäch (Bern: Benteli-Verlag,
1961). - 2 Wie Meyer in einem Brief an
Paul Heyse vom 12. November 1884
mitgeteilt hat, ging es ihm in «Die Hochzeit
des Mönchs» nicht darum, ein genaues
Porträt des grossen Dichters zu entwerfen,
sondern einfach eine typische Figur des
Mittelalters darzustellen. (Siehe editorischer

Bericht in C. F. Meyer. Sämtliche
Werke, Bd. 12, S. 251.) - 3 H. Stuart
Hughes. The Sea Change. The Migration of
Social Thought, 1930-1965 (New York,

Evanston, San Francisco, London: Harper
and Row, Publishers, 1975), S. 189. Laut
Hughes bekundet Freuds Mangel an
Illusionen in bezug auf die Menschheit eine
Vorwegnahme dessen, was Adorno in der
Isolation des Exils selbst erlebt hat. - 4 Auf
ähnliche Weise kann auch das Phänomen
des jüdischen Selbsthasses, wie es besonders
ausgeprägt bei Heinrich Heine, Karl Kraus
und Karl Weininger zu beobachten ist,
erklärt werden. - 5 Vgl. Klaus Jeziorkowski.
«Die Kunst der Perspektive. Zur Epik C. F.
Meyers, «Germanisch-Romanische Monatsschrift,

17 (1967), S. 398-416, dem ich
auch für mehrere andere meine Arbeit
befruchtenden Hinweise dankbar bin.

« ^
M

¦

Ihr täglicher
Vitaminspender

PURGOLD
der 100% naturreine Orangensaft

Von der [•>?/• I 8910 Affoltern a. A.


	Zur Psychologie des Exils : eine Deutung der Gestalt Dantes bei C.F. Meyer

