
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 8

Artikel: Lateinamerikas Identität : Orientierungsmodelle für ein kontinentales
Selbstverständnis

Autor: Siebenmann, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gustav Siebenmann

Lateinamerikas Identität

Orientierungsmodellefür ein kontinentales Selbstverständnis

Aus historischen und geographischen Gründen besteht in Lateinamerika seit
der Ablösung von den Mutterländern ein besonders nachhaltiges Bedürfnis
nach einer expliziten und für den gesamten Kontinent gültigen Identitätsformel.

Die Suche danach hat die Intellektuellen, die Politiker, Essayisten,
Philosophen und Literaten dort zu immer neuer geistiger Anstrengung
geführt, ihnen aber auch eine grössere öffentliche Bedeutung zukommen lassen
als in anderen Gesellschaften. Dazu habe ich mich an dieser Stelle schon
einmal geäussert1.

Hier soll nun versucht werden, die erfassbaren Identifikationsmodelle zu
systematisieren. Dabei bietet es sich an, von der zeitlichen Aufeinanderfolge
vorerst abzusehen, denn bei chronologischer Darstellung entstünde ein
schlecht übersehbares Gewirr von Widersprüchen, das einem Überblick
hinderlich wäre. Dieser Verstoss gegen die Historie wird später dadurch gemildert,

dass ich die systematische Darstellung der angebotenen Identitätsmodelle

einbette zwischen eine Schilderung der Identitätskrise vor 1900 einerseits

und eine Skizze der chronologischen Entwicklung andererseits. So
ergibt sich für das Weitere die folgende Gliederung: 1. Die Enttäuschungen der
kreolischen Provinzen, 2. Die Orientierungsmodelle und 3. Der diachronische

Verlauf.

Die Enttäuschungen der kreolischen Provinzen

Das 19. Jahrhundert, das dem Kontinent die politische Unabhängigkeit
brachte, war in Laternamerika geprägt von einem unerhörten Emotionsgefälle.

Bildlich gesprochen, erkennen wir im Rückblick eine stark gebogene
Kurve steil aufschiessender Erwartungen und flach, aber kontinuierlich
abfallender Enttäuschungen. An der Wende zu unserem Jahrhundert drängte
sich eine Rückschau auf diesen Prozess auf, zugleich eine Besinnung auf die
Zukunft. In den Jahren zwischen 1898 und 1930 sind die Möglichkeiten einer
geistigen Bewältigung des eigenen Scheiterns in unterschiedlichen, aber
immer heftigen Anläufen durchgespielt worden, und zwar weniger anhand ech-



700 LATEINAMERIKAS IDENTITÄT

ter Analysen als vielmehr anhand von Retrospektiven und Zukunftsvisionen.
Man kann dies heute bequem nachlesen in mehreren Anthologien von
essayistischen Schlüsseltexten2. Einige Zitate daraus genügen zur Veranschaü-
lichung der eingetretenen geistigen Depression: «No hemos progresado; no
hemos mejorado sino empeorado, hemos perdido recurso y vigor durante el
siglo largo de nuestra vida nacional independiente» (Vasconcelos : Indologia).

Aleides Arguedas veröffentlicht sein Pueblo enfermo und sieht nur «Blut
und Dreck» in unserer Geschichte. Wieso sind wir ein «continente enfermo»
(Zumeta)? Die Art der Gründe, die angeführt werden, ist aufschlussreich,
denn - sofern man überhaupt will - muss man nach ihnen ja die eventuelle
Therapie ausrichten. Man kann sie auf drei Gruppen reduzieren:

Als erster Grund für das kollektive Scheitern werden die kontraproduktiven

Traditionsmuster angeführt, die «Erbübel» im Bereich des sozialen und
wirtschaftlichen Verhaltens, allen voran die Trägheit («inercia», «pereza»,
«desidia», «ociosidad»). Selbst der Marxist Mariätegui brandmarkt diese

Neigung und ihre wirtschaftlichen Folgen : « Casi todos miramos con horror

las profesiones activas que exigen voluntad y espiritu de lucha con-
templamos engrosar ano por ano la multitud de los que anhelan a todo precio
la tranquilidad, la seguridad, el semi-reposo de los empleos püblicos y de
las profesiones literarias» (Siete ensayos). Weil man hier keine Möglichkeit
zur Abhilfe erkennt - Selbstüberwindung war ja durch das zu überwindende
Übel der Trägheit just ausgeschlossen -, verbreitet sich bitterer Fatalismus.
Der Kolumbianer Carlos Arturo Torres sagt es für viele andere: «La en-
fermedad nacional es el abatimiento y depresión» (Idolafori).

Ein zweiter, diesmal historischer Grund wird in den Fehlern der Indepen-
dencia-Bewegung gesucht. Man wird sogar für die Epoche der Kolonie wieder

versöhnlicher und weist den Gedanken der Hispanität, wie wir sehen

werden, nicht mehr grundsätzlich ab. Das grosse Unternehmen der Befreier
Bolivar und San Martin wird als fehlgeleitet beurteilt. Es hat in kontinentalem

Ausmass jene Abfolge von zu hoher Erwartung und tiefer Enttäuschung

gezeitigt, die man nach Flauberts Madame Bovary individualpsychologisch

«bovarysme» nennt3. Vasconcelos spricht von «Balkanisierung»,
von «fataler Desintegration», und Ugarte betrachtet die Independencia als

«un accidente que hizo estéril la acción de medio siglo» (El Porvenir). Der
traurige Ausspruch des politisch geschlagenen Bolivar hatte 70 oder auch
80 Jahre nach seinem Tod noch immer Geltung: «Hemos arado en el mar.»

Auffallend ist, dass kaum einer der Intellektuellen eine soziologische
Erklärung für diese psychologische Reaktion sucht. Desgleichen bleibt eine

pohtische Analyse des historischen Prozesses der Independencia weitgehend
aus.

Drittens hat man dem klimatischen Faktor namentlich in den tropischen



LATEINAMERIKAS IDENTITÄT 701

Regionen immer wieder negative Einflüsse unterstellt. Der Gedanke stammt
von den Klima- und Milieutheorien der Franzosen. Allgemeingültigkeit
haben diese ökologischen Begründungen schon deshalb nicht finden können,
weil sehr grosse Zonen Lateinamerikas vom Klima sogar ausgesprochen
begünstigt sind und mit Ausnahme etwa des karibischen und mittelamerikanischen

Raumes, ausser dem Nordosten Brasiliens und der kalten Südspitze
des Kontinents keine nationale Region als ökologisch krass benachteiligt
gelten muss.

Wie man sieht, suchte man die Gründe für die allgemeine, namentlich
gesellschaftliche und wirtschaftliche Stagnation und für das Dekadenzgefühl
am Ausgang des 19. Jahrhunderts in unabänderlichen Gegebenheiten; in
traditionellen Verhaltensweisen, in der Geschichte, in der Geographie. Angesichts

des damals in Lateinamerika weitverbreiteten Positivismus und der
weltweiten Krise der Latinität waren diese Diagnosen folgerichtig. Sie waren
aber auch folgenlos. Um einen kollektiven Aufbruch aus dem Zustand des

generellen Rückstandes gegenüber Europa und Nordamerika in die Wege zu
leiten, müsste man wissen, wer man war, wer man sein wollte. So entstand
um die Jahrhundertwende ein akutes Bedürfnis nach einer zukunftsträchtigen
Identitätsformel. Die dazu herangezogenen Orientierungsmodelle wollen wir
nun im zweiten Teil systematisieren.

Orientierungsmodelle

Der utopische Entwurf. Eine wichtige Komponente finden wir in dem seit
der Entdeckung des Kontinentes verfolgten Gedanken, in dieser Neuen Welt
könne man wirklich völlig neu beginnen. Das Land Amerika wurde namentlich

im 18. Jahrhundert als jungfräulich und als offenes Feld für einen neuen
Anfang gesehen, der von den Erfahrungen der Alten Welt zehren und eine

mängelfreie gesellschaftliche Konstruktion erlauben könnte. Hegel hat Amerika

bekanntlich als den Kontinent der Zukunft betrachtet. Darauf greifen
einige idealistische Essayisten nun zurück. Nehmen wir als Beispiel ein Zitat
von Pedro Henriquez Urefia aus dem Jahre 1926: «Sacudimos el espiritu de
timidez y declaramos senorio sobre el futuro. Mundo virgen, libertad reden
nacida, repüblicas en fermento, ardorosamente consagradas a la inmortai
utopia: aqui habian de crearse nuevas artes, poesia nueva ...» Die Projektion

Lateinamerikas in die Zukunft hat, wie sich zeigen wird, bis heute nicht
nachgelassen.

Eine besonders häufige Ausdrucksweise solchen utopischen Denkens ist
die Anwendung der biologischen Metaphorik. Man hat das Attribut der
Neuen beziehungsweise Alten Welt mit den Lebensaltern gleichgesetzt und



702 LATEINAMERIKAS IDENTITÄT

die Jugendlichkeit im weitesten Sinne auf das gesellschaftliche Geschehen
übertragen. Die Ausdrücke «juventud» oder «jóvenes» sind immer wieder
auftauchende positive Apostrophierungen. Dabei hat man einerseits die
eigene Unreife mit dieser frühen Lebensstufe gewissermassen entschuldigt.
Rodò zum Beispiel hat auf den Titel Pueblo enfermo (1909) von Aleides Ar-
guedas hin erwidert: nicht «pueblo enfermo», sondern «pueblo nino4».
Andererseits wurde damit die Vorstellung geweckt, dass die vergehende Zeit
an sich schon einen Reifeprozess herbeiführe. Aus diesem Biologismus ist
diesmal ein Optimismus hervorgegangen : man glaubte an Evolutionen, und
man bemühte sich im Erziehungssektor ganz besonders, einen historischen
Fortschritt vorzubereiten oder herbeizuführen.

Ein zweites Orientierungsmodell ist die Latinität. In Anbetracht der nicht
nur hispanischen, sondern generell mediterranen Einwanderung hat man
versucht, in der lateinischen Wesensart ein Orientierungsmodell zu finden.
Dies gelang nur insoweit positiv, als man der angeblich pragmatisch und
materialistisch gesonnenen Germanität in den Vereinigten Staaten die mehr
auf Ideale und kulturelle Werte besonnene Latinität des eigenen Kontinentes
gegenüberstellte. Dieser Bewegung wurde in der Folge von José Enrique
Rodós Buch Ariel (1900) der Name «arielismo» gegeben. Im gleichen Zuge
wurden jedoch mit diesem antagonistischen Orientierungsmodell auch die
eigenen Schwächen und die Inferiorität gegenüber den nördlichen Nachbarn
begründet. Die Dekadenztheorie der Latinität hat gegen Ende des letzten
Jahrhunderts ja auch den europäischen Mittelmeerraum getroffen und eine
bewundernde Zuwendung zum Germanentum bewirkt, in Spanien zum
Beispiel bei Ortega y Gasset. Die Ambivalenz dieser Latinität wurde in den
ersten beiden Jahrzehnten unseres Jahrhunderts besonders deutlich. Heute
erst erkennen wir, dass die Opposition zwischen den «two cultures» (C. P.

Snow), zwischen den Geisteswissenschaften und den Naturwissenschaften
allenfalls methodisch zweckmässig, systematisch jedoch falsch und vor allem
unfruchtbar ist. Damals aber baute eine schmale, humanistisch hochgebildete
Schicht auf den höheren Wert der Geistigkeit und leitete solcherart von dem
eigenen wissenschaftlich-technologischen Rückstand eine menschliche
Überlegenheit ab. Der elitäre Charakter dieses Orientierungsmodelles hat eine

Breitenwirkung verhindert, aber im Bildungssektor ist es über Jahrzehnte
hin Leitbild geblieben.

Ein drittes Orientierungsmodell ist die sogenannte «hispanidad». Nachdem

die schlechten Erfahrungen, welche die Kreolen nach der Independencia
mit sich selber gemacht hatten, unübersehbar geworden waren, milderte sich
wenigstens teilweise der antikolonialistische Groll gegen die Spanier, gegen
die Conquista wie gegen die Colonia. Man besann sich jetzt wieder auf diesen
historisch vorgegebenen Identitätsfundus: «Estamos perdidos los hispano-



LATEINAMERIKAS IDENTITÄT 703

americanos si no sabemos conservar los caractères distinctos de nuestra per-
sonalidad», wie schon Justo Sierra sagte, und Ugarte fügt hinzu: «Nada de
recriminaciones contra Espana. Los sudamericanos que renieguen de su

origen son suicidas morales y parricidas a médias. » Die Hispanität, mythische

Synthese einiger Züge der spanischen Wesensart, wurde vereinzelt nun
auch in Hispanoamerika als ein konstitutives Element der Amerikanität
gesehen, wie dies die Spanier schon immer postuliert hatten. Gleichzeitig
erwartete man die Solidarität eines allerdings liberalen Spaniens. Dies wird
vor allem bei Gonzalez Prada deutlich. Um 1900, nach seinem Besuch in der
spanischen Metropole, stellte der peruanische Lyriker und Politiker bedauernd

fest, dass die mit ihrer eigenen Erneuerung beschäftigten Spanier im
Zuge der 98er-Bewegung sich nicht mehr um Lateinamerika kümmerten:
« Ella no se acuerda de nosotros, nos desdena y nos olvida. »

Letzten Endes ist diese ohnehin diffuse Hispanität aufgegangen in dem
Orientierungsmodell der Latinität oder gar der Frankophilie, so dass zum
Beispiel Zumeta den folgenden Satz schreiben konnte: «Roma y Madrid han
sido para todo hispanoamericano patrias espirituales y Francia, querida a
tal extremo que, sin exageración, ha podido escribir poco ha un publicista
mexicano esta frase: <nosotros no tenemos alma propia: sino una vibración
enèrgica y constante de alma francesa>» (El continente enfermo, 1900).

Kulturrivalität. Brisanteren politischen und psychologischen Zündstoff
bergen jene Orientierungsmodelle, die ich viertens in eine Gruppe subsum-
mieren und mit dem Sammelbegriff Kulturrivalität bezeichnen möchte. Allen
zugrunde liegt eine fortschrittsgläubige Wertung fremder Kultur von der
Warte eines eigenen Rückstandes aus. So ergab sich eine Hochschätzung zum
Beispiel der Angelsachsen und eine Verachtung anderer, ebenfalls
zurückgebliebener Völker, wie zum Beispiel Afrikas. Die Bewunderung Nordamerikas,

wie sie sogar von sehr kritischen und selbstbewussten Autoren wie
Sarmiento und Lugones, Marti und Vasconcelos bekundet wurde, trug diesen
das Attribut der «sajonizantes» ein. Kurios ist die Tendenz zur Brechung,
die wir darin beobachten können, dass die Nordamerikaner vorzugsweise auf
dem Umweg über die Briten, die Südeuropäer lieber in der Spiegelung Frankreichs

idealisiert wurden. Aus der Kulturrivalität ging jedoch durchaus nicht
immer nur der imitative Eifer hervor, sondern auch das eigene Dekadenz-
bewusstsein. Dies trifft namentlich auf den naheliegenden Vergleich zwischen
dem angelsächsischen und dem iberischen Amerika zu. Seit Graf Gobineau
(1854) steht das harte Urteil: «Un Etat fort face à des Etats agonisants5.»
Und es entspricht genau den Ergebnissen der Stereotypen-Forschung, dass
die «Yankee »-feindlichen Einstellungen im Süden proportional zunahmen
mit der wachsenden Hegemonie der USA. Die Macht auf der einen Seite
korrespondiert mit der Aversion auf der anderen. Insgesamt hat die Kultur-



704 LATEINAMERIKAS IDENTITÄT

rivalität in den Metropolen Lateinamerikas eine bezaubernde und verblüffende

Synthese gezeitigt, die als kulturelles Amalgam weit mehr darstellt als
eine blosse und gar provinzielle Imitation. Aber wiederum handelt es sich um
ein Modell, das elitär und auf auserlesene Minderheiten der grossbürgerlichen

Oberschicht beschränkt bleiben müsste. Hinzu kommt der immanente
Widerspruch zwischen einem erlesenen Kosmopolitismus und dem
psychologischen Bedürfnis nach Eigenheit und Kontrast. Wie sehr heute der
Kosmopolitismus vielen engagierten Lateinamerikanern fragwürdig erscheint,
zeigt sich etwa an den Diskussionen über dessen zur Zeit berühmtesten
Exponenten, den Argentinier Jorge Luis Borges6.

Nationalismus. Mehr aus pragmatischen denn aus logischen Gründen
muss auch der Nationalismus als Orientierungsmodell zur Sprache kommen,
obschon der Begriff eine kontinentale InternationaUtät geradezu ausschliesst.
Aber der Durst der jungen Kreolenstaaten nach einer Identität müsste
gestillt sein. Da die Ausbildung eines staatsnationalen Bewusstseins nur in
längeren Zeiträumen möglich ist, entstand zunächst nach der Independencia ein
Regionalpatriotismus, ein irrationales, «freischwebendes Überbauphänomen
ohne allzuviel Basis7», das seiner konzeptuellen Schwäche wegen gern
überkompensiert wurde, namentlich im Bereich der Emotionen. Die unbeschreibliche

Grausamkeit der Grenzkonflikte (Chacokrieg, Salpeterkrieg) findet
darin eine Erklärung. Seit den zwanziger Jahren sind zweckrationalere
Nationalismen aufgetaucht, in einer je nationalen oder gesamtkontinentalen
Abwehr gegen wirtschaftliche Dependenz. Hans-Jürgen Puhle hat dargelegt,
dass die Binnenschichten eines Landes, also Bauern, Gewerkschaften, Kirche,
Militärs, Bourgeoisie und kritische Intelligenz, zur Koalition als Kitt den
Nationalismus brauchten. Dieser irrationale Zusammenschluss, falls er sich

gegen eine ausser- oder nordkontinentale Übermacht richtet, kann durchaus
ein Identitätsgefühl der Lateinamerikaner hervorrufen. Aber es ist nur punktuell

aktivierbar und seinerseits abhängig vom Grad fremder Einmischung.
Mit der Formel des Nationalismus lässt man die eigene Identität wieder
aufgehen im wirren Feld der Unterentwicklungsaffekte.

«La raza». Ein letztes Orientierungsmodell finden wir im Leitbild der
mestizierten Rasse. Man findet es hinter dem im 19. Jahrhundert beliebteren
Begriff der Amerikanität wie hinter der berühmten Vision einer «kosmischen
Rasse», wie Vasconcelos sie entwarf. Das Leitbild beruft sich nur analogisch
auf den biologischen Rassenmischungsprozess und die daraus hervorgegangenen

neuen Menschentypen. Es meint vor allem das auffallende
Synthesevermögen, das sich seit der Entdeckung bis heute in allen Bereichen des

Lebens offenbart. Der Grundzug der Aufnahmefähigkeit wird komplementär
ergänzt durch eine auffallende Resistenz entstandener Synthesen gegen weitere
Innovationen. Um dieses ethologische Beharrungsvermögen zentrieren sich



LATEINAMERIKAS IDENTITÄT 705

zur Zeit die neuen Gedanken über eine Identität der Lateinamerikaner. Man
findet sie vor allem bei den Philosophen wie A. Salazar Bondy, Mayz Val-
lenilla, Rafael Carias. Ein eindrücklicher Neuhumanismus amerikanischer
Prägung entwirft für die Zukunft ein unheroisches, idealtypisches Bild eines

soziablen, erdverwurzelten und toleranten Menschen, der dem weisen
Derwisch in Voltaires Candide nicht unähnlich wäre. «Il faut cultiver notre
jardin» ist in der Tat auch die Devise: Besinnung auf das Eigene, Geduld zur
Analyse, Ausdauer und Vertrauen in die Natur, das sind die entsprechenden
Tendenzen. Die Hinwendung von der objektiven zur subjektiven Kultur, um
die Herdersche Unterscheidung zu treffen, ist evident. Von der Erwartung
auf eine kontinentale Identität her gesehen, bedeutet dies weitestgehend
Verzicht, Resignation.

Diachronischer Verlauf

Wenn ich bisher die Krise der Jahrhundertwende in Lateinamerika und das

seitherige Ringen um Selbstverständnis systematisch dargestellt habe, so gilt
es jetzt, diese Aussagen historisch zu ergänzen. Das Bedürfnis, sich in einer
unbändigen Natur und in zunehmend bunterem Rassengemisch zurechtzufinden,

war schon immer da. Die frühen Chronisten beweisen es. Indes,
angesichts des lockeren Gesellschaftsgefüges in den spanischen und portugiesischen

Kolonien gab es - ausser den ökologischen freilich - kaum generelle
Sachzwänge, die ein identisches kollektives Verhalten gefordert oder gefördert

hätten. Es bildete sich, zumal da der katholische Glaube auf Universalität

bedacht war und religiösen Partikularismus verfolgte, ein enormer
ideologischer Spiel- und Hohlraum, der einen Ideenimport geradezu gebot. Er
blieb denn auch nicht aus, ungeachtet der Zensur und Bevormundung. Die
Befreiung jenes Subkontinents vom spanischen Mutterland ist zwar vom
Sturz der Monarchie in Spanien ausgelöst, von alten Desintegrationsbestrebungen

begünstigt worden, die Grundideen kamen jedoch von der englischen
und französischen Aufklärung8. Bekanntlich wollte Simon Bolivar mit
seinem Konzept einer Neuordnung des entkolonisierten Hispanoamerika
weitgehend die idealen Vorstellungen Rousseaus verwirklichen, so wie sie im
Contrat social niedergelegt sind.

Bezeichnenderweise mussten jedoch die ideellen Integrationskräfte den
auf die regionalen Hauptstädte zentrierten Partikularismen weichen. Sogar
die grossen Männer der Independencia wie Bolivar oder Moreno sahen ein,
dass eine Zersplitterung Hispanoamerikas nicht zu vermeiden war. Nicht
einmal die lockere Konföderation, die Bolivar auf dem Kongress von Panama
(1826) begründen wollte, kam zustande. Angesichts des Fehlens jeder
militärischen Bedrohung von aussen entfiel auch das gemeinsame Schutzinteresse



706 LATEINAMERIKAS IDENTITÄT

und damit der herkömmliche Grund für den Zusammenschluss zu
Grossstaaten oder gar zu einem Kontinentalstaat. Das Selbstverständnis der jungen
Nationen war zunächst noch ein schlichtes Solidaritätsbewusstsein der Kreolen,

das noch in der Erinnerung an die politische und wirtschaftliche Rivalität
gegenüber den Europaspaniern wurzelte. Doch dann griff ein partikularisie-
render Patriotismus um sich, der sich innerhalb der alten Grenzen kleinerer
kolonialer Verwaltungsdistrikte und auf eine dominierende Stadt zentrierte.
Dieses bodenständige und auf gemeinsam geübtem Verhalten basierende
Zusammengehörigkeitsgefühl, aus welchem - wir sahen es schon - im Laufe
des 19. Jahrhunderts der Nationalismus hervorgehen sollte, war weitgehend
emotional und vor allem antagonistisch, einem kontinentalen Identitätsgefühl

hinderlich. So bestand, namentlich in den Städten, der Sog nach ideellen

Impulsen von aussen weiterhin. Der verwirrende Einbruch eines breiten
Spektrums europäischer Ideen hat diese kreolischen Staaten das 19. Jahrhundert

hindurch geistig genährt, aber sich selber gegenüber entfremdet. Die
lateinamerikanischen Intellektuellen sind dieser neuen, andersartigen Depen-
denz, dieses mimetischen und für politisches Handeln so ungeeigneten
Europäismus erst gewahr geworden, als der «Koloss im Norden», die Vereinigten
Staaten von Nordamerika, gegen Ende des Jahrhunderts ihre wirtschaftliche
Macht aus einem Guss und immer rücksichtsloser entfalteten und dabei
einem puritanisch kaum verbrämten Materialismus verfielen. Historischer
Höhepunkt dieser Machtentfaltung der Angloamerikaner und zugleich der
Ohnmacht der Hispanen war das Jahr 1898 mit der Kuba-Krise. Und hier
setzte folgerichtig die Reflexion ein, die Frage nach der eigenen Identität.

Die erste Reaktionswelle der Lateinamerikaner war eine ausgesprochen
idealistische. Man wandte sich gegen den Positivismus, gerade weil dieser
auch in Mexiko und in Argentinien so stark Wurzeln geschlagen hatte. Man
stellte sich dem angeblichen Ungeist des Nordens entgegen, indem man sich
mit einer konturlosen Latinität identifizierte. Der Uruguayer José Enrique
Rodò (1871-1917), der Mexikaner José Vasconcelos (1882-1959) und der
Dominikaner Pedro Henriquez Urefla (1884-1946) sind die Exponenten dieser

ersten Welle. Die Billanz ihrer Essays hat ihnen eine langanhaltende
Wirkung im Bildungssektor gesichert.

Unmittelbar darauf folgte als zweite Bewegung die Wiederentdeckung des

eigenen Kontinents. Der Venezolaner Mariano Picón Salas (1901-1965), der
Mexikaner Alfonso Reyes (1889-1959) und der Argentinier Ricardo Rojas
(1882-1957) haben sich hier hervorgetan. Diese Versuche zur Selbstbesinnung
auf das Eigene und Originale mussten sich zum Teil regional verstehen,
zumal wenn sie auf die vorkolumbische Vergangenheit bezogen waren. Wie
stark die anderen Ansätze zur kontinentalen Selbstdefinition sich unterscheiden

und widersprechen, wurde anhand der Systematik der Orientierungs-



LATEINAMERIKAS IDENTITÄT 707

modelle soeben dargelegt. Die Entwicklung zwischen den beiden Weltkriegen
tendierte im Zeichen der nationalen ökonomischen Schwierigkeiten in eine
Richtung, die vom Generellen weg und auf die regionale sozio-ökonomische
Wirklichkeit hinzielte. Infolge der starken marxistischen Einflüsse nach dem
Ersten Weltkrieg sind die geistigen Exponenten, zum Beispiel die Peruaner
José Carlos Mariätegui (1894-1930) und Victor R. Haya de la Torre (geboren
1895), dazu übergegangen, von übergreifenden und in die Zukunft weisenden,
in der Intention philosophischen Entwürfen Abstand zu halten und
pragmatische Lösungen zu suchen. Nach dem Zweiten Weltkrieg bricht die Zeit
der Literaten an. Eduardo Mallea (1903) in Argentinien oder Octavio Paz
(1914) in Mexiko zum Beispiel vertreten beide den Weg einer Dialektik
zwischen Einsamkeit und Gemeinsamkeit, zwischen individuellem Bewusstsein
und nationalem Paradigma, unter Verzicht auf eine kontinentale Identitätsformel.

Der Höhepunkt der orientierungslosen Skepsis dürfte heute erreicht sein.
Nahezu alle Orientierungsmodelle, die bisher herangezogen worden waren,
haben sich als untauglich oder als nur momentan oder nur schichtenspezifisch

wirksam erwiesen. Selbst die Orientierungslosigkeit kann historisch
begründet werden. Folgen wir zum Beispiel den Gedanken von Octavio Paz.
Um der Unabhängigkeit willen haben die Kreolen in Lateinamerika mit ihrer
eigenen Vergangenheit gebrochen und verloren dabei ihre eigene Identität.
Denn zuvor hatten sie mit dem Volk gebrochen, das heisst sich von ihm
distanziert und in der Zeit der Kolonie mit den Eroberern paktiert. Nach der
Independencia war eine Annäherung der Kreolen an das Volk wiederum
nicht möglich, weil eine konsequente Applikation des demokratischen Ideals
dem Volk eine Macht verliehen hätte, die den privilegierten Kreolen wiederum

zum Verhängnis geworden wäre. Schliesslich haben die Kreolen ein drittes

Mal ihre Vergangenheit verleugnet, als sie jene geglückte Synthese der
indianischen und spanischen Kultur, die als Traum über 300 Jahre lang der
Kolonie vorgeschwebt hatte, als eine Schimäre preisgaben. Nun bleibt den
lateinamerikanischen Kreolen nichts anderes übrig, als sich eine neue Identität

in der Zukunft zu suchen. Nach seiner historischen Herkunft ist der
Lateinamerikaner jetzt ein Niemand. Octavio Paz schreibt über die
Mexikaner: «Weder Indio noch Spanier will er sein. Er will auch nicht von ihnen
abstammen. Er verleugnet sie. Er betrachtet sich auch nicht als Mestizen,
sondern er setzt sich als Abstraktion. Er ist Mensch. Er wird der Sohn des
Nichts9.»

Ohne Modell, aber dafür rein pragmatisch, durch die verbesserte
Kommunikation, ist indessen nach dem Zweiten Weltkrieg in atemraubendem
Tempo ein kontinentaler Kulturaustausch zustande gekommen, der eine völlig

neue Situation geschaffen hat. Durch die transnationale Verbreitung einer



708 LATEINAMERIKAS IDENTITÄT

Romanliteratur von weltliterarischem Niveau entsteht nun in den letzten
Jahrzehnten erstmals eine kulturelle Einheit von kontinentalem Ausmass10.
Generelle Identitätsmerkmale werden nurmehr gleichnishaft, archetypisch
oder mythisch an Romanfiguren oder Handlungsabläufen ablesbar. Der
Selbstverständigung ist dies allerdings förderlicher als Definitionsversuche in
Form eines anthropologischen oder völkerpsychologischen Diskurses. Aber
anthropologisch und psychologisch muss eine Definition dieses mestizischen
Subkontinentes allemal sein, wenn sie vom Rio Grande bis Feuerland gelten
soll. Darin folge ich der These des zur Zeit besten Kenners der Materie,
Edmund S. Urbanski11.

So durchläuft die Suche nach einem kontinentalen Selbstverständnis in
den ersten sieben Jahrzehnten unseres Jahrhunderts eine zunächst aufsteigende

und dann wieder abfallende Intensitätskurve. Man kann am Ende
derselben wohl auch sagen, dass diese essayistischen Versuche zur Selbstbestimmung

zwar eine sowohl kulturelle wie auch psychologische und auch
politische Bedeutung und Funktion hatten, dass sie jedoch in jüngster Zeit
weitgehend verdrängt worden sind durch eine neue Resignationswelle angesichts
der überbordenden sozialen und ökonomischen Probleme. Für unser Thema
interessant ist aus historischer Sicht der Versuch - selbst wenn er gescheitert
sein sollte-, mittels Kultur eine kontinentale Einheit zu begründen, zu stiften
oder wenigstens zu postulieren. Dass es bei Versuchen geblieben und zu einer
weitverbreiteten Skepsis gekommen ist, das soll niemanden enttäuschen. Der
Verzicht auf explizite Leitvorstellungen von der eigenen Wesensart bedeutet
nämlich in zweierlei Hinsicht einen Fortschritt : Zum einen ist die Gemeinsamkeit

des kontinentalen Schicksals rittlings auf der Grenze zwischen der
Dritten Welt und der westlichen Kultur, ist dieser existentielle Riss durch die
schlichteste Alltagserfahrung hindurch so evident geworden, dass es der
Deixis von Lehren und Analysen gar nicht mehr bedarf. Das Problem-
bewusstsein ist generell und so mannigfach ausformuliert, dass es seinerseits
ein Identitätsgefühl stiftet in der Art einer Schicksalsgemeinschaft. Zum
anderen steht hinter dieser Abkehr von Theorien und Modellen auch die alte,
schon zur Kolonialzeit entwickelte Aversion gegen alles, was den Einzelnen
gängeln oder die Gesellschaft zu stereotypisieren oder gar zu manipulieren,
vermöchte. Dazu können bekanntlich auch definitorische Leitideen
missbraucht werden12.

In der Rückschau über diese Suche nach einem Selbstverständnis scheint
sich die Annahme eines früheren Identitätsra7z«r.y aufzudrängen, der die
postkoloniale Periode (von der kolonialen ganz zu schweigen) als inauthentisch

erscheinen liesse. Indessen handelt es sich nicht um einen Verlust,
vielmehr um das schmerzliche Vermissen von etwas, das noch gar nie vorhanden
war, angesichts der geschichtlichen Entwicklung gar nicht vorhanden sein



LATEINAMERIKAS IDENTITÄT 709

konnte. Die jüngste Diskussion um den sogenannten Kulturimperialismus
mit ihrer Suche nach gemeinsamen Feindbildern13 muss als Symptom für
ein erneut virulent gewordenes Identitätsbedürfnis gedeutet werden. Dieses
ist nun zeitlich zusammengefallen mit dem weltweiten Phänomen der jugendlichen

Protestbewegung der sechziger Jahre. Die Entfremdung durch die
kulturelle Dependenz wird überlagert durch die weltweite Entfremdung durch
eine lebensbedrohende technische Zivilisation.

Dieser Überblick über die Ansätze zur Selbstdefinition Lateinamerikas,
deren Widersprüchlichkeit ich bewusst hervorgehoben habe, bedarf noch
einer Schlussbetrachtung. Die Orientierungslosigkeit, die sich nach nun bald
hundertjähriger Suche nach einem eigenen Wesen ergibt, ist nicht etwa Folge,
sondern vielmehr Ursache dieser andauernden Anstrengung federführender
Intellektueller. Dabei müsste die Prägung einer allgemeingültigen und
allerorten akzeptierten Identitätsformel angesichts der mestizierten Vielfalt und
der räumlichen Dimension ein utopisches Unterfangen bleiben. Die gemeinsame

Geschichte und die gemeinsamen Geschicke jenes Subkontinents
verleiten offenbar immer neu zur kontrastierenden Definition dessen, was man
selber ist beziehungsweise sein möchte. Angesichts dieser zunächst nur als

Beschwörung zu lösenden Aufgabe ist es kein Zufall, dass vornehmlich die
Schriftsteller sich diese Aufgabe vornahmen und ihr Sprachvermögen in den
Dienst dieser Selbstfindung stellten14. Im Rückblick müssen wir vielen von
ihnen allerdings sachliche Inkompetenz vorwerfen. Diese wertende
Retrospektive ist jedoch erst möglich, seitdem die Sozialwissenschaften und die
Kulturwissenschaften Instrumente und Methoden bereitgestellt haben, die
eine exaktere Erforschung der Mentalität von sozialen Grossgruppen erlauben.

Dass wir heute vom analytisch-positivistischen Denken wieder mehr
erwarten für die Problemlösung als von existentiell-hermeneutischen Ansätzen,

kann sich als eine wiederum unergiebige Einseitigkeit herausstellen. Die
philosophische Anthropologie könnte zwischen diesen auseinanderstrebenden

Richtungen vermitteln und aus der vergleichenden Kulturbetrachtung
einen neuen Ansatz gewinnen für die Frage nach der dem Menschen
aufgegebenen Selbsterkenntnis, die schlechthin zum Ursprung der Philosophie
gehört. Für die Wissenschaftssystematik ergibt sich in meinem Fall daraus,
dass der Literaturwissenschaftler sich vor dieser kulturwissenschaftlichen,
texttranszendenten Perspektive lediglich als Gehilfe und Zuträger verstehen
darf, mit dem Vorteil allerdings, dass sich ihm in der interdisziplinären
Forschung ein ergiebiges, weil erkenntnisbedürftiges Wirkungsfeld eröffnet.

!Cf. Gustav Siebenmann: Zur Bedeu- Heft 3 (Juni 1974), p. 53-70. - 2Cf. z.B.
tung der Gegenwartsliteratur Lateinameri- Martin S. Stabb: America Latina: En büs-
kas, in: Schweizer Monatshefte, 54. Jahr, queda de una identidad. Modelos de ensayo



710 LATEINAMERIKAS IDENTITÄT

ideològico hispanoamericano 1890-1960.
Caracas: Monte Avila, 1969. - Carlos
Ripoll (ed.): Conciencia intelectual de America.

Antologia del ensayo hispanoamericano

(1836-1959). New York: Las Americas

Pubi. Comp., 21970. - Daniele
Genevois/Bernard Le Gonidec: Aspects de la
pensée hispano-américaine 1898-1930. Rennes:

Centre d'Etudes Hispaniques et His-
pano-Américaines, 1974. Die nachfolgend
zitierten Beispiele ohne weitere Quellenangabe

sind dieser Anthologie entnommen.

- 3Der Ausdruck kommt tatsächlich bei
Vasconcelos vor. Cf. Paginas escogidas, p.
82; bei Genevois/Le Gonidec, p. 54. - 4Ein
neueres Beispiel für die euphemistische
Verwendung des Attributs «jung» liegt in Peru
vor. Dort sind durch Dekret der Regierung
Velasco Alvarado die «barriadas», jene
Elendsgürtel um die Hauptstadt Lima,
umbenannt worden in «pueblos jóvenes». -
5 Eine gute Analyse dieser Opposition findet
man bei Edmund St. Urbanski: Anglo-
américa y Hispanoamérica, Anâlisis de dos
civilizaciones. Madrid: Studium, 1965. -
8 Dazu empfiehlt sich die gut dokumentierte
Abhandlung von Michel Berveiller: Le
cosmopolitisme de Jorge Luis Borges. Paris:
Didier, 1973. - 7Cf. Hans-Jürgen Puhle:
«Nationalismus in Lateinamerika», in:
Wolf Grabendorff : Lateinamerika, Kontinent

in der Krise. Hamburg: Hoffmann
und Campe, 1973, p. 48-77, mit zahlreichen
Literaturhinweisen. - 8Eine anschauliche
Darstellung der Genese der jungen Natio¬

nalstaaten findet man in Inge Wolffs
Aufsatz: «Desintegration und Staatsbildung in
Hispanoamerika, 1810-1840», in: Friedrich

Wehner (Hg.): Idee und Wirklichkeit
in Iberoamerika, Beiträge zur Politik und
Geistesgeschichte. Hamburg: Hoffmann
und Campe, 1969, p. 41-53. - «Octavio
Paz: El laberinto de la soledad. Mexico:
Fondo de Cultura Econòmica, 1973, p. 78. -
10 Cf. Mario Hernandez Sânchez-Barba:
Dialectica contemporànea de Hispanoamérica.

Madrid : Ed. José Porrûa, 1973. - u
Edmund St. Urbanski: Hispanoamérica, sus

razas y civilizaciones. New York 1973. -
12 Dazu findet man gut interpretierte
Beispiele im Vorwort, das Martin S. Stabb seiner

Anthologie beigegeben hat (vgl. Anm.
2). - 13Cf. Idéologies, littérature et société

en Amérique Latine. Colloque organisé par
l'Institut de Sociologie de l'Université Libre
de Bruxelles et l'Ecole Pratique des Hautes
Etudes de Paris. Bruxelles: Editions de
l'Université, 1975. - 14Hier wäre ein Exkurs
angebracht über die Begründung der «bra-
silidade» als gefühlsmässige Identitätsbasis
in Brasilien, wo sich die Rolle der Schriftsteller

besonders schön aufzeigen Hesse. Die
Raumknappheit und auch der Umstand,
dass Brasilien zwar eine andere Chronologie,

nicht aber ein anderes Orientierungsmodell

erkennen lässt als Hispanoamerika,
mag begründen, weshalb diesem grössten
lateinamerikanischen Land weniger
Aufmerksamkeit zugekommen ist.


	Lateinamerikas Identität : Orientierungsmodelle für ein kontinentales Selbstverständnis

