
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 7

Artikel: Was bewirkt Literatur? : Notizen zu einem Revisionsprozess

Autor: Krättli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anton Krättli

Was bewirkt Literatur?

Notizen zu einem Revisionsprozess

Sandkastenspiele oder aber Vorbereitung und Bestärkung politischer Aktion
- der Antagonismus dieser beiden extremen Unmöglichkeiten, Literatur zu
machen und zu verstehen, bemächtigt sich immer aufs neue des Gesprächs.
Es ist ein Kampf ohne Sinn, wie man nachgerade wissen könnte, der Gegensatz

ist konstruiert und entspricht nicht der Wirklichkeit. Ein Schriftsteller,
der aus Lust am Schreiben und auf der Suche nach sich selbst Bücher macht,
ohne damit etwas anderes bewirken zu wollen, als dass sie gelesen werden,
kann jedenfalls nicht verhindern, dass seine Werke möglicherweise Folgen
haben. Und ein Autor, dessen Engagement stärker ist als sein Talent, ganz
nur darauf gerichtet, mit veröffentlichten Texten mitzuhelfen, die Gesellschaft

zu verändern, hat keinen Einfluss darauf, ob seine Bücher in dem von
ihm erstrebten Sinne Wirkung haben. Man weiss zu wenig darüber, und das

wenige, das man weiss, müsste uns eigentlich davon abbringen, je wieder den
Gegensatz zwischen Engagement und Elfenbeinturm als eine Alternative zu
sehen, die in diesem Zusammenhang von Bedeutung ist. Aber es scheint
dennoch gerade dieser Streit immer wieder aufzuflackern. Einmal neigt sich die
Waage auf die eine, einmal auf die andere Seite. Nach Jahren einer geradezu
demagogischen Überbetonung des Engagements ist jetzt offenbar ein
Umschlag eingetreten. Die Verteidiger der Sandkastenspiele - wenn das
überhaupt ein brauchbarer Begriff wäre - haben wieder an Boden gewonnen.

Dass literarische Werke auf politische und gesellschaftliche Zustände ihrer
Entstehungszeit reagieren und darum nicht lediglich als Kunstdinge, sondern
auch als kritische Stellungnahmen oder als Gegenbilder zu einer vorgefundenen

Realität zu verstehen sind, ist eine Einsicht, die nicht erst in unserem
Jahrhundert erworben, wahrscheinlich aber noch nie zuvor mit so ungeheurem

theoretischem Aufwand verbreitet worden ist. Zahlreich sind - vom
«Simplizissimus» über «Die Räuber» - bis in die Neuzeit die Beispiele, an
denen zeit- und gesellschaftskritische Funktionen der Literatur nachzuweisen
sind. Es gibt sie übrigens gerade auch in der Goethezeit, die in der eben zu
Ende gehenden Phase deutscher Literaturentwicklung freilich eher als
Zielscheibe herhalten müsste, weil sich die «Hinterfragungs-Literatur» gegen die
Klassik und ihren Kunstwerkbegriff effektvoller abheben konnte, wenn man



622 WAS BEWIRKT LITERATUR?

die Weimarer Szene als eine Landschaft der elfenbeinernen Türme sah. Im
Lichte neuerer Forschungen dürfte jedoch auch das nicht mehr ganz leicht
sein. Zum mindesten verbietet sich die simplifizierende Betrachtungsweise,
als ob die Goethezeit nicht den sehr genauen Bezug ihrer Literatur zu den
pohtischen und gesellschaftlichen Realitäten gekannt hätte; das Bild
verändert sich da geradezu drastisch, wenn man nicht lediglich die höchsten
Gipfel der Dichtung, sondern ebenso die Niederungen der längst vergessenen
damals gängigen Literatur in die Betrachtung einbezieht1.

Und dann muss natürlich auch gesagt werden, dass die Doktrinen und
Theorien, die besonders seit den sechziger Jahren die deutsche
Literaturdiskussion beherrscht haben, gemessen an den paar wenigen Wahrnehmungen

über mögliche Wirkungen von Literatur, das Kind mit dem Bade
ausschütten. Da hat man nun strikte gefordert, literarische Texte seien nicht
mehr nach Kriterien ihrer ästhetischen Qualität, sondern nach ihrem
Gebrauchswert im Blick auf konkrete gesellschaftspolitische Ziele, nach ihrer
Relevanz zu beurteilen. Die Wortführer zogen zu Felde gegen «bleibende
Werte» und gegen «schöngeistigeLiteratur», trugen sie samt der dazugehörigen

Kritik zu Grabe und hielten die Leichenreden. Als mögliche neue
Gattung war eine Zeitlang die Mauerinschrift Trumpf, die zur politischen Aktion
aufrief. Dem Autor aber wurde die Aufgabe zugewiesen, mit seiner Arbeit
«politische Alphabetisierung» zu betreiben. Das alles ist bereits Geschichte.
Wenn man die Manifeste und die programmatischen Erklärungen von 1968

heute liest, mag man kaum glauben, dass sie immerhin Folgen hatten. Nimmt
man sie als Literatur, so ist es tatsächlich Literatur mit nachweisbarer
Wirkung - nur nicht für lange Zeit und auch nicht so sehr auf ausserliterarische
Zustände. Sie bewirkte Veränderungen innerhalb der literarischen Szene
selbst.

Heute hat es den Anschein, dass diese in manchem merkwürdige Phase

literarischer Inpflichtnahme abgeschlossen sei. Dabei hätten sich die
Alphabetisierer schon ganz am Anfang dieses Zeitabschnitts fragen müssen, worauf
sich eigentlich ihre Hoffnung stütze. Sie hatten gewiss nicht unrecht, wenn
sie Literatur auch als gesellschaftskritisches Instrument und als ein Reagieren
auf konkrete Zustände begriffen. Aber wie konnten sie eigentlich nur glauben,

mit Geschichten, Theaterstücken und Gedichten seien diese Zustände
in einem von ihnen gewünschten Sinne zu verändern? Es gibt keine
stichhaltigen Beweise dafür, dass das möglich sei und unter welchen Bedingungen.
Es gibt nur Theorien, die das behaupten. Die grosse Ernüchterung, die jetzt
eingetreten ist und sich spürbar auswirkt, nachdem immer mehr Autoren,
Kritiker, Verleger und Leser an der Tragfähigkeit des Kriteriums Relevanz
zweifeln, trifft einige wie einen Schock. Sie reagieren darauf im Rahmen des

alten Schemas, wie wenn es darum ginge, dass jetzt engagierte Literatur von



WAS BEWIRKT LITERATUR? 623

bösen Mächten heimtückisch unterdrückt würde. Der Revisionsprozess, der
da stattfindet, müsste endlich zu einer Überwindung des falschen Gegensatzes

zwischen Engagement und Sandkastenspiel führen.

Hätten die Alphabetisierer ihren Blick ein wenig über die Grenzen ihres

engen Kreises hinaus erhoben, wäre ihnen schon in den frühen sechziger
Jahren aufschlussreiches Anschauungsmaterial nicht entgangen. In einer
Ausstellung der graphischen Industrie konnte man 1963 in London die paar
hundert Bücher in Erstausgabe bestaunen, von denen mit hinreichender
Gewissheit gesagt werden darf, sie hätten Anstösse zur Entwicklung der
westlichen Zivilisation und Kultur gegeben. Gewiss ist diese Entwicklung
vorwiegend den Wissenschaften und der Technik zu danken; sie ist eine Frucht
der grossen Entdeckungen und Erfindungen. Treibende Kraft des
Fortschritts sind natürlich auch die politischen Umwälzungen und der
gesellschaftliche Wandel, vor allem im Übergang vom achtzehnten zum neunzehnten

Jahrhundert. Aber es kann nicht bestritten werden, dass es Bücher gibt,
die nicht allein von den Entdeckungen und Erfindungen Kunde geben und
damit überhaupt erst ermöglichen, dass sie genutzt werden. Zahlreich sind
vielmehr gerade die Fälle, in denen von Büchern entscheidende Anstösse
ausgegangen sind, auf Forscher und Erfinder sowohl wie auf politische Bewegungen

und Veränderungen der gesellschaftlichen Strukturen. Diesen Werken
eben war die Londoner Ausstellung gewidmet.

Anhand des reich kommentierten Katalogs können wir beurteilen, inwiefern

denn nun da die Idealbibliothek beisammen war, die - von Nebensächlichem,

Modischem, Überflüssigem und Wirkungslosem gereinigt - die
Summe des sprachlich mitteilbaren Wissens von unbestreitbarer Relevanz
(hier ist das Modewort gerechtfertigt) und damit also die Grundlage
westlicher Zivilisation und Kultur umfasst2. Im Vorwort äussern sich die
Verantwortlichen auch über ihre Auswahlprinzipien, und da gibt es einen Satz, der
in den sechziger Jahren in Deutschland wahrscheinlich auf wenig Verständnis
gestossen wäre, obwohl nicht von der Hand zu weisen ist, was er besagt. Die
schöngeistige Literatur, so lautet er, habe zwar den menschlichen Geist
erhoben und beflügelt, aber sie sei in der Ausstellung - von wenigen Ausnahmen

abgesehen - nicht vertreten. Die Ausnahmen betreffen Beispiele der
Verbreitung von Ideen (Candide, Alice in Wonderland) oder von Charakteren
(Don Quijote und Faust). War das richtig oder falsch? Bei der notwendigerweise

strengen Selektion, die hier galt, fanden Lyrik, Epik und Dramatik nur
ausnahmsweise Gnade. Die Ausstellung enthielt Naturwissenschaftliches,
Mathematik, Philosophie und Religion, kaum jedoch «schöngeistige Lite-



624 WAS BEWIRKT LITERATUR?

ratur». War das etwa deshalb der Fall, weil sich Dichtung und Literatur,
gemessen an den hier geltenden Auswahlkriterien, als «irrelevant» erwiesen?
Ich finde, hier wäre ein Anlass zur Überprüfung überspannter Theorien
gewesen. Was Schriftsteller schreiben, hat Wirkung auf einer ganz anderen
Ebene. Zu erinnern wäre da etwa auch an den Stossseufzer des Erzählers in
«Mein Name sei Gantenbein», manchmal scheine auch ihm, dass jedes Buch,
so es sich nicht befasse mit der Verhinderung des Kriegs, mit der Schaffung
einer besseren Gesellschaft und so weiter, sinnlos sei, müssig, unverantwortlich,

langweilig, nicht wert, dass man es liest, unstatthaft : «Es ist nicht die
Zeit für Ich-Geschichten. Und doch vollzieht sich das menschliche Leben oder
verfehlt sich am einzelnen Ich, nirgends sonst3.» In London waren keine Ich-
Geschichten ausgestellt, sondern zum Beispiel die Bibel in der Volkssprache,
die Werke des Hippokrates, die Berichte der Weltumsegier, die Enzyklopädien

der Aufklärung, die Differential- und Integralrechnung, die Leibniz in
«Nova Methoduspro Maximis et Minimis» 1684 veröffentlicht hat. Mit andern
Worten, es sind Sachbücher, die den strengen Auswahlprinzipien standhielten,

ferner Philosophen von Piaton über Kant bis zu Kierkegaard, denn auch
die Werke, die sie schufen, beeinflussten die Wissenschaft und veränderten
die Welt. Von Jean-Jacques Rousseau ist folgerichtig nur der «Contrat
Social» vertreten. Ich bin - vorläufig wenigstens - geneigt, die Entscheidung der
Ausstellungskommission gutzuheissen. Wenn es darum geht, die Bücherei
aufzubauen, deren Werke auf Kultur, Zivilisation, politische und
gesellschaftliche Entwicklungen überprüfbar eingewirkt haben, wird man kaum
auf Dichterisches kommen.

Aber die Londoner Ausstellung erteilt durch ihre kluge Auswahl eine
zweite Lehre, die auf die Alphabetisierer der sechziger Jahre ganz besonders
ernüchternd hätte wirken müssen. Wenn man nämlich von historischen Fakten

ausgeht, dann sind es offensichtlich nicht allein die grossen Leistungen
der Vernunft gewesen, die nachweisbare Folgen zeitigten. Manchmal waren
es auch sozusagen herausragende Leistungen der Unvernunft. Nicht allein
die Sternstunden aufklärerischer Denkarbeit hatten Wirkung, sondern in
einigen namhaften Fällen auch die Werke wahrer Dunkelmänner und
Phantasten. Es gibt den verheerend wirkungsvollen Unsinn in der Geschichte des

Buches, zum Beispiel Gobineau, dessen «Essai sur VInégalité des Races
Humaines», obgleich wissenschaftlich bedeutungslos und voller Widersprüche,
grässliche Spätfolgen hatte. Alfred Rosenberg, Verfasser des «Mythos des

20. Jahrhunderts», stützte sich darauf; sein Buch ist in der Londoner
Ausstellung mit Fug vertreten, so gut wie «Mein Kampf» von Adolf Hitler. Ob
es uns passt oder nicht, es gibt da Erscheinungen, die sich der Doktrin nicht
fügen wollen, wonach der Leser durch Lektüre zu einem bestimmten Verhalten

angeleitet oder verführt werden kann, und vollends dass er auf die Dar-



WAS BEWIRKT LITERATUR? 625

Stellung des richtigen oder moralischen Verhaltens innerhalb vorausgesetzter
Normen positiv, auf die Darstellung des Bösen aber - was immer man
darunter verstehen wolle - negativ reagiere, das eben ist ungewiss. Selbst in der
DDR, deren offizielle Literaturpolitik es gar zu gerne anders sähe, sind
Zweifel an der theoretisch vorausgesetzten und erwünschten Veränderung
des Leserbewusstseins inzwischen verbreitet4. Der Gebrauch, der von
literarischen Werken hoffentlich gemacht wird, lässt sich glücklicherweise nicht
reglementieren.

Max Frisch hat sich einmal vorgestellt, über Nacht seien alle Theater
geschlossen worden5. Es trifft wahrscheinlich zu: abgesehen von denen, die in
irgendeiner Funktion am Theater tätig sind, die Kritiker miteingeschlossen,
würde sich niemand ernstlich betroffen fühlen. Es geht vielleicht auch ohne.
Die Bilanz des Gedankenexperiments besteht aus Fragen, zum Beispiel der,
ob es also das Theater lediglich um des Theaters willen gebe oder ob diejenigen,

die aus purer Lust am Spiel Theater machen, durch ihre Erfahrungen
mit Öffentlichkeit haftbar werden für die Gesellschaft, die sie unterhalten.
Frisch, skeptisch und jeder voreiligen Lösung gegenüber misstrauisch, hält
immerhin für möglich, dass - gäbe es die Literatur nicht - die Welt vielleicht
nicht anders liefe, « aber sie würde anders gesehen, nämlich so wie diejeweiligen
Nutzniesser sie gesehen haben möchten : nicht in Frage gestellt ». Hieraus leitet
sich ein Kriterium für Literatur ab, das mit dem Alternativenklischee von
Engagement und Elfenbeinturm nichts mehr zu tun hat. Theater und
Literatur werden gesehen als Prüfstand ausserhalb einer Welt von Zweck und
Nutzen, wenn auch stets darauf bezogen. Welcher Art denn ist die Instanz,
vor die das alltägliche und triviale Leben da gezogen wird Was ist es, das
der Literatur die Insignien der Wahrheit verleiht? Es ist die ihr eigene
Sprache, nicht eine geliehene, wie sie im Alltag zumeist gesprochen wird. Es

ist die Fähigkeit des Künstlers, «die trivialen Geschehnisse der Alltagserfahrung

sub specie aeternitatis wahrzunehmen6». Die Formulierung stammt von
Arthur Koestler, der nicht im Verdacht steht, Literatur als reines Sandkastenspiel

zu betrachten. Sie besagt, dass der Künstler die Ebene des Alltags durch-
stösst und auf ein Absolutes zielt. Er zeigt den Menschen, sein Wollen und
Handeln, auch die Institutionen, die er geschaffen hat, im Licht einer alles

durchdringenden Betrachtungsweise, die sich zwar konkreter Bilder und
vertrauter Erscheinungen bedient, dennoch aber Verbindung hat zum
Archetypischen, Übergreifenden, Wahren. Vielleicht ist das Wort «sub specie
aeternitatis» zu gross, eine für unser Gefühl überdimensionierte Gebärde; aber es

trifft genau, worauf es hier ankommt. Literatur als Kunst vermittelt nicht
Stellungnahmen oder Lösungen, sie lehrt nicht Verhaltensweisen, denen sich



626 WAS BEWIRKT LITERATUR?

der reale Alltag zu fügen hätte. Aber sie zeigt, wie sich Menschen verschiedener

Zeiten und verschiedener sozialer Schichten verhalten, wie sie ihre Ziele
erreichen oder verfehlen. Ganz gleich, ob sie das Falsche entlarve oder ein
als Gegenbild gedachtes Vollkommenes gestalte, in die Welt der alltäglichen
Realitäten fällt sie störend ein, weil sie die Schleier des Gewöhnhchen auf-
reisst.

Von da aus scheint mir der Gedanke am Ende doch nicht abwegig, der
Sachbuchausstellung von London eine anders konzipierte Bibliothek
gegenüberzustellen. Sie müsste jene Bücher enthalten, denen wir Neubegründungen
im Wort verdanken, einen Durchblick auf die Wahrheit hinter der trivialen
Welt der Konventionen und eingespielten Betrachtungsweisen. Zweifellos
mussten darin die grossen Satiriker von Aristophanes bis zu Karl Kraus
vertreten sein, ebenso sicher auch die Mystiker, ferner die grossen Lyriker
bis zu Hölderlin und Trakl - ich will nicht aufzuzählen beginnen. Wenn man
sich vorstellt, man hätte die Auswahlprinzipien festzusetzen, nach denen eine

Büchersammlung der gedachten Art anzulegen wäre, käme man wohl
zwangsläufig auf Kriterien strenger literarischer Wertung. Wenn wir fragen,
wodurch sich Literatur als Kunst unterscheide und aufgrund welcher
Eigenschaften sie zu der Instanz werde, die das Alltägliche in Frage stellt, so kommen

wir zum Beispiel auf Begriffe wie Schillers «ästhetischen Schein», der

zwar Fiktion, dennoch aber ein Medium ist, das die Wahrheit zum Vorschein
bringt. Ich glaube nicht, dass Erzählungen oder Theaterstücke eine Chance

hätten, die allein im Kampf gegen bestimmte Meinungen oder zur Entlarvung
von Machenschaften geschrieben worden sind, Dokumente allenfalls einer

Auseinandersetzung, aber ihrerseits ganz auch auf der Ebene des Alltags. Sie

wären schon nach kurzer Zeit ohne jedes Interesse, böten allenfalls
Informationen für den Historiker, der eine Einzelheit erforscht. Es soll allerdings
nicht unterschlagen werden, dass Wert und Wahrheit von Literatur als Kunst
von verschiedenen Beurteilern und erst recht im Ablauf der Geschichte sehr
unterschiedlich beurteilt werden. Die Problematik literarischer Wertung ist
bekannt. Wir sollten zudem bedenken, wie wenig wir darüber wissen, ob
wirklich aus den Jahrhunderten vor uns erhalten geblieben sei, was mit Fug
in unsere Idealbibliothek aufzunehmen wäre. Aber auf der Suche nach den

Büchern, die bewirkt haben und jederzeit wieder bewirken, dass die Welt
anders gesehen werde, als «diejeweiligen Nutzniesser sie gesehen haben möchten»,

dürften wir auf literarische Kriterien keinesfalls verzichten.

Man spricht jetzt viel davon, die Szene habe sich gewandelt, womit gemeint
ist, das kulturelle Klima habe sich verändert. Man erkennt es zum Beispiel



WAS BEWIRKT LITERATUR? 627

daran, dass vermehrt wieder Geschichten und Romane erscheinen, die sich
dem privaten Bereich zuwenden und in denen individuelle Erfahrungen zum
Motiv literarischer Arbeit werden. Die Forderung nach gesellschaftlicher
Relevanz der Literatur ist zwar zu Beginn der jetzt abgeschlossenen kurzen
Phase deutscher Literaturentwicklung freiwillig erhoben worden; aber
alsbald wurde ein Zwang daraus, unter gleichzeitiger Entfaltung grosser
Missverständnisse zum mindesten ein Gruppenzwang, dann natürlich auch ein
Zwang, den die Verbreitungsmedien ausübten. Wer nicht in die Szene passte,
hatte es schwer. Der Umschlag ist spürbar und erstaunlich rasch gekommen.
Die zum Teil sarkastischen Kommentare, die der auffallende Wechsel
begreiflicherweise ausgelöst hat, sind nicht immer frei von Überresten einer
etwas simplifizierenden Deutung, die so rasch wie möglich zu überwinden
wäre. Vor wenigen Jahren noch hatten die grossen Verlage ihre Hinter-
fragungs-Literatur wie heisse Brötchen unter die Leute gebracht, so zum
Beispiel liest man's im «Literatur-Magazin 5» in einem etwas gewundenen Text,
und es stimmt aufs Haar: Was 1968 proklamiert wurde, hatte Folgen und
eroberte flugs den Markt. Aber - so geht die (möglicherweise ironische) Klage
im «Literatur-Magazin» weiter - über Nacht wurde die Nachfrage flau.
«Hatte in den Buchhandlungen ein Machtwechsel stattgefunden Hatten die
Chefs sich wieder durchzusetzen vermocht gegen ihre Lehrlinge? War dem links
betonten Verleger auf einer einsamen Wanderung der Geist Rilkes erschienen
und hatte ihn vor dem Weg in den Abgrund gewarnt? Was gab den Erziehungsbürokraten

aller Länder auf einmal die Kraft, zu bleibenden Werten
zurückzufinden1?» Die Sätze stehen in einem Band, der von «Aspekten der
Kulturvernichtung» berichten will. Gemeint ist die Veränderung, von der man hier
annimmt, sie sei durch die Einwirkung von Mächten erfolgt, die lieber eine
harmlose, keine kritischen Fragen stellende Literatur sehen. Ich kann mir
nicht vorstellen, dass der Verfasser der zitierten Fragen, Adolf Muschg, nicht
sehr genau weiss, was in Wahrheit im Gange ist : ein durchaus notwendiger
und übrigens längst fälliger Revisionsprozess. Dabei kann keine Rede davon
sein, Literatur als Instanz zu schwächen, eher schon, sie zu stärken. Was zu
revidieren ist, sind Einseitigkeiten, von Anfang an übertriebene Forderungen
und dann natürlich die wirklich beklagenswerten Missverständnisse jener
Schreiber, die zwar engagiert, aber keine Schriftsteller sind. Ihnen mag die
Korrektur, die jetzt erfolgt, als «Kulturvernichtung» erscheinen. Man kann
es wohl verstehen, wenn es manchem von ihnen nicht leichtfällt, sich von
unhaltbar gewordenen literaturtheoretischen Positionen abzusetzen. Aber
muss es denn wirklich im überholten Begriffsschema geschehen

Die Witzeleien über den «links betonten Verleger» und den «Geist
Rilkes» sind für Insider gewiss reizvoll, man kann sich etwas denken dabei; die
pfiffige Assoziation mit den «Erziehungsbürokraten aller Länder» und die



628 WAS BEWIRKT LITERATUR?

augenzwinkernde Erwähnung der «bleibenden Werte», vollends der Hinweis
auf die Chefs und die Lehrlinge haben nur leider auch etwas von Anbiederung,

von Konzessionen an eine in ausgeliehenen Kontroversen festgefahrene
Alphabetisiererschar, die nach dergleichen Kumpelhaftigkeiten vielleicht
besser schluckt, was man ihr jetzt halt verordnen muss : dass nämlich in der
«Wirtschaftsbranche Literatur» der einzige «nicht korrumpierbare Wert»
(warum eigentlich nicht der einzige bleibende?) die als ästhetische Arbeit
ausgeführte persönliche Erfahrung sei. Das nämlich ist es, was nach wie vor
gilt. Wenn es aber gute ästhetische Arbeit aus persönlicher Erfahrung ist,

hinterfragt sie die gängigen, die dominierenden Vorstellungen und ihre Nutz-
niesser weit wirksamer als jede vordergründige Polemik. Als Randnotiz wäre
anzumerken : Es sind die herausragenden Autoren der DDR, die seit Jahren
dafür plädieren, die Literatur möge sich vermehrt und intensiver der
individuellen Erfahrung zuwenden.

Was bewirkt Literatur? Müssig wäre, nach ihren Wirkungen im Bereich
des Geschäftslebens, der Industrie oder der Tagespolitik zu suchen. Das ist
jedoch kein Grund zur Resignation. Falls der Schriftsteller darauf einzuwirken

gedenkt, kann er es tun: als Staatsbürger, Werbetexter oder meinetwegen
als Ghostwriter. Was er dagegen als Künstler schreibt, Literatur als Fiktion,
ist Darstellung dieser alltäglichen Welt des Handelns und Wollens in einem
Kunstraum. In diesem Raum sind nicht allein inhaltliche Aussagen wichtig;
die Sätze, die von den Figuren eines Romans gesprochen werden, bedeuten
nicht nur, was sie aussagen. Alles steht in einem umfassenden Bezugsrahmen,
der uns als Leser erlaubt, einen Blick sozusagen von innen wie von aussen
auf die Dinge zu werfen. Nicht allein was eine Figur spricht, ist bei dieser

Betrachtungsweise wichtig, sondern mehr noch, in welcher Weise sie es tut,
welche Wörter und Wendungen sie braucht. Wenn wir als Leser einer
Geschichte oder als Zuschauer einem Theaterstück folgen, können wir uns
identifizieren oder distanzieren. Wir können einen Text gleichsam unbeteiligt auf
uns zukommen lassen, oder wir können unsere eigenen Probleme an ihn
herantragen. Beim Leser wird - in der noch neuen literaturwissenschaftlichen
Disziplin Wirkungsgeschichte - ein Erwartungshorizont angenommen, der
schon vor der Begegnung mit einem literarischen Text vorhanden ist. Dies
alles sind bekannte Bedingungen, die eine im platten Sinne erzieherische oder
«alphabetisierende» Wirkung von Literatur ausschliessen. Das literarische
Werk gibt keine Antworten, es stellt in Frage; es verändert die Blickrichtung,
es relativiert, was Uns oft entschieden und absolut erscheinen mag. Es macht
die Sicheren unsicher, und das ist freilich auch ein Grund, warum sie sich
seiner Wirkung nicht gerne aussetzen. Wer Bücher liest, setzt sich dem Risiko
aus, befragt und in Frage gestellt zu werden. Man kann wohl verstehen, warum

in totalitären Herrschaften Literatur als staatsgefährdende Macht miss-



WAS BEWIRKT LITERATUR? 629

trauisch kontrolliert und auf ihre ideologische Unbedenklichkeit hin geprüft
wird. Aber es gibt nachgerade Beispiele genug dafür, dass das nicht möglich
ist im rigorosen Sinn : eine lebendige Literatur ist selbst unter aufgezwungenen
oder akzeptierten Einschränkungen kritisch, weil sie darstellt und damit
sichtbar macht.

Um Freiheit zu bewahren und zu erweitern, brauchen wir eine Literatur,
die aus der Zeit kommt und auf die Zeit reagiert, die uns betrifft als

Zeitgenossen, aber zugleich eine Literatur, die darin nicht aufgeht, die frei ist in
ihrem Spielraum und phantasiebegabt über den Rand des Zeitlichen hinausgreift.

Ihr Widerstand gegen die verwaltete Welt und gegen einengende,
geschlossene Weltbilder ist immer der Widerstand des einzelnen Ich, das zu
stärken und zu schützen ist. Darum meine ich, die Wende, die sich auf der
literarischen Szene jetzt vollziehe, sei eine fällige Korrektur. Die Literatur
kommt zu sich selbst, nachdem sie eine Weile für ausserliterarische Zwecke
allzusehr in Anspruch genommen worden ist. Noch hört man vereinzelt - in
abschätzigem Sinne -, es sei etwas nur literarisch und also offenbar nicht
relevant. Die Zukunft, denke und hoffe ich, gehört der «hterarischen»
Literatur, die im Schein, in der Fiktion, in Ich-Geschichten Übungen im
Gebrauch der Freiheit anbietet.

JVgl. z.B. Die Eintagsliteratur in der Orpheus und Maschine, acht literaturge-
Goethezeit. Proben aus den Werken von schichtliche Arbeiten, Lothar Stiehm
VerJulius von Voss. Mit einer Einleitung von lag, Heidelberg 1976. Das Zitat in: Rezep-
Leif Ludwig Albertsen. Regensburger Bei- tionsästhetik und marxistische Literaturträge

zur deutschen Sprach- und Literatur- théorie, S. 118. - 5Der Autor und das Thea-
wissenschaft, Verlag Herbert und Peter ter, Gesammelte Werke in zeitlicher Folge,
Lang, Bern/Frankfurt am Main 1975. - Band V, 2, Suhrkamp-Verlag, Frankfurt
2 Bücher, die die Welt verändern. Eine Kul- am Main 1976. - 6 Arthur Koestler, Die
turgeschichte Europas in Büchern. Ausge- Wahrheit der Phantasie, Rede am Londo-
wählt und herausgegeben von John Carter ner PEN-Kongress, in: Die Zeit, 3. Sept.
und Percy H. Muir, dtv, München 1976. - 1976. - 'Adolf Muschg, Bericht von einer
3 Max Frisch, Mein Name sei Gantenbein, falschen Front oder: Der Schein trügt nicht.
Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main In: Literatur-Magazin 5. Das Vergehen von
1964, S. 103. - 4Vgl. z. B. Fräulein Broders Hören und Sehen, Aspekte der Kulturver-
Fragen in «Buridans Esel» von Günter de nichtung, Rowohlt Taschenbuch Verlag,
Bruyn, zitiert in: Karl Robert Mandelkow, Reinbek bei Hamburg 1976.


	Was bewirkt Literatur? : Notizen zu einem Revisionsprozess

