Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 6

Artikel: Die anthropologische Bedeutung der Inflation
Autor: Geyer, Hans F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163203

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANs F. GEYER

Die anthropologische Bedeutung der Inflation

Geld besitzt keine magischen Krifte, insbesondere als Papiergeld steht es
fiir Wert, es ist nicht Selbstwert. Und doch diinkt manchen Menschen
das Geld der Zauberstab zu sein, mit dem man nur das Zeichen zu
geben braucht, um alle Wiinsche zu erfiillen. Alle? Natiirlich nicht, gliick-
licherweise ist nicht alles kiduflich. Der unbedingte, aber auch der bedingte,
der Zweckpessimismus namlich, macht aus dem Gelde mehr, als es ist,
als es zu leisten vermdchte, um dann den Menschen um so geringer
einzuschitzen. Fiir Schopenhauer ist Geld der allgegenwirtige Proteus, nicht
nur der Stoff, aus dem man Traume macht, sondern der Stoff, die Triume
zu verwirklichen; fiir Marx ist es der allzu willige und zu allem féhige
Sklave des Kapitalismus, bestimmt und verdammt, zu verschwinden zu-
gunsten einer Wirtschaft, in der es, wenn iiberhaupt, nur eine sehr be-
schrinkte Rolle spielt. Und was, abgesehen von seiner « Mammonssucht»,
noch mehr gegen das Geld einnimmt, sind seine zahlreichen anderen Krank-
heiten, vor allem seine galoppierende Schwindsucht, die Inflation.

Die poetische Anklage: Shakespeares « Gold»

Shakespeare lasst den ruinierten, von seinen reich beschenkten Freunden
schmihlich im Stich gelassenen Timon in «Timon von Athen» rasen:

Gold? kostbar, flimmernd, rotes Gold? Nein, Gétter!
Nicht eitel fleht ich. ...

So viel hievon macht schwarz weiss, hdsslich schon,
Schlecht gut, alt jung, feig tapfer, niedrig edel.

Ihr Gotter ! Warum dies? Warum dies, Gotter?
Ha! dies lockt euch den Priester vom Altar,

Reisst Halbgenesenen weg das Schlummerkissen.
Ja, dieser rote Sklave lost und bindet

Geweihte Bande; segnet den Verfluchten.

Er macht den Aussatz lieblich, ehrt den Dieb

Und gibt ihm Rang, gebeugtes Knie und Einfluss
Im Rat der Senatoren; dieser fiihrt

Der abgebrauchten Witwe Freier zu;



502 GELD UND INFLATION

Ja sie, vor der Spital und Eiterbeulen

Der Ekel packen wiird, gewinnt dadurch
Den Maienduft zuriick. Verdammt Metall,
Gemeine Hure du der Menschen, die

Der Volker Streit erregt ...

Die Stelle sollte uns nachdenklich stimmen, ja, sie kdnnte uns Gold, Geld
und in diesem Zusammenhang auch die Krankheiten von Gold und Geld,
insbesondere die Inflation als das erscheinen lassen, was sie im Grunde
sind, ndmlich nicht nur als 6konomische, sondern als allgemein anthro-
pologische Phadnomene. So und nicht anders spricht der Menschheits-
dichter Shakespeare vom Golde. Gold, Geld, Zahl, Quantitit, Qualitit,
Mass, es sind Symbole. Sie gehéren in dieselbe Kategorie wie Sprache,
Schrift, Werkzeuge. Der Begriff «Werkzeug» bringt besonders gut zum
Ausdruck, was ganz allgemein fiir Symbole, insbesondere fiir Gold und
Geld zutrifft. Sie stehen zwar fiir etwas, sie sind aber auch zu etwas da,
was bedeutet, sie sagen aus, aber sie haben auch eine instrumentelle
Tragweite, in ihnen treffen sich Theorie und Praxis, wir miissen ihnen
jedoch den Primat der Praxis zuerkennen. Gerade hier fiihrt uns die poetische
Anklage Shakespeares noch tiefer in ein philosophisches Labyrinth hinein.
Symbole sind auch Abstraktionen, oder besser: Sie stehen auf der Schwelle
der Abstraktion. Es gibt Abstraktionen von der heissesten Art. Symbole
sind nicht nur kiihl, philosophisch, wissenschaftlich, gelehrt, lebensfremd,
im Gegenteil, sie konnen bis zum Bersten mit moralischem und unmora-
lischem Leben erfiillt sein. Das ist es iiberhaupt, was den Menschen aus-
zeichnet: Diese Konzentration, diese Versammlung des Menschlichsten vom
Menschlichen, aber auch dasjenige, was ihn unter das Tier hinabfithren
kann, beides steht in seiner Macht. Shakespeare macht es deutlich. « Gold ?
kostbar, flimmernd, rotes Gold ?» Das ist bereits nicht mehr Gold. Denn es
steht als ein Symbol da. Aber es ist auch noch nicht eine Banknote. An
dieser Schwelle zur Abstraktion miissen wir das Problem von Gold, Geld
und Inflation gleichsam beim Schopfe packen. Shakespeare fahrt fort:
«So viel hievon macht schwarz weiss, hasslich schon, schlecht gut, alt jung,
feig tapfer, niedrig edel.» Der Wahnsinn des Poeten hat philosophische
Methode. Ein Wirbel von Sinnlichkeit hineingezogen in einen Wirbel von
Abstraktionen. «Schwarz und weiss», «héisslich und schon», aber auch
«schlecht und gut», «niedrig und edel». Die Abstraktion ist der Reichs-
apfel des koniglichen Menschen. In ihr hebt er die ganze Welt auf, hebt
sie empor, da ist sie nun, in dieser Form, aber nicht nur ist sie, sie ist auch
verfiigbar, machbar. Die Abstraktion tragt in sich das Arkanum, in an-
dere Abstraktionen umzuschlagen. in einer verwirrenden Dialektik, die keine



GELD UND INFLATION 503

Riicksicht nimmt auf das ehrwiirdige aristotelische Gesetz des formalen
Widerspruchs. Und so wird Gold (und Geld), wie Shakespeare es formu-
liert, zur allgemeinen Kupplerin, zur Kupplerin des Widersprechendsten, zur
«Hure» der Menschen und der Menschheit. « Hure» steht fiir Kauflichkeit,
fir Prostitution par excellence. Aber sehen wir einmal naher zu. Die Kraft
des Symbols! Was vermag eine einzelne Hure? Sie hat nur Gewalt iiber
sich selbst und ihre «Freier». Aber Gold und Geld sind die «allgemeine
Hure». Sie regiert die Welt kraft ihrer Abstraktion, aber auch kraft ihrer
Instrumentalitit, die sich in dieser Abstraktion konzentriert. Das muss
man sehen, so wie Shakespeare es gesehen hat. Hier treffen zwei wesentliche
menschliche Eigenschaften, zwei Anthropina wie die Spitzen zweier Speere
aufeinander: Die sinnlichste Abstraktion und die abstrakteste Sinnlichkeit des
«roten Sklaven», des Goldes. Wenn die Abstraktion den Menschen zum
Menschen macht, so kann sie ihn auch zum Tiere machen. Oder noch schlim-
mer. Denn das Tier hat seine von der Abstraktion unberiihrte Wiirde. Nur
der Mensch hat, mit Schopenhauer zu reden, eine wahrhaft kénigliche « Fall-
héhe». Thm bleibt es vorbehalten, aus dem Himmel der Abstraktion in eine
Holle zu stiirzen, welche die Abstraktion vom Guten ist wie der Himmel die
Abstraktionvom Bosen. Abstraktionen sind Dynamit. Gold ist Dynamit. Geld
ist Dynamit. Aber der Mensch wire nicht Mensch, wenn nicht dazu auf-
gerufen, den rechten Gebrauch von den Abstraktionen zu machen, auch
vom Golde, vom Gelde, das ja gerade nicht der marxistische «Tauschwert»
ist, sondern sehr viel mehr und anderes. Da hilft kein 6konomisches «Zu-
riick zur Natur», zur Natur des « Gebrauchswerts», der ja in der Wirt-
schaftsgeschichte der Tauschwert ist. Das Geld, entsprechend seiner wirt-
schaftsgeschichtlichen Funktion, bedeutet die Aufhebung des Tauschwerts
und damit die Universalisierung des Gebrauchswerts. Aber es ist und bleibt
der «rote Sklave». Was wire der Mensch ohne seine Verfiihrungen? Wer
ihn davor bewahren will, der nimmt ihm eben gerade das, was ihn aus-
zeichnet, nimlich seine biblische Fahigkeit, gut und bdse zu sein und Gut
und Bose zu erkennen.

Die philosophische Anklage: Marxens « Geld»

In Marxens Manuskript « Nationaldkonomie und Philosophie» findet sich
die beriihmte Stelle aus Shakespeares «Timon von Athen», die wir oben
zitiert haben. Im Anschluss an das Zitat definiert Marx das Geld «... als
das Aussere, nicht aus dem Menschen als Menschen und nicht von der
menschlichen Gesellschaft als Gesellschaft herkommende allgemeine Mittel
und Vermdgen, die Vorstellung zur Wirklichkeit und die Wirklichkeit zu



504 GELD UND INFLATION

einer blossen Vorstellung zu machen.» Das Geld verwandle «ebensosehr
. die wirklichen menschlichen und natiirlichen Wesenskrafte in blosse ab-
strakte Vorstellungen und darum Unvollkommenheiten, qualvolle Hirn-
gespinste, wie es andererseits die wirklichen Unvollkommenheiten und Hirn-
gespinste, die wirklich ohnméchtigen, nur in der Einbildung des Individuums
existierenden Wesenskrifte zu wirklichen Wesenskriften und Vermdogen ver-
wandelt». Es sind solche und dhnliche Satze, die, nach dem Zeugnis von
Raymond Aron, in den fiinfziger Jahren das existentialistische Pariser Quar-
tier Latin entziickten und ihm «Nationalokonomie und Philosophie» ge-
radezu als die 6konomische « Charta der Menschenrechte» erscheinen liess.
Nach Marx kann ich zwar eine Berufung zum Studieren haben, wenn ich
aber kein Geld besitze, so habe ich keinen Beruf dazu, was mancher Stu-
dierende und gezwungen nicht Studierende als schlagendes Argument emp-
funden haben mag. Marx meint, das Geld sei zwar eine Wirklichkeit, aber
nur fir denjenigen, der es besitzt, nicht fiir den Menschen, der, anthro-
pologisch gesehen, die Mdéglichkeit einer wiirdigen Verwendung der Geld-
qualitit besdsse, so etwa der Begabte fiirs Studieren. Fiir ihn wird das Stu-
dieren zu einem qualvollen Hirngespinst. Man muss bedenken, dass fiir
Marx Okonomie immer zugleich eine anthropologische, also keineswegs nur
eine wirtschaftliche, sondern eine Méglichkeit menschlicher Verwirklichung
ist. In diesem Zusammenhang interessiert vor allem Marxens Bemerkung,
dass Geld einerseits die Vorstellung zur Wirklichkeit mache, andererseits aber
die «Wirklichkeit zu einer blossen Vorstellung» herabsetze. Welche Richtung
hat dieser Angriff? Er bezieht sich auf das Geld als Abstraktion, als die
Abstraktion der menschlichen Wirklichkeit und Moglichkeit, der mensch-
lichen Gemiitskrifte. Anthropologisch gesprochen: Das eigentlich Un-
menschliche erblickt Marx darin, dass das Geld die Fahigkeit des Men-
schen vom Menschen selber ablost, sie gleichsam Okonomisch «selb-
staindig» macht und sie dem Zufall so iiberlasst, dass beispielsweise, was
das Studium anbelangt, nicht der Wiirdige zum Studium kommt, sondern
jener, dessen Vater reich genug ist, um ihm das Studium zu ermdglichen.
Der Mensch ist nicht Mensch, konnte Marx sagen, er ist sein Geld, also
eine Abstraktion, ein blosses Hirngespinst, das mit ihm als wirklichem und
wahrem Menschen iiberhaupt nichts zu tun hat. Nehmen wir Marx beim
Wort. Bevor wir anthropologisch sprechen, sprechen wir 6konomisch. Marx
tut es ja auch. Die Okonomie ist das Fundament seiner Anthropologie, sein
Materialismus die Basis seines Humanismus. Angesichts dieser vehementen
Attacke miissen wir uns fragen: Was setzen wir an die Stelle des Geldes?
Die Ware? Die Ware als Gebrauchswert? Es wiirde uns in di¢ Zeit der
primitiven Tauschwirtschaft zuriickfithren, da es sicherlich noch keine Stu-
denten und kein Studium gab. Oder das gewissermassen gezinkte, ge-



GELD UND INFLATION 505

zeichnete Geld, das Geld mit beschrinkten Umlaufsmdéglichkeiten, das allein
bei den menschlich Wiirdigen ankdme, nicht aber bei den menschlich Un-
wiirdigen? Das wiirde die Intervention des Staates voraussetzen und auch
sein unfehlbares Urteil {iber die menschlich Wiirdigen und die menschlich
Unwiirdigen. Aber die Attacke von Marx geht noch weiter und tiefer.
Erst hier erhilt sie ihre eigentlich anthropologische Dimension. Sie gilt
dem Symbol iiberhaupt, namlich dem, was fiir etwas steht und eben deshalb
jenes andere nicht ist. So steht Geld fiir Menschenwiirde, ist aber nicht
die Menschenwiirde, sondern nur deren erbarmliche, verwerfliche, ja ver-
brecherische Verkehrung. Das Geld wird zum Schein des Echten, ja es wird
zur blossen Aufbldahung, zur Inflation des Echten. Jeder, der iiber geniigend
Geld verfiigt, kann sich die Toga des Menschen umwerfen. Aber er ist darum
noch nicht der Mensch, der wahre, der wiirdige, sondern nur das Kleid
eines Menschen, das eben die Leute und die Menschen macht. Kleider ma-
chen Leute. Geld macht Menschen. Wer konnte sich diesem Appell ent-
ziehen? Doch man bedenke auch, was er impliziert. Es liegt im Wesen der
Abstraktion selbst, die eben auch den Menschen zum Menschen macht,
dass sie ein Zeichen ist, das fiir etwas anderes steht, dass es seinerseits,
nun, kein Zeichen ist, sondern, wie Hegel sagt, die «Sache selbst». Mar-
xens Humanismus geht es sicherlich auch um die «Sache selbst», will sagen
um den wesentlichen Inhalt, eben um den Menschen. Aber wie kommen
wir auf menschliche Weise an die «Sache selbst» heran, ohne das Zeichen,
ohne die Abstraktion? Marx selbst hat kein anderes Arkanum gefunden,
ebensowenig wie Rousseau, der sich bekanntlich literarisch antiliterarisch
betitigte, Marx selbst kampfte mit Zeichen und Abstraktionen gegen Zei-
chen und Abstraktionen. Und jedes Zeichen birgt, gerade weil es nichts
oder verhaltnisméssig wenig kostet und beliebig vermehrbar und austausch-
bar ist, die Gefahr der Inflation in sich, das heisst der {iiberfliissigen,
unzweckmadssigen, ungerechten Verwendung. Das gilt nicht nur fiir das
Geld, es gilt fir die Zeichen ganz allgemein, es gilt fiir die Sprache, etwa
der schwiilstigen Rhetorik, es gilt fiir die Begriffe etwa in der von Marx
selbst angegriffenen spekulativen Spiegelfechterei des Hegelschen Idealismus,
es gilt fiir die Welt der Werkzeuge, deren Inflation wir heute in Gestalt
des Automobils erleben, das sehr viel mehr ist als ein Transport-
mittel. Es ist auch ein allerdings kostspieliges, im Verhdltnis und Miss-
verhéltnis zum moralischen Geltungsanspruch eben doch «billiges» Zeichen,
ein Mittel, ebenfalls fiir den Arbeiter, den gesellschaftlichen Status zu doku-
mentieren und zu manifestieren. Ich glaube, wir sind dazu verdammt, im
Westen wie im Osten, einander «Zeichen» zu geben, sie als Mittel zu ge-
brauchen, und man kann immer nur hoffen, dass wir von den Mitteln -
und auch das Geld ist ein solches — den richtigen und nicht den inflato-



506 GELD UND INFLATION

rischen Gebrauch machen. Geldentwertung ist auch Begriffsentwertung, in
der Geldentwertung entwertet sich der Begriff selbst des Geldes. Entwertung
des Geldes — und das Konzept hat, wie wir gesehen haben, manche Schat-
tierungen, einige davon gar nicht konventioneller Art — bedeutet Dehumani-
sierung des Geldes. So weit, aber auch nur so weit, behdlt Marx recht.

Das Geld als Abstraktion

Die Erfindung des Gelds ist so wichtig wie die Erfindung des Rads. Es
fordert, ja es ermdglicht erst den 6konomischen «Transport». Dazu aber
ist ein 6konomischer Konsens erforderlich, eine Einigung iiber die «Ware»
par excellence, die alle andern Waren im Tauschgeschéft ersetzen soll, und
die damit den Gebrauchswert universalisiert. Dieser 6konomische Konsens
liegt im anthropologisch zentralen Bereich der Bedeutung. Das Geld hat
zwar ausserlich eine mathematische Gestalt, es wird definiert durch eine
Einheit (Mark, Franken, Pfund usw.), es tritt in den Verkehr als Miinze,
als Banknote, die ebenfalls mit mathematischer Genauigkeit ausdriicken,
welche Kaufkraft das einzelne Zahlungsmittel haben soll. Trotzdem ist die
innere Form des Geldes eine ganz andere. Sie hat die Qualitit einer Be-
deutung, der Bedeutung des Werts. Diese ldsst sich keinesfalls mathema-
tisch festlegen. Eine Bedeutung /ebt, was natiirlich auch mit sich fiihrt, dass
sie von einem Tag zum andern lebt und damit immer wieder anders. Der
franzosische Philosoph Ernest Renan sprach von einer andern Abstraktion,
der Demokratie, als einem « plébiscite de tous les jours», einer Abstimmung
jeden Tages. Das gilt auch fiir die Abstraktion des Geldes. Wir sind ab-
hingig vom Geld, das Geld (was Marx ganz iibersehen hat) ist aber auch
abhingig von uns. Was wir dem Geld antun, das tut es uns an. Das Geld ist
einerseits eine Abstraktion, andererseits aber auch eine «Inkarnation», sozu-
sagen eine «leibliche», eine halb organische, eine gleichsam organische,
eine organismische Entitdt. Wie «stimmen» wir taglich iiber Geld und
Geldeswert «ab»? Durch unser Verhalten, durch unsern Umgang mit dem
Geld. Wir konnen es als eine «Abstraktion», aber auch als eine «Inkarna-
tion» behandeln. Wir konnen es behandeln als ein blosses « Zeichen», das
sich beliebig vermehren lasst und dadurch alle unsere Wiinsche erfiillt, wir
koénnen es aber auch behandeln als eine Inkarnation, als eine Inkarnation
von Werten, leiblichen Werten, Werten, die unserm Leib («Leib» verstan-
den als die Dreieinheit von Korper, Seele und Geist) etwas bedeuten, die im
engen, weitern und weitesten Sinne unsere « Lebensmittel» sind. Allerdings
bestimmen wir nicht allein den Wert des Geldes. Da gibt es weltweite
Einfliisse, denen wir ausgeliefert sind, die « Mathematik» der Wechselkurse



GELD UND INFLATION 507

gehort mit dazu. Aber gerade in diesem Zusammenhang dréngt sich eine Er-
kenntnis auf. Der Konsens des Geldes ist nicht nur ein nationaler, er ist
ein internationaler. Der Mensch ist bereits seit mehr als hundert Jahren ein
«Weltwirtschaftsbiirger». Es wird vielleicht Hunderte oder gar Tausende von
Jahren dauern, bis er ein politischer Weltbiirger sein wird. Aber es ist an-
zunehmen, dass der wirtschaftliche schliesslich und endlich den politischen
Weltstatus erzwingen wird, der wirtschaftliche globale Konsens endlich den
politischen. Bemerkenswerte Ansidtze dazu sind heute schon vorhanden.
Auch eine Wirkung der «Abstraktion» und «Inkarnation» des Geldes,
seiner universell-allgemeinen wie seiner intim-«leiblichen» Qualitat.

Verfiihrung des Geldes: Inflation

Der rémische Kaiser Caligula soll gewiinscht haben, dass die Menschheit nur
einen Hals hitte, um sie zu wiirgen und zu erwiirgen. Der eine Hals der
Wirtschaft ist das Geld. Im immensen Multiplikationseffekt der geldlichen
Beziehungen liegt zugleich die unvergleichliche Chance wie auch die Gefahr
des Geldes. Einerseits sitzt der Mensch im Geld fest wie in einem Schraub-
stock, das Geld reicht nicht aus, sein Lohn ist zu gering, seine Arbeit
wird nicht geschitzt, der Unternehmer lebt «gefdhrlich» in seiner Branche
und kommt nicht oder kaum auf die Selbstkosten, andererseits aber sum-
mieren sich diese Einzelschicksale zum Schicksal des Geldes. Das Geld ist
eine Marionette. Der Mensch zieht es an Drihten und macht es tanzen.
Das Geld «tanzen» machen und mit ihm tanzen? Warum denn nicht? Es
beginnt der «Walzer» der Millionen und Milliarden. Es tanzt ihn der
Staat mit neuen Auflagen, neuen Steuern und neuen Anleihen, der Arbeit-
nehmer, der héhere Lohne erzwingt, der Unternehmer, der die Preiskonjunk-
tur voll ausniitzt. Eine Eigenschaft des Geldes kommt dieser «Einladung
zum Tanz» entgegen, eine Eigenschaft, die Shakespeare und Marx nicht
entgangen ist: seine « Kauflichkeit». Das Geld ist zu «haben». Seine Kauf-
lichkeit ist nur die Kehrseite seiner Kaufkraft. Das Geld ist kduflich, aber
um den Preis des Schwindens seiner Kaufkraft. Die Verfithrung des Geldes
beruht auf dem dramatischen Gegensatz einerseits von eiserner Notwendig-
keit, andererseits von Spiel, Laune, Zufall und unverdientem Gliick. Das
Geld muss «verdient» werden, aber es scheint, dass es noch andere Mog-
lichkeiten gibt. Die finanziellen Dramatis personae, Staat, Arbeitnehmer,
Arbeitgeber sind einerseits zu konsequenter Sparsamkeit gezwungen, zur
finanziellen Effizienz, zum Abwigen von Kosten und Ertrag. Andererseits
eroffnet sich ihnen das «lockende Reich der Freiheit» in Gestalt von héheren
Steuern und Schulden, héheren L6hnen, hoheren Preisen, die nicht « verdient »



508 GELD UND INFLATION

werden, die aber zunichst einmal eben doch Geld einbringen, das vorliufig
seine Kaufkraft noch nicht verloren hat. Anthropologisch gesehen bedeutet
die Inflation, dass man die Macht des Zeichens iiber die Macht der «Sache
selbst» stellt. Ein Betrug, aber ein Betrug auf Zeit. Die Inflation zahlt,
wenn sie sich auch nicht auszahlt. Sie wére ldngst nicht so gefdhrlich,
wenn sie sich als beginnende Inflation sofort rachen wiirde. Der eigentliche
Genuss ist die Henkersmahlzeit der Inflation. Aprés nous le déluge. Das
lehrt uns die auch politische Inflation des Ancien régime, das dann unter-
ging in der Franzosischen Revolution. Es ist iibrigens bemerkenswert, dass
weder der pessimistische Schopenhauer noch der zweckpessimistische Marx
dem Phinomen der Inflation geniigend Beachtung schenkten. (Weiser war
der Goethe des «Faust».) Die Vorstellung, dass der Mensch vom Geld ab-
hingig ist, sagt ihnen zu, aber nicht die sie ergdnzende, dass auch das
Geld vom Menschen abhangt. Wichtig ist gerade die Vorstellung der «Vor-
stellung» des Geldes. Das Geld ist, wie alles Menschliche, immer zugleich
ein Faktum und eine Idee.

Die Vermittlung

Das Geld 1st « Mitte» und Mittler zwischen Warenwelt und menschlicher
Wunschwelt. In ihm spiegelt sich gleichermassen die Realitit des Wirt-
schaftslebens wie auch die von ihm ausgeldsten Begierden, ja dessen Utopie.
Eine Stitte der herben Enttduschungen, aber auch der utopischen Euphorie
ist die Borse. Es ist noch in einem weiteren Sinne «systemimmanent»,
dass es in den sozialistischen Staaten die Institution der Bdrse nicht mehr
gibt. Denn die Borse spiegelt gleichsam «nackt» wider, was in den sozia-
listischen Staaten nur verdeckt erscheinen kann: dass namlich der Mensch
auch durch seine freien Entscheidungen verantwortlich ist fiir die Wirt-
schaft, in der er lebt, dass alle organisatorische Perfektion des Wirtschafts-
lebens den Faktor Mensch eben nicht ausschalten kann, des Menschen
Hoffnungen, Befiirchtungen, seine wirtschaftliche «Temporalitdt» mit der
Einschdtzung von 6konomischer Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.
Interessanter noch als die Vergangenheit und Gegenwart ist die Zukunft
des Geldes. In dieser Eigenschaft erweist es sich vor allem als «Mitte»,
ndmlich als Mittler zwischen den Zeiten, von Zeit zu Zeit. Es ist damit
doppelte Mitte, doppelte Vermittlung, zwischen Ware und Mensch und
zwischen Ware und Mensch in der Zukunft. Beide « Mitten» und Vermitt-
lungen sind natiirlich untrennbar miteinander verbunden. Ich kann nicht an
Geld und an Ware denken, ohne auch daran zu denken, was sie in Zu-
kunft wert sein werden. Geld und Ware, sie haben in einem sehr exakten



GELD UND INFLATION 509

Sinne einen historischen Stellenwert, sie unterliegen einer historischen Dyna-
mik, unwiderstehlich bewegen sie sich aus der Vergangenheit iiber die Ge-
genwart in die Zukunft hinein.  Diese Dynamik kann zwar verlangsamt,
aber nicht vollstindig unterbunden werden, wie auch das Beispiel der sozia-
listischen Staaten zeigt, wo sie sich als kiinstlich verhinderte durch pl6tz-
liche «Preisexplosionen» richt. Die «Fieberkurve» des Geldes ist auch die
Fieberkurve seiner Dynamik. Das «Sein» des Geldes kann in seine «Zeit»
hineinstiirzen. Die Folge ist die Vernichtung des Geldes, die Inflation. Das
Geld verliert dann seine Funktion der Vermittlung, weil es nichts mehr zu
vermitteln gibt. Die « Ware» ist iberméchtig geworden. Sie hat ihren Partner,
das Geld, annulliert.

Geld als Instrument

Man kann Geld auffassen als ein Instrument der Kommunikation, so wie
Sprache und Schrift. Es war oben schon die Rede vom nationalen und
internationalen Konsens des Geldes. Geld setzt eine Information voraus
unter Menschen, die miteinander in Verbindung stehen. Es wurde noch nicht
zur Geniige erkannt, dass die Menschheit nicht nur eine militdrische, eine
politische, eine Geschichte des Geistes hat, sondern dass ihre Geschichte
auch eine Geschichte des Geldes ist. Dieser Erkenntnis hat Marx zugleich
die Tiir gedffnet, aber auch wieder verschlossen, und zwar deshalb, weil
er die geistige Seite des Geldes, seine Eigenschaft, als Vorstellung zu wirken,
nicht in’ seine Theorie einbezogen hat. Eine rein materialistische Konzep-
tion des Geldes ist nicht mdglich, sie geht an der eigentiimlichen Ontologie,
am Seinsstatus des Geldes vorbei, denn das Geld ist nicht die Ware, es ist
nicht der Gebrauchswert, es ist auch nicht das Auskommen des Menschen,
es ist nicht seine Fahigkeit, ja sein Genie — will sagen, es ist dies alles,
aber durch Vermittlung, als Instrument. Sein ontologischer und damit auch
sein instrumenteller Status ist derjenige des Geltens. Darin unterscheidet es
sich nicht, wenn nicht durch die besondere Art des Geltens, von Sprache,
Schrift, Begriff, Werkzeug usf. Was gilt, dariiber kann man sich streiten,
ob es Giiltigkeit hat. Damit befinden wir uns mitten im historischen Pro-
zess des Geldes. Das Geld schafft Frieden, es schafft Krieg, nationalen
und internationalen, mindestens kann es als eine wichtige Mitursache kon-
kret in der Vorgeschichte und der Vorbereitung historischer Ereignisse auf-
treten. Lenin war davon iiberzeugt, dass das «kranke Geld», die Inflation,
das revolutiondre Klima begiinstige. Elias Canetti sieht gar die totale Zer-
storung des Geldkonsenses nach dem Ersten Weltkrieg in Deutschland, die
«Grosse Inflation» also, als eine der Ursachen des grossen Voélkermordens
im Zweiten Weltkrieg. Wir haben schon davon gesprochen, dass Abstrak-



510 GELD UND INFLATION

tionen ineinander umschlagen. Sie stehen ja nicht fiir sich und nur in
Biichern, ganz im Gegenteil, sie erfiillen, sie fiillen aus das historische
Gemiit des Menschen, das im Verhiltnis zu ihnen mehr ist als die Summe
seiner Teile. Die einen Abstraktionen konnen also die andern leiden machen,
sie gewissermassen «anstecken» — eine «organismische» Krankheit. So
filhrt die eine abstraktive Ungeheuerlichkeit zur andern. Ein Laib Brot
kostet hunderttausend, eine Million, schliesslich eine Milliarde Mark. Das
Geld ist eine Abstraktion, die auf einem Grundgefiihl beruht, ebenso aber
die Wertschatzung des Menschenlebens. Werden die Grundgefiihle zerstort,
so fallen auch die auf ihnen basierenden Abstraktionen. So bewirkt die
Entwertung des Geldes, wie eine sich ausbreitende Epidemie, die Entwertung
des Menschenlebens. Es wird mit Millionen von Menschenleben jongliert
wie zwei Jahrzehnte zuvor mit Millionen und Milliarden von Geld - fiir
eine Lappalie. Fiir den Menschen besteht eben ein Zusammenhang zwi-
schen der Einschiatzung des Lebensmittels und der Einschdtzung des Lebens.
Darauf beruht, materiell wie ideell gesehen, die welthistorische Bedeutung
des Geldinstruments, seine anthropologische Funktion.

 Kern _-

- Prontograph
der perfekte

Tuschefuller

W

‘Kern & Co. AG, 5001 Aarau
Vermessungsinstrumente
Photogrammetrische Gerite
Zeicheninstrumente
Foto- und Kinoobjektive




	Die anthropologische Bedeutung der Inflation

