
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 6

Artikel: Die anthropologische Bedeutung der Inflation

Autor: Geyer, Hans F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans F. Geyer

Die anthropologische Bedeutung der Inflation

Geld besitzt keine magischen Kräfte, insbesondere als Papiergeld steht es

für Wert, es ist nicht Selbstwert. Und doch dünkt manchen Menschen
das Geld der Zauberstab zu sein, mit dem man nur das Zeichen zu
geben braucht, um alle Wünsche zu erfüllen. Alle? Natürlich nicht,
glücklicherweise ist nicht alles käuflich. Der unbedingte, aber auch der bedingte,
der Zweckpessimismus nämlich, macht aus dem Gelde mehr, als es ist,
als es zu leisten vermöchte, um dann den Menschen um so geringer
einzuschätzen. Für Schopenhauer ist Geld der allgegenwärtige Proteus, nicht
nur der Stoff, aus dem man Träume macht, sondern der Stoff, die Träume
zu verwirklichen; für Marx ist es der allzu willige und zu allem fähige
Sklave des Kapitalismus, bestimmt und verdammt, zu verschwinden
zugunsten einer Wirtschaft, in der es, wenn überhaupt, nur eine sehr
beschränkte Rolle spielt. Und was, abgesehen von seiner «Mammonssucht»,
noch mehr gegen das Geld einnimmt, sind seine zahlreichen anderen Krankheiten,

vor allem seine galoppierende Schwindsucht, die Inflation.

Die poetische Anklage: Shakespeares «Gold»

Shakespeare lässt den ruinierten, von seinen reich beschenkten Freunden
schmählich im Stich gelassenen Timon in «Timon von Athen» rasen:

Gold? kostbar, flimmernd, rotes Gold? Nein, Götter
Nicht eitelfleht ich.
So viel hievon macht schwarz weiss, hässlich schön,
Schlecht gut, alt jung, feig tapfer, niedrig edel.

Ihr Götter! Warum dies? Warum dies, Götter?
Ha dies lockt euch den Priester vom Altar,
Reisst Halbgenesenen weg das Schlummerkissen.
Ja, dieser rote Sklave löst und bindet
Geweihte Bande; segnet den Verfluchten.
Er macht den Aussatz lieblich, ehrt den Dieb
Und gibt ihm Rang, gebeugtes Knie und Einfluss
Im Rat der Senatoren; dieser führt
Der abgebrauchten Witwe Freier zu;



502 GELD UND INFLATION

Ja sie, vor der Spital und Eiterbeulen
Der Ekel packen würd, gewinnt dadurch
Den Maienduft zurück. Verdammt Metall,
Gemeine Hure du der Menschen, die
Der Völker Streit erregt...

Die Stelle sollte uns nachdenklich stimmen, ja, sie könnte uns Gold, Geld
und in diesem Zusammenhang auch die Krankheiten von Gold und Geld,
insbesondere die Inflation als das erscheinen lassen, was sie im Grunde
sind, nämlich nicht nur als ökonomische, sondern als allgemein
anthropologische Phänomene. So und nicht anders spricht der Menschheitsdichter

Shakespeare vom Golde. Gold, Geld, Zahl, Quantität, Qualität,
Mass, es sind Symbole. Sie gehören in dieselbe Kategorie wie Sprache,
Schrift, Werkzeuge. Der Begriff «Werkzeug» bringt besonders gut zum
Ausdruck, was ganz allgemein für Symbole, insbesondere für Gold und
Geld zutrifft. Sie stehen zwar für etwas, sie sind aber auch zu etwas da,
was bedeutet, sie sagen aus, aber sie haben auch eine instrumentelle
Tragweite, in ihnen treffen sich Theorie und Praxis, wir müssen ihnen
jedoch den Primat der Praxis zuerkennen. Gerade hier führt uns die poetische
Anklage Shakespeares noch tiefer in ein philosophisches Labyrinth hinein.
Symbole sind auch Abstraktionen, oder besser : Sie stehen auf der Schwelle
der Abstraktion. Es gibt Abstraktionen von der heissesten Art. Symbole
sind nicht nur kühl, philosophisch, wissenschaftlich, gelehrt, lebensfremd,
im Gegenteil, sie können bis zum Bersten mit moralischem und unmoralischem

Leben erfüllt sein. Das ist es überhaupt, was den Menschen
auszeichnet: Diese Konzentration, diese Versammlung des Menschlichsten vom
Menschlichen, aber auch dasjenige, was ihn unter das Tier hinabführen
kann, beides steht in seiner Macht. Shakespeare macht es deutlich. « Gold
kostbar, flimmernd, rotes Gold?» Das ist bereits nicht mehr Gold. Denn es

steht als ein Symbol da. Aber es ist auch noch nicht eine Banknote. An
dieser Schwelle zur Abstraktion müssen wir das Problem von Gold, Geld
und Inflation gleichsam beim Schöpfe packen. Shakespeare fährt fort:
«So viel hievon macht schwarz weiss, hässlich schön, schlecht gut, alt jung,
feig tapfer, niedrig edel.» Der Wahnsinn des Poeten hat philosophische
Methode. Ein Wirbel von Sinnlichkeit hineingezogen in einen Wirbel von
Abstraktionen. «Schwarz und weiss», «hässlich und schön», aber auch
«schlecht und gut», «niedrig und edel». Die Abstraktion ist der Reichsapfel

des königlichen Menschen. In ihr hebt er die ganze Welt auf, hebt
sie empor, da ist sie nun, in dieser Form, aber nicht nur ist sie, sie ist auch
verfügbar, machbar. Die Abstraktion trägt in sich das Arkanum, in
andere Abstraktionen umzuschlagen, in einer verwirrenden Dialektik, die keine



GELD UND INFLATION 503

Rücksicht nimmt auf das ehrwürdige aristotelische Gesetz des formalen
Widerspruchs. Und so wird Gold (und Geld), wie Shakespeare es formuliert,

zur allgemeinen Kupplerin, zur Kupplerin des Widersprechendsten, zur
«Hure» der Menschen und der Menschheit. «Hure» steht für Käuflichkeit,
für Prostitution par excellence. Aber sehen wir einmal näher zu. Die Kraft
des Symbols! Was vermag eine einzelne Hure? Sie hat nur Gewalt über
sich selbst und ihre «Freier». Aber Gold und Geld sind die «allgemeine
Hure». Sie regiert die Welt kraft ihrer Abstraktion, aber auch kraft ihrer
Instrumentalität, die sich in dieser Abstraktion konzentriert. Das muss
man sehen, so wie Shakespeare es gesehen hat. Hier treffen zwei wesentliche
menschliche Eigenschaften, zwei Anthropina wie die Spitzen zweier Speere
aufeinander : Die sinnlichste Abstraktion und die abstrakteste Sinnlichkeit des

«roten Sklaven», des Goldes. Wenn die Abstraktion den Menschen zum
Menschen macht, so kann sie ihn auch zum Tiere machen. Oder noch schlimmer.

Denn das Tier hat seine von der Abstraktion unberührte Würde. Nur
der Mensch hat, mit Schopenhauer zu reden, eine wahrhaft königliche
«Fallhöhe». Ihm bleibt es vorbehalten, aus dem Himmel der Abstraktion in eine
Hölle zu stürzen, welche die Abstraktion vom Guten ist wie der Himmel die
Abstraktion vom Bösen. Abstraktionen sind Dynamit. Gold ist Dynamit. Geld
ist Dynamit. Aber der Mensch wäre nicht Mensch, wenn nicht dazu
aufgerufen, den rechten Gebrauch von den Abstraktionen zu machen, auch
vom Golde, vom Gelde, das ja gerade nicht der marxistische «Tauschwert»
ist, sondern sehr viel mehr und anderes. Da hilft kein ökonomisches «Zurück

zur Natur», zur Natur des «Gebrauchswerts», der ja in der
Wirtschaftsgeschichte der Tauschwert ist. Das Geld, entsprechend seiner
wirtschaftsgeschichtlichen Funktion, bedeutet die Aufhebung des Tauschwerts
und damit die Universalisierung des Gebrauchswerts. Aber es ist und bleibt
der «rote Sklave». Was wäre der Mensch ohne seine Verführungen? Wer
ihn davor bewahren will, der nimmt ihm eben gerade das, was ihn
auszeichnet, nämlich seine biblische Fähigkeit, gut und böse zu sein und Gut
und Böse zu erkennen.

Die philosophische Anklage: Marxens «Geld»

In Marxens Manuskript «Nationalökonomie und Philosophie» findet sich
die berühmte Stelle aus Shakespeares «Timon von Athen», die wir oben
zitiert haben. Im Anschluss an das Zitat definiert Marx das Geld «... als
das äussere, nicht aus dem Menschen als Menschen und nicht von der
menschlichen Gesellschaft als Gesellschaft herkommende allgemeine Mittel
und Vermögen, die Vorstellung zur Wirkhchkeit und die Wirklichkeit zu



504 GELD UND INFLATION

einer blossen Vorstellung zu machen.» Das Geld verwandle «ebensosehr
die wirklichen menschlichen und natürlichen Wesenskräfte in blosse
abstrakte Vorstellungen und darum Unvollkommenheiten, qualvolle
Hirngespinste, wie es andererseits die wirklichen Unvollkommenheiten und
Hirngespinste, die wirklich ohnmächtigen, nur in der Einbildung des Individuums
existierenden Wesenskräfte zu wirklichen Wesenskräften und Vermögen
verwandelt». Es sind solche und ähnliche Sätze, die, nach dem Zeugnis von
Raymond Aron, in den fünfziger Jahren das existentialistische Pariser Quartier

Latin entzückten und ihm «Nationalökonomie und Philosophie»
geradezu als die ökonomische «Charta der Menschenrechte» erscheinen liess.

Nach Marx kann ich zwar eine Berufung zum Studieren haben, wenn ich
aber kein Geld besitze, so habe ich keinen Beruf dazu, was mancher
Studierende und gezwungen nicht Studierende als schlagendes Argument
empfunden haben mag. Marx meint, das Geld sei zwar eine Wirklichkeit, aber

nur für denjenigen, der es besitzt, nicht für den Menschen, der,
anthropologisch gesehen, die Möglichkeit einer würdigen Verwendung der
Geldqualität besässe, so etwa der Begabte fürs Studieren. Für ihn wird das
Studieren zu einem qualvollen Hirngespinst. Man muss bedenken, dass für
Marx Ökonomie immer zugleich eine anthropologische, also keineswegs nur
eine wirtschaftliche, sondern eine Möglichkeit menschlicher Verwirklichung
ist. In diesem Zusammenhang interessiert vor allem Marxens Bemerkung,
dass Geld einerseits die Vorstellung zur Wirklichkeit mache, andererseits aber
die «Wirklichkeit zu einer blossen Vorstellung» herabsetze. Welche Richtung
hat dieser Angriff? Er bezieht sich auf das Geld als Abstraktion, als die
Abstraktion der menschlichen Wirklichkeit und Möglichkeit, der menschlichen

Gemütskräfte. Anthropologisch gesprochen: Das eigentlich
Unmenschliche erblickt Marx darin, dass das Geld die Fähigkeit des
Menschen vom Menschen selber ablöst, sie gleichsam ökonomisch
«selbständig» macht und sie dem Zufall so überlässt, dass beispielsweise, was
das Studium anbelangt, nicht der Würdige zum Studium kommt, sondern
jener, dessen Vater reich genug ist, um ihm das Studium zu ermöglichen.
Der Mensch ist nicht Mensch, könnte Marx sagen, er ist sein Geld, also
eine Abstraktion, ein blosses Hirngespinst, das mit ihm als wirklichem und
wahrem Menschen überhaupt nichts zu tun hat. Nehmen wir Marx beim
Wort. Bevor wir anthropologisch sprechen, sprechen wir ökonomisch. Marx
tut es ja auch. Die Ökonomie ist das Fundament seiner Anthropologie, sein
Materialismus die Basis seines Humanismus. Angesichts dieser vehementen
Attacke müssen wir uns fragen: Was setzen wir an die Stelle des < jeldes?
Die Ware? Die Ware als Gebrauchswert? Es würde uns in die Zeit der
primitiven Tauschwirtschaft zurückführen, da es sicherlich noch keine
Studenten und kein Studium gab. Oder das gewissermassen gezinkjte, ge-



GELD UND INFLATION 505

zeichnete Geld, das Geld mit beschränkten Umlaufsmöglichkeiten, das allein
bei den menschlich Würdigen ankäme, nicht aber bei den menschlich
Unwürdigen? Das würde die Intervention des Staates voraussetzen und auch
sein unfehlbares Urteil über die menschlich Würdigen und die menschlich
Unwürdigen. Aber die Attacke von Marx geht noch weiter und tiefer.
Erst hier erhält sie ihre eigentlich anthropologische Dimension. Sie gilt
dem Symbol überhaupt, nämlich dem, was/ür etwas steht und eben deshalb
jenes andere nicht ist. So steht Geld für Menschenwürde, ist aber nicht
die Menschenwürde, sondern nur deren erbärmliche, verwerfliche, ja
verbrecherische Verkehrung. Das Geld wird zum Schein des Echten, ja es wird
zur blossen Aufblähung, zur Inflation des Echten. Jeder, der über genügend
Geld verfügt, kann sich die Toga des Menschen umwerfen. Aber er ist darum
noch nicht der Mensch, der wahre, der würdige, sondern nur das Kleid
eines Menschen, das eben die Leute und die Menschen macht. Kleider
machen Leute. Geld macht Menschen. Wer könnte sich diesem Appell
entziehen? Doch man bedenke auch, was er impliziert. Es liegt im Wesen der
Abstraktion selbst, die eben auch den Menschen zum Menschen macht,
dass sie ein Zeichen ist, das für etwas anderes steht, dass es seinerseits,

nun, kein Zeichen ist, sondern, wie Hegel sagt, die «Sache selbst». Marxens

Humanismus geht es sicherlich auch um die «Sache selbst», will sagen
um den wesentlichen Inhalt, eben um den Menschen. Aber wie kommen
wir auf menschliche Weise an die «Sache selbst» heran, ohne das Zeichen,
ohne die Abstraktion? Marx selbst hat kein anderes Arkanum gefunden,
ebensowenig wie Rousseau, der sich bekanntlich literarisch antiliterarisch
betätigte, Marx selbst kämpfte mit Zeichen und Abstraktionen gegen
Zeichen und Abstraktionen. Und jedes Zeichen birgt, gerade weil es nichts
oder verhältnismässig wenig kostet und beliebig vermehrbar und austauschbar

ist, die Gefahr der Inflation in sich, das heisst der überflüssigen,
unzweckmässigen, ungerechten Verwendung. Das gilt nicht nur für das

Geld, es gilt für die Zeichen ganz allgemein, es gilt für die Sprache, etwa
der schwülstigen Rhetorik, es gilt für die Begriffe etwa in der von Marx
selbst angegriffenen spekulativen Spiegelfechterei des Hegeischen Idealismus,
es gilt für die Welt der Werkzeuge, deren Inflation wir heute in Gestalt
des Automobils erleben, das sehr viel mehr ist als ein Transportmittel.

Es ist auch ein allerdings kostspieliges, im Verhältnis und
Missverhältnis zum moralischen Geltungsanspruch eben doch «billiges» Zeichen,
ein Mittel, ebenfalls für den Arbeiter, den gesellschaftlichen Status zu
dokumentieren und zu manifestieren. Ich glaube, wir sind dazu verdammt, im
Westen wie im Osten, einander «Zeichen» zu geben, sie als Mittel zu
gebrauchen, und man kann immer nur hoffen, dass wir von den Mitteln -
und auch das Geld ist ein solches - den richtigen und nicht den inflato-



506 GELD UND INFLATION

rischen Gebrauch machen. Geldentwertung ist auch Begriffsentwertung, in
der Geldentwertung entwertet sich der Begriff selbst des Geldes. Entwertung
des Geldes - und das Konzept hat, wie wir gesehen haben, manche
Schattierungen, einige davon gar nicht konventioneller Art - bedeutet Dehumanisierung

des Geldes. So weit, aber auch nur so weit, behält Marx recht.

Das Geld als Abstraktion

Die Erfindung des Gelds ist so wichtig wie die Erfindung des Rads. Es

fördert, ja es ermöglicht erst den ökonomischen «Transport». Dazu aber
ist ein ökonomischer Konsens erforderlich, eine Einigung über die «Ware»
par excellence, die alle andern Waren im Tauschgeschäft ersetzen soll, und
die damit den Gebrauchswert universalisiert. Dieser ökonomische Konsens
liegt im anthropologisch zentralen Bereich der Bedeutung. Das Geld hat
zwar äusserlich eine mathematische Gestalt, es wird definiert durch eine
Einheit (Mark, Franken, Pfund usw.), es tritt in den Verkehr als Münze,
als Banknote, die ebenfalls mit mathematischer Genauigkeit ausdrücken,
welche Kaufkraft das einzelne Zahlungsmittel haben soll. Trotzdem ist die
innere Form des Geldes eine ganz andere. Sie hat die Qualität einer
Bedeutung, der Bedeutung des Werts. Diese lässt sich keinesfalls mathematisch

festlegen. Eine Bedeutung lebt, was natürlich auch mit sich führt, dass
sie von einem Tag zum andern lebt und damit immer wieder anders. Der
französische Philosoph Ernest Renan sprach von einer andern Abstraktion,
der Demokratie, als einem «plébiscite de tous les jours», einer Abstimmung
jeden Tages. Das gilt auch für die Abstraktion des Geldes. Wir sind
abhängig vom Geld, das Geld (was Marx ganz übersehen hat) ist aber auch
abhängig von uns. Was wir dem Geld antun, das tut es uns an. Das Geld ist
einerseits eine Abstraktion, andererseits aber auch eine «Inkarnation»,
sozusagen eine «leibliche», eine halb organische, eine gleichsam organische,
eine organismische Entität. Wie «stimmen» wir täglich über Geld und
Geldeswert «ab»? Durch unser Verhalten, durch unsern Umgang mit dem
Geld. Wir können es als eine «Abstraktion», aber auch als eine «Inkarnation»

behandeln. Wir können es behandeln als ein blosses «Zeichen», das
sich beliebig vermehren lässt und dadurch alle unsere Wünsche erfüllt, wir
können es aber auch behandeln als eine Inkarnation, als eine Inkarnation
von Werten, leiblichen Werten, Werten, die unserm Leib («Leib» verstanden

als die Dreieinheit von Körper, Seele und Geist) etwas bedeuten, die im
engen, weitern und weitesten Sinne unsere «Lebensmittel» sind. Allerdings
bestimmen wir nicht allein den Wert des Geldes. Da gibt es weltweite
Einflüsse, denen wir ausgeliefert sind, die «Mathematik» der Wechselkurse



GELD UND INFLATION 507

gehört mit dazu. Aber gerade in diesem Zusammenhang drängt sich eine
Erkenntnis auf. Der Konsens des Geldes ist nicht nur ein nationaler, er ist
ein internationaler. Der Mensch ist bereits seit mehr als hundert Jahren ein
«Weltwirtschaftsbürger». Es wird vielleicht Hunderte oder gar Tausende von
Jahren dauern, bis er ein politischer Weltbürger sein wird. Aber es ist
anzunehmen, dass der wirtschaftliche schliesslich und endlich den politischen
Weltstatus erzwingen wird, der wirtschaftliche globale Konsens endlich den
politischen. Bemerkenswerte Ansätze dazu sind heute schon vorhanden.
Auch eine Wirkung der «Abstraktion» und «Inkarnation» des Geldes,
seiner universell-allgemeinen wie seiner intim-«leiblichen» Qualität.

Verführung des Geldes: Inflation

Der römische Kaiser Caligula soll gewünscht haben, dass die Menschheit nur
einen Hals hätte, um sie zu würgen und zu erwürgen. Der eine Hals der
Wirtschaft ist das Geld. Im immensen Multiplikationseffekt der geldlichen
Beziehungen liegt zugleich die unvergleichliche Chance wie auch die Gefahr
des Geldes. Einerseits sitzt der Mensch im Geld fest wie in einem Schraubstock,

das Geld reicht nicht aus, sein Lohn ist zu gering, seine Arbeit
wird nicht geschätzt, der Unternehmer lebt «gefährlich» in seiner Branche
und kommt nicht oder kaum auf die Selbstkosten, andererseits aber
summieren sich diese Einzelschicksale zum Schicksal des Geldes. Das Geld ist
eine Marionette. Der Mensch zieht es an Drähten und macht es tanzen.
Das Geld «tanzen» machen und mit ihm tanzen? Warum denn nicht? Es

beginnt der «Walzer» der Millionen und Milliarden. Es tanzt ihn der
Staat mit neuen Auflagen, neuen Steuern und neuen Anleihen, der
Arbeitnehmer, der höhere Löhne erzwingt, der Unternehmer, der die Preiskonjunktur

voll ausnützt. Eine Eigenschaft des Geldes kommt dieser «Einladung
zum Tanz» entgegen, eine Eigenschaft, die Shakespeare und Marx nicht
entgangen ist: seine «Käuflichkeit». Das Geld ist zu «haben». Seine
Käuflichkeit ist nur die Kehrseite seiner Kaufkraft. Das Geld ist käuflich, aber
um den Preis des Schwindens seiner Kaufkraft. Die Verführung des Geldes
beruht auf dem dramatischen Gegensatz einerseits von eiserner Notwendigkeit,

andererseits von Spiel, Laune, Zufall und unverdientem Glück. Das
Geld muss «verdient» werden, aber es scheint, dass es noch andere
Möglichkeiten gibt. Die finanziellen Dramatis personae, Staat, Arbeitnehmer,
Arbeitgeber sind einerseits zu konsequenter Sparsamkeit gezwungen, zur
finanziellen Effizienz, zum Abwägen von Kosten und Ertrag. Andererseits
eröffnet sich ihnen das «lockende Reich der Freiheit» in Gestalt von höheren
Steuern und Schulden, höheren Löhnen, höheren Preisen, die nicht «verdient»



508 GELD UND INFLATION

werden, die aber zunächst einmal eben doch Geld einbringen, das vorläufig
seine Kaufkraft noch nicht verloren hat. Anthropologisch gesehen bedeutet
die Inflation, dass man die Macht des Zeichens über die Macht der «Sache
selbst» stellt. Ein Betrug, aber ein Betrug auf Zeit. Die Inflation zahlt,
wenn sie sich auch nicht auszahlt. Sie wäre längst nicht so gefährlich,
wenn sie sich als beginnende Inflation sofort rächen würde. Der eigentliche
Genuss ist die Henkersmahlzeit der Inflation. Après nous le déluge. Das
lehrt uns die auch politische Inflation des Ancien régime, das dann unterging

in der Französischen Revolution. Es ist übrigens bemerkenswert, dass

weder der pessimistische Schopenhauer noch der zweckpessimistische Marx
dem Phänomen der Inflation genügend Beachtung schenkten. (Weiser war
der Goethe des «Faust».) Die Vorstellung, dass der Mensch vom Geld
abhängig ist, sagt ihnen zu, aber nicht die sie ergänzende, dass auch das

Geld vom Menschen abhängt. Wichtig ist gerade die Vorstellung der
«Vorstellung» des Geldes. Das Geld ist, wie alles Menschliche, immer zugleich
ein Faktum und eine Idee.

Die Vermittlung

Das Geld ist «Mitte» und Mittler zwischen Warenweit und menschlicher
Wunschwelt. In ihm spiegelt sich gleichermassen die Realität des
Wirtschaftslebens wie auch die von ihm ausgelösten Begierden, ja dessen Utopie.
Eine Stätte der herben Enttäuschungen, aber auch der utopischen Euphorie
ist die Börse. Es ist noch in einem weiteren Sinne «systemimmanent»,
dass es in den sozialistischen Staaten die Institution der Börse nicht mehr
gibt. Denn die Börse spiegelt gleichsam «nackt» wider, was in den
sozialistischen Staaten nur verdeckt erscheinen kann: dass nämlich der Mensch
auch durch seine freien Entscheidungen verantwortlich ist für die
Wirtschaft, in der er lebt, dass alle organisatorische Perfektion des Wirtschaftslebens

den Faktor Mensch eben nicht ausschalten kann, des Menschen
Hoffnungen, Befürchtungen, seine wirtschaftliche «Temporalität» mit der
Einschätzung von ökonomischer Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.
Interessanter noch als die Vergangenheit und Gegenwart ist die Zukunft
des Geldes. In dieser Eigenschaft erweist es sich vor allem als «Mitte»,
nämlich als Mittler zwischen den Zeiten, von Zeit zu Zeit. Es ist damit
doppelte Mitte, doppelte Vermittlung, zwischen Ware und Mensch und
zwischen Ware und Mensch in der Zukunft. Beide «Mitten» und Vermittlungen

sind natürlich untrennbar miteinander verbunden. Ich kann nicht an
Geld und an Ware denken, ohne auch daran zu denken, was sie in
Zukunft wert sein werden. Geld und Ware, sie haben in einem sehr exakten



GELD UND INFLATION 509

Sinne einen historischen Stellenwert, sie unterliegen einer historischen Dynamik,

unwiderstehlich bewegen sie sich aus der Vergangenheit über die
Gegenwart in die Zukunft hinein. Diese Dynamik kann zwar verlangsamt,
aber nicht vollständig unterbunden werden, wie auch das Beispiel der
sozialistischen Staaten zeigt, wo sie sich als künstlich verhinderte durch plötzliche

«Preisexplosionen» rächt. Die «Fieberkurve» des Geldes ist auch die
Fieberkurve seiner Dynamik. Das «Sein» des Geldes kann in seine «Zeit»
hineinstürzen. Die Folge ist die Vernichtung des Geldes, die Inflation. Das
Geld verliert dann seine Funktion der Vermittlung, weil es nichts mehr zu
vermitteln gibt. Die «Ware» ist übermächtig geworden. Sie hat ihren Partner,
das Geld, annulliert.

Geld als Instrument

Man kann Geld auffassen als ein Instrument der Kommunikation, so wie
Sprache und Schrift. Es war oben schon die Rede vom nationalen und
internationalen Konsens des Geldes. Geld setzt eine Information voraus
unter Menschen, die miteinander in Verbindung stehen. Es wurde noch nicht
zur Genüge erkannt, dass die Menschheit nicht nur eine militärische, eine

politische, eine Geschichte des Geistes hat, sondern dass ihre Geschichte
auch eine Geschichte des Geldes ist. Dieser Erkenntnis hat Marx zugleich
die Tür geöffnet, aber auch wieder verschlossen, und zwar deshalb, weil
er die geistige Seite des Geldes, seine Eigenschaft, als Vorstellung zu wirken,
nicht in seine Theorie einbezogen hat. Eine rein materialistische Konzeption

des Geldes ist nicht möglich, sie geht an der eigentümlichen Ontologie,
am Seinsstatus des Geldes vorbei, denn das Geld ist nicht die Ware, es ist
nicht der Gebrauchswert, es ist auch nicht das Auskommen des Menschen,
es ist nicht seine Fähigkeit, ja sein Genie - will sagen, es ist dies alles,
aber durch Vermittlung, als Instrument. Sein ontologischer und damit auch
sein instrumenteller Status ist derjenige des Gehens. Darin unterscheidet es

sich nicht, wenn nicht durch die besondere Art des Gehens, von Sprache,
Schrift, Begriff, Werkzeug usf. Was gilt, darüber kann man sich streiten,
ob es Gültigkeit hat. Damit befinden wir uns mitten im historischen Prozess

des Geldes. Das Geld schafft Frieden, es schafft Krieg, nationalen
und internationalen, mindestens kann es als eine wichtige Mitursache konkret

in der Vorgeschichte und der Vorbereitung historischer Ereignisse
auftreten. Lenin war davon überzeugt, dass das «kranke Geld», die Inflation,
das revolutionäre Klima begünstige. Elias Canetti sieht gar die totale
Zerstörung des Geldkonsenses nach dem Ersten Weltkrieg in Deutschland, die
«Grosse Inflation» also, als eine der Ursachen des grossen Völkermordens
im Zweiten Weltkrieg. Wir haben schon davon gesprochen, dass Abstrak-



510 GELD UND INFLATION

tionen ineinander umschlagen. Sie stehen ja nicht für sich und nur in
Büchern, ganz im Gegenteil, sie erfüllen, sie füllen aus das historische
Gemüt des Menschen, das im Verhältnis zu ihnen mehr ist als die Summe
seiner Teile. Die einen Abstraktionen können also die andern leiden machen,
sie gewissermassen «anstecken» - eine «organismische» Krankheit. So

führt die eine abstraktive Ungeheuerlichkeit zur andern. Ein Laib Brot
kostet hunderttausend, eine Million, schliesslich eine Milliarde Mark. Das
Geld ist eine Abstraktion, die auf einem Grundgefühl beruht, ebenso aber
die Wertschätzung des Menschenlebens. Werden die Grundgefühle zerstört,
so fallen auch die auf ihnen basierenden Abstraktionen. So bewirkt die
Entwertung des Geldes, wie eine sich ausbreitende Epidemie, die Entwertung
des Menschenlebens. Es wird mit Millionen von Menschenleben jongliert
wie zwei Jahrzehnte zuvor mit Millionen und Milliarden von Geld - für
eine Lappalie. Für den Menschen besteht eben ein Zusammenhang
zwischen der Einschätzung des Lebensmittels und der Einschätzung des Lebens.
Darauf beruht, materiell wie ideell gesehen, die welthistorische Bedeutung
des Geldinstruments, seine anthropologische Funktion.

Kern
Prontograph

der perfekte
Tuschefüller

/(ern)\l 1 swiss I

¦s. *r* ¦"..!*¦. »ÄÄÄäÄ
Kern & Co. AG, 5001 Aarau
Vermessungsinstrumente
Photogrammetrische Geräte
Zeicheninstrumente
Foto- und Kinoobjektive


	Die anthropologische Bedeutung der Inflation

