
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 5

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

«MAX. FANGEN WIR AN, MAX.»
Der junge Max Frisch - zum erstenmal (fast) vollständig

Im Jahr 1932, mit einundzwanzig Jahren,

schreibt in Zürich ein Student der
Germanistik ein autobiographisches
Feuilleton, eine kleine Geschichte über
einen Einundzwanzigjährigen, der in
einer Zeitungsredaktion als
Arbeitssuchender vorspricht - schüchtern, aber
burschikos, mit der schütteren Arroganz

seiner Jugendlichkeit.
Er erscheint in abgewetzter

Trauerkleidung - der Vater ist eben gestorben
- und mit seinen Tanzschuhen an den
Füssen, was ihm etwas unpassend
vorkommen will, als er vom Redaktor
schliesslich empfangen wird.

« <Verzeihung - mein Name -. >

Blöd ; ich hätte doch nach ihm über
die Schwelle gehen sollen. Verdammt
blöd, so etwas.

<Mein Name ist Frisch. Max. Guten
Morgen, Herr Doktor. Stud. phil. I. >

Verbeugen tut sich ein Schweizer
nicht, dafür sagt er Pardon, wenn man
ihm einen Stuhl anbietet. Im übrigen
ist es gar kein Stuhl, sondern ein
feudaler Fauteuil, aus dem einer ohne
athletisches Training nie wieder hinaus
käme.

<Also ->
Warum habe ich jetzt eben gesagt,

dass ich Nichtraucher sei, wenn es doch
absolut nicht wahr ist Ich bin wirklich
ein Idiot.

<Sie hätten studiert, haben Sie mir
da geschrieben. >

Und während ich mit meinen
Tanzschuhen dem Linoleum nachzeichne,
leiere ich, was ich bereits vor neun

Schreibtischen geleiert habe. Das geht
schon ohne jedes Gefühl.

<Vergangene Woche ist mir der Vater
gestorben. Ich habe Literatur und
Journalistik studiert. Mein Studium muss ich
unverzüglich abbrechen, um mich aus
eigener Kraft durchzuschlagen, so gut
das eben geht. Ich bin einundzwanzig

...»>
Der junge Mann bringt nicht sehr

viel Überzeugung mit für sein Gespräch
mit dem Redaktor. «Was bist du eigentlich,

Max?», fragt er sich. «Wozu taugst
du denn, Max? Kann man dich
überhaupt brauchen auf dieser Welt, Max ?»

Solche Zweifel nagen in ihm ; und dann
versucht er wieder, sich selbst zu
überreden: «Du bist noch unmöglich ein
Mensch. Aber lebt nicht schon ein schöner

Reichtum in dir?»
Der Redaktor hat Erbarmen und

gibt dem Studenten schliesslich einen
kleinen Auftrag: Er soll fünfzehn
Druckzeilen über ein Schaufenster beim
Bahnhofplatz verfassen, fünfzehn
Druckzeilen, zu denen er sich selbst
überreden muss - vor dem Schaufenster

spricht er mit seinem Spiegelbild:
«Max. Fangen wir an, Max.»

Natürlich hört sich das heute, da
Max Frisch, ein weltberühmter Schriftsteller,

65 Jahre alt ist, alles recht
merkwürdig an - man kennt die
Fortsetzung und lacht über die Unbeholfenheit,

die Verzagtheit dieses Anfangs.
Doch ist an diesem Anfang nicht nur
die Banalität bemerkenswert, nicht nur
der staksige Tritt auf die unterste Stufe



438 DER JUNGE FRISCH

eines Lebenslaufs - bemerkenswert ist
ebenso der gezielte Ehrgeiz des
Debütanten. Denn da heisst es nämlich auch,
wie trotzig :

«Und wenn ich Romane schreiben
würde? Oder Novellen? Oder Komödien

Und wenn ich hineingreifen würde

in diesen Strom von Ideen und
Empfindungen, wenn ich diese schillernden
Farben ans Ufer reissen würde und,
statt sie alle verströmen zu lassen, sie
in feste Worte giessen würde, wenn ich
denen da sagen würde, wie es aussieht
in mir ...»

Den Anfänger Max Frisch, man hat
ihn bisher kaum gekannt. Greifbar waren

die frühen Stücke, aus der zweiten
Hälfte der vierziger Jahre - «Nun
singen sie wieder», «Santa Cruz», «Die
chinesische Mauer», «Als der Krieg zu
Ende war» -; man kannte allenfalls
die frühe Erzählung «Bin oder Die
Reise nach Peking» von 1945 und jedenfalls

das erste Tagebuch, 1950
erschienen.

Davor, so dachte man, gab es nicht
einen Schriftsteller, sondern den Architekten

Max Frisch - und tatsächlich
vertritt Frisch selbst die Ansicht, dass
sein «eigentliches» literarisches Werk
erst nach 1945, nach der Konversion
vom Literaturstudenten, vom
Gelegenheitsjournalisten zum Architekten
datiere.

Das vor kurzem im Suhrkamp Verlag

erschienene Konvolut der « Gesammelten

Werke» wird den Leser eines
Besseren belehren. In ihrem ersten Band
nämlich, 650 Seiten stark, findet man
lauter Dinge, die vor 1945 erschienen
sind - Feuilletons, Skizzen, Rezensionen,

Reiseberichte; zwei Romane; und
jene Notate aus dem Militärdienst des

Kanoniers Frisch, die unter dem Titel
«Blätter aus dem Brotsack» 1940 zum

erstenmal erschienen und die, sozusagen
als emphatisch-vaterländische Präfiguration

des späteren «Dienstbüchleins»,
zu diesem recht seltsam kontrastieren.

Wenn es bemerkenswert ist, was hier
an Verstreutem, Verschollenem zum
erstenmal greifbar gemacht wurde, so ist
immerhin auch gleich die Merwürdig-
keit zu verzeichnen, dass der zweite
Roman des Frühwerks fehlt, spürbar fehlt -
jene «Erzählung aus den Bergen» mit
dem Titel «Antwort aus der Stille», die
1937 bei der Deutschen Verlagsanstalt
in Stuttgart erschien und nie wieder
aufgelegt wurde, ein Buch, das unter
Frisch-Lesern, die es genau wissen wollen,

als rare Antiquität von Hand zu
Hand geht - mit hämischem Grinsen
zumeist.

Denn hier, so denkt man, erwischt
man den kritischen und selbstkritischen,
den luziden und skeptischen Schriftsteller

auf den verbotenen Pfaden des

halb trivialen, halb kitschigen Heimatromans.

Tatsächlich brodelt da die Natur
kernig schweizerisch um den jungen
Bergsteiger Balz, der durch die Bezwingung

eines bisher unbegangenen Grats,
Auge in Auge mit dem Bergtod, dem

er nur knapp entrinnt, seine kindlich
verpuppte Existenz durch einen männlichen

Kraftakt erlösen will; und
tatsächlich brodelt es in den Seelen des

Helden und der beiden Frauenzimmer,
die um ihn werben, mit beträchtlichem
Pathos. Aber warum soll man eigentlich,

aus legitimem Interesse an einer
schriftstellerischen Entwicklung, einen
solchen Schluss nicht lesen dürfen :

«... draussen, vor dem kleinen
Fensterchen, sieht man noch die Sterne,
die nun bereits verblassen, und bald
wird es auch grauen. Wie ein grosses
Löschblatt ist der Himmel, der nach



DER JUNGE FRISCH 439

und nach die nächtliche Schwärze
verschluckt. Ein neuer und klarer Morgen
wird aufgehen, ein gläsernes Leuchten,
eine silberne und blitzende Glut, wenn
die Sonne wieder über die stummen
Berge steigt und über die Täler, wo es

grüne Matten gibt und Wälder, die nach
Harz und Schwämmen duften, und
immer tiefer wird man steigen, an den
ersten Hütten vorbei, wo die schwarzen
Ziegen bimmeln und wo auch wieder
Blumen sind, die im Morgentau
glitzern. Und wieder wird es ein blauer
und nicht allzu warmer Tag sein, ein
zarter und goldener Tag, als ob nichts
geschehen sei, ein stilles und friedliches
Tal, wo man durch Dörfer kommt und
wieder Menschen sieht, die dich grüssen,
wo die Frauen am hölzernen Brunnentrog

waschen, wo alles tätig ist, und an
den Hängen draussen werden die Männer

stehen und den Roggen schneiden,
der inzwischen reif geworden ist, mit
schwingenden und leise singenden Sensen

-
Ja, daran hat er noch gedacht, bevor

er erschöpft und zerschlagen, aber ohne
Angst, mit erfrorenen und schmerzenden

Gliedern, aber mit neuer Sehnsucht
und mit wissendem Herzen in seinen
schweren Schlaf versank.

Dass es ein unsagbar ernstes Glück
ist, leben zu dürfen, und dass wohl
nirgends die Leere sein kann, wo dies
Gefühl auch nur einmal wirklich errungen
worden ist, dies Gefühl der Gnade und
des Dankes.»

Im Nachwort zu diesen «Gesammelten

Werken» schreibt der Herausgeber

Hans Mayer (er hat die Ausgabe
zusammen mit Walter Schmitz betreut),
Max Frisch habe «sich ausdrücklich das
Recht (vorbehalten), über die
Aufnahme oder Nichtaufnahme eines Textes

im einzelnen Fall zu entscheiden.»

Es war also Frisch selbst, der von der
«Antwort aus der Stille» nichts mehr
wissen wollte - verständlich, wenn man
sich vor Augen hält, dass von dieser
Erzählung (anders als vom früheren « Jürg
Reinhart», in dem es ähnliche Stellen

gibt) kein Weg weiterführt. Ob es auch
klug war, eine so auffallende Lücke zu
setzen, ist eine andere Frage: so
entsteht nämlich der Eindruck von
Geheimniskrämerei und Selbstzensur. Das
wäre bei dem Mut, mit dem Frisch
sonst zu seinen frühen Werken steht,
zu vermeiden gewesen.

Sicher wirken «Gnade und Dank»,
die naturverliebte Stimmungsmalerei
heute bei diesem Autor komisch oder
peinlich. Aber ist nicht der Bergroman
einTopos der schweizerischen Literatur
Hat nicht vor kurzem erst ein anderer
Schweizer, Ludwig Hohl (ein Aufsatz
von Frisch über Hohl findet sich unter
diesen Frühschriften), den Gebirgsro-
man «Bergfahrt» veröffentlicht, der mit
dieser «Antwort aus der Stille»
unterirdisch verwandt ist? Und sind nicht
auch in dieser frühen Novelle
Erfahrungen angedeutet, die später, in anderem

Zusammenhang, wichtig werden?
Und schliesslich : besteht denn die ganze
Erzählung aus solchen Stellen?

Wer das « Tagebuch II» gelesen hat,
wird jene Passage in Erinnerung behalten

haben, wo Max Frisch, beim Boc-
cia-Spiel im Tessin, aus dem
Spielverhalten seiner Partner ihre Beziehungen

analysiert; hier gibt es schon diesen
Bericht von einem Billard-Spiel
zwischen Balz, dem Bergsteiger, und Irene,
der jungen Dänin, die er im Berghaus
kennengelernt hat, der - schon im Duktus

- den späteren, scharf beobachtenden

Frisch vorwegnimmt :

«Später will man natürlich auch
noch zusehen, wie sie spielen, da Irene



440 DER JUNGE FRISCH

eben seine grosse Kunst gepriesen hat,
und während Irene nun die undenkbarsten

Treffer macht, gleichsam als
Beweis, wieviel sie von seiner Kunst schon
gelernt habe, verfehlt er natürlich die
einfachsten Sachen. Anfangs lächelt er
und sagt sich vielleicht, dass es ja bloss
ein Spiel sei, und tut sehr gleichgültig,
während er mit jedem Misserfolg weiter

verkrampft; nach und nach glaubt
er überhaupt nicht mehr daran, dass er
jemals eine Kugel treffen könnte, und
endlich spricht er keinen Ton mehr,
trotzdem die Leute sehr freundlich sind
und übrigens nichts vom Spiel verstehen

; als er endlich einmal einen blöden
Glückstreffer macht, loben sie ihn
sogar sehr, und da geschieht es denn, dass

er sehr grob wird und sagt, er könnte
nicht spielen, wenn Leute umherstünden

und zugafften »

Die Berge, sie haben zu den wesentlichen

Erfahrungen des jungen Max
Frisch gehört, auch wenn diese Erfahrung

in den späteren Erfindungen nicht
mehr konkretisiert wird. Unter den frühen

Prosastücken, von denen dieser
erste Band der «Gesammelten Werke»
eine Auswahl gibt, sind einige, die von
Bergwanderungen, von der Arbeit an
einer Bergstrasse, vom Erlebnis der
Stille und der Abgeschiedenheit
berichten.

Ebenso wichtig, und zahlreicher, sind
aber jene Feuilletons und Reiseberichte,
die von Fahrten in Europa erzählen;
von einer Reise, 1933, nach Ungarn,
nach Serbien, nach Griechenland und
schliesslich, 1935, nach Deutschland.
Weitgehend unpolitische, ja - in der
Zeit des Faschismus - fast weltfremde
Fahrten, in denen die Sclbsterfahrung
wichtiger scheint als das wirkliche
Verstehen des Fremden.

«Wenn Frauen verhüllt sind», «Klo¬

sterbesuche», «Glück in Griechenland»

- schon die Titel deuten an, wie das

Exotische, das Fremde den jungen
Schweizer verlockt: es ist das Erlebnis
des Mittelmeers vor allem und seiner

Landschaft, das den Autor über längere
Zeit beschäftigt und fasziniert - der
erste Roman noch spielt an der
jugoslawischen Küste. Landschaft spielt in
diesen frühen Jahren eine wichtige Rolle,

ihre Stimmung ist Sehnsucht und
Erfüllung zugleich. Korinth :

«Unter meinen lautlosen Tritten,
welche ich hineinsetze in diesen
mehlsanften Pfad, nimmt der Wind jedesmal
eine Staubfahne weg und verstreut sie in
die Mittagsbläue; und ringsum gibt es
bloss das leidenschaftliche Zirpen von
Grillen. Oder Eidechsen, die wegrascheln

über den Steinen. Und aus den
Steinen schlängeln sich die Pinien und
halten ihr hinkriechendes Geäst, das
sich ausspreizt wie ein Schirm und
tuschschwarze Schatten hinkleckst in
den Staub. Und aus der Schwärze
wachsen dann die Zypressen, welche
hinausstechen und das Waagrechte
jenes Pinienhaines durchbrechen; hoch
hinaus stechen sie, um eine Senkrechte
herzustellen, damit dieser Mittagshimmel

nicht erdrückend werde, der so
nahe überm Meer hängt. Säulen sind es,
welche die Unendlichkeit stützen sollen.

Und schwarz und schweigend tun
sie es, scharf und sanft zugleich,
damit sie dieses Himmelstuch nicht zer-
reissen. »

Ein Maler, denkt man. würde sich
eine Landschaft so empfindlich für Farben

und so fasziniert von ihrer Architektur

vorstellen - und ein malender
Schriftsteller ist jener Jürg Reinhart, der
Max Frisch von den frühen dreissiger
bis in die späten fünfziger Jahre
beschäftigt, angefangen von jenem ersten



DER JUNGE FRISCH 441

«Jürg Reinhart. Eine sommerliche
Schicksalsfahrt. Roman aus Dalmatien»

bis zur überarbeiteten Fassung
des personen- und beziehungsreichen
Künstlerromans «Die Schwierigen oder
Fadore ce qui me brûle».

Jürg Reinhart - er ist die erste
Figur von Frisch, in der Erfahrung und
Erfindung bruchlos ineinander
übergehen, in der die Erfahrung die Erfindung

begründet und die erfundene
Figur umgekehrt dazu da ist, noch nicht
vollzogene Lebenserfahrung vorauszunehmen.

Jürg Reinhart ist, in all seinen
aufeinanderfolgenden Verkörperungen, der
junge Mann, der darunter leidet, dass
ihm die Lebenserfahrung fehlt. Er
schämte sich, «weil er noch nichts
wusste vom Leben», heisst es auf einer
der ersten Seiten des «Jürg Reinhart»,
als die sinnliche, lebenserfahrene
Baronin dem «Zeitungsschreiberlein»
bedeutungsvoll übers Haar streicht. Etwas
vom Leben wissen heisst - so ernst
will es Frisch - die Liebe kennen
und den Tod.

Jürg Reinhart, der Zeitungsschreiber
und Sonntagsmaler, den man im
gleichen Alter und in den gleichen
Lebensumständen vermuten darf wie den 22-
jährigen Max Frisch, der ihn aus sich
herausstellt, ist aus der Schweiz
abgehauen wegen eines Mädchens - und
dann hat es ihn in diesen kleinen
Fischerort an der dalmatinischen Küste
verschlagen.

In einer kleinen Pension steigt er ab,
ein eigenbrötlerischer Aussenseiter, der
tagelang auf der «Riesenmuschelbläue»
des Meeres herumsegelt und stundenweite

Spaziergänge macht. Jener leicht
lasziven Baronin, die ihm eindeutige
Anträge macht, weicht er verletzt aus;
aber eine zarte, fragile Liebesgeschichte

entwickelt sich zwischen Reinhart und
Inge, der Tochter der Wirtin, einer
deutschen Adligen, die, verarmt, hier diese

bescheidene Gaststätte führt.
«Inge war etwa dreissigjährig, und

was sie mit ihrer Mutter gemein hatte,
war diese natürliche Herrschaftlichkeit,
die das Adelige hinüberwandelte ins

Edle; denn in der Verarmung, die sie

hatten durchgehen müssen, wurde alles
Äusserliche abgestreift, und sie wurden
als Menschen reicher um diese

Schlichtheit der Notleidenden. »
Das sind hehre Worte, doch ist dies

ja noch nicht ein Max Frisch, der ist,
sondern einer der wird, ein Frisch, der in
einem etwas späteren Artikel den Satz

schreibt, nur grosse Gesinnung bringe
grosse Kunst hervor, ein Frisch, der
einem Schriftsteller wie Carossa bewundernd

gegenübersteht, ein Frisch noch,
dem Kunst und Leben etwas durchaus
Verschiedenes sind. Die Künstlerproblematik

steht im Vordergrund in jedem
der drei frühen Romane; Erwachsen
werden heisst dann auch, diesen
elitären Zentrismus der Künstlerproblematik

zu überwinden. In dieser sonnen-
übergossenen dalmatinischen Landschaft

ist alles noch verpuppt, im Werden,

brütet sich der junge Frisch in
seinem Jürg Reinhart sozusagen selbst

aus.
Reinhart - die Verbindung von rein

und hart in diesem Namen dürfte nicht
zufällig sein -, Reinhart entwickelt eine
innere Beziehung zu Inge, die ihm an
Lebenserfahrung weit voraus ist -
und aus diesem Grund wiederum
schreckt er vor ihr zurück: bevor er
sich bindet, will er auf einer Fahrt
nach Griechenland älter, reifer,
erwachsener werden. Während seiner
Abwesenheit erkrankt Inge lebensgefährlich,

doch ihre hilfesuchenden Briefe



442 DER JUNGE FRISCH

erreichen ihn nicht; als er endlich
nach Dalmatien zurückkehrt, erlebt die
im Spitalbett bis auf den Tod
ausgebrannte Inge gerade noch das Wiedersehen,

dann stirbt sie. Nach ihrem Tod
kommen Gerüchte auf, bei ihrem
Hinschied sei es nicht mit rechten Dingen
zugegangen - und tatsächlich gesteht
Jürg Reinhart schliesslich Inges Mutter,
dass er der Tochter die erlösende
Spritze gegeben habe. Es ist ein
Moment der Erschütterung, des tiefen
Ernstes :

«Da stand Jürg vor ihr und sagte
ruhig :

< Baronin - ich. >

Es wuchs eine Stille um dieses Wort,
während sich die Mutter langsam wandte

und langsam erhob, und beide
verweilten im Blick des anderen und
warteten. Und endlich, als die gespannten
Körper schon zusammenzubrechen
drohten, bewegte sich die greise Hand
der Mutter und glitt der Tischkante
entlang, während sie sagte :

<Wie müssen Sie mein Kind geliebt
haben. >

Wie eine Genesung ging es durch ihre
beiden Körper, aber sie rührten sich
noch nicht. »

Das ist Kitsch, ohne Zweifel, und
heute sogleich als solcher zu denunzieren

- doch hat man sich
vorzustellen, in welchem literarischen Klima
dieses Frühwerk geschrieben wurde.
Kafka, Musil, Broch, die Expressionisten

sind erst nach 1945 als Anreger
wirksam geworden; diese frühe Prosa
von Frisch aber bewegt sich durchaus
im Rahmen der schweizerischen Schicksals-

und Naturprosa. Innovation
scheint beim jungen Frisch viel weniger
wichtig gewesen zu sein als Tradition.
Der junge Frisch hat Albin Zollinger
gelesen und geliebt; er hat - und in

diesem Band ist es jetzt nachzulesen -
schon damals klar gesehen, dass
Zollinger als Lyriker bedeutend, als
Prosaist aber fragwürdig war. Das hat ihn
nicht daran gehindert, in seiner frühen
Prosa selbst auf Zollingerschen Pfaden
zu wandeln.

Im Kontext der Zeit sind diese

Passagen nicht so fremd, wie sie vierzig
Jahre später erscheinen. Als Beleg ein

paar Zeilen aus einer Rezension der
«NZZ» über diesen «Jürg Reinhart»:
«Er (Frisch) ist ein Zauberer, wo er es

mit Erde, Sonne, Mond und Sternen zu
tun hat; wenn er das Meer einer Segelfahrt

zur Verfügung stellt, so wird
immer etwas bewegt Schönes daraus. Was
den Leser an diesem Roman fesseln

wird, ist weniger der spielerische und
gekonnte Dialog der frühe virtuose
Zug, als diese durchhaltende Anmut,
dieses Fluidum und die Erregtheit seines

Erzählens. »

Jürg Reinhart ist, auch wenn er
überwunden wird, mehr als eine Episode im
Gesamtwerk; neun Jahre nach diesem
ersten Romanversuch erscheint Frischs
erstes bedeutendes Buch, «Die Schwierigen

oder J'adore ce qui me brûle»,
und dieses weitverzweigte mysteriöse
Romangeflecht setzt wiederum am
Mittelmeer ein, diesmal in Griechenland,
und wieder ist es ein Jürg Reinhart,
ein Maler, der sich in eine etwas
ältere, lebenserfahrene Frau verliebt,
nämlich in Yvonne Hinkelmann, die ihn
schliesslich zurückstösst, weil ihr dieser
Träumer und Phantast vor der praktischen

Wirklichkeit wie ein Versager
vorkommt.

Das ist der beharrliche Versuch des

jungen Max Frisch : sich eine Welt, eine
Wirklichkeit zu erschreiben. « Was bin
ich?» ist jenes allererste Feuilleton
überschrieben, das hier am Anfang zi-



DER JUNGE FRISCH 443

tiert wurde; Was bin ich? heisst die
Frage, die bei Frisch stets zentral
geblieben ist. Was bin ich, als Einzelner,
wozu tauge ich, was wird aus mir? -
so fragen die frühen Romane - Was
bin ich mit den anderen, für die
anderen, unter den anderen, das ist eine
Frage, die sich stellt, wenn das Individuum

mit der Wirklichkeit hart zusam-
menstösst.

«Alles Leben wächst aus der Gefährdung»,

heisst es in einer Schrift, die
1939 geschrieben und 1940 veröffentlicht

wird - es sind die «Blätter aus
dem Brotsack», die Notizen des Kanoniers

Frisch aus seiner Dienstzeit unter
Waffen. Sie markieren einen Einschnitt
und einen Neubeginn.

Denn zwei Jahre früher hatte Max
Frisch, gegen Ende seiner Ausbildung
als Architekt, einen Entschluss gefasst.
Er ist im ersten Tagebuch nachzulesen :

da gab es ein «heimliches Gelübde»,
nicht mehr zu schreiben, und «einmal
wurde alles Geschriebene zusammengeschnürt,

inbegriffen die Tagebücher,
und alles dem Feuer übergeben. Ich
müsste zweimal in den Wald hinaufgehen,

so viele Bündel gab es, und es

war, ich erinnere mich, ein regnerischer
Tag, wo das Feuer immer wieder in
der Nässe erstickte, ich brauchte eine

ganze Schachtel voll Streichhölzer, bis
ich mit dem Gefühl der Erleichterung,
auch der Leere weitergehen konnte.»

Der junge Schriftsteller, keineswegs
erfolglos, aber mit sich selbst
unzufrieden, hatte sich von der Literatur
abgewandt und hatte sich eben als
Architekt etabliert, als 1939 die
Mobilmachung erfolgte. Unter dem Eindruck
des geschichtlich wie persönlich
beherrschenden Ereignisses, vielleicht auch die
Möglichkeit vor Augen, dass man aus
dem Feld nicht mehr zurückkehren

würde, begann Frisch im Dienst wieder
zu schreiben. Kein Zweifel: die Schwere
des Augenblicks erschütterte den jetzt
28jährigen Frisch.

«Wer könnte fortan noch mit Ruhe
und Freude an seiner Arbeit bleiben,
während die anderen in den Bergen
stehen und sich die blauen Hände
reiben? Und wer könnte noch seinen
Wünschen nachgehen, jetzt, wo nur
noch Weiber und Greise und Kinder auf
den Feldern stehen und die reifen Garben

binden, jetzt, wo sich die Mädchen

in den Krankenhäusern melden -
Wir werden geboren und haben nicht
um unser Leben gebeten, nicht unser
Vaterland erwählt. Einmal am Leben
aber, ja, wie hangen wir daran, und
wie lieben wir auch das Land, das

unser Vaterland ist, selbst wenn es

nicht in aller Mund wäre, selbst wenn
es uns schmerzt.»

Viele Jahre später, unter innen- wie
aussenpolitisch völlig veränderten
Umständen, nämlich 1974, ist Max Frisch
auf diese Monate im feldgrauen Anzug
noch einmal zurückgekommen; da
nennt er nun jene «Blätter aus dem

Brotsack» ein «treuherziges
Tagebuch» und formuliert als Kritiker von
Armee und Militarismus eine scharfe
Attacke - das spätere «Diensbüchlein»
hebt aber die frühen «Blätter aus dem

Brotsack» nicht auf, macht vielmehr
den Weg deutlich, den der Schriftsteller
inzwischen zurückgelegt hat.

Da war zum Beispiel die
Landesausstellung von 1939, die vaterländische
Parade eidgenössischen Schaffens und
Wirkens. Darüber steht in den «Blättern»:

«Wir denken noch oft an die
Landesausstellung Sie kam wohl zur
besten, zur äussersten Zeit. Wie begeisterte

sie uns, unter vielem anderem,



444 DER JUNGE FRISCH

für den Grundzug schweizerischer
Eidgenossenschaft, für diese freie Bruderschaft

verschiedener Sprachen ...»
Im «Dienstbüchlein» tönt es anders :

«Die Architektur niedlich; das war unser

Trotz gegen den barbarischen
Monumentalismus im Dritten Reich. Niedlich;

keine Fortsetzung von Bauhaus,
keine Spur von Corbusier. Eine
unberührte Schweiz, daher gesund wie ihre
Kühe. »

Und säuerlich fährt Frisch fort :

«Ein einig Volk von Brüdern, das in
Frieden lebt und in einem schönen
Land und tüchtig und in Demokratie
wie nirgends auf der Welt, viersprachig

und schlicht zwischen Alphorn und
Maschinen-Industrie. Ohne Utopie,
immun gegen alles Unschweizerische.
Selbstvertrauen als Folklore. Was mir
damals nicht auffiel: der dezente
Geruch von Blut-und-Boden - helvetisch.»

In den «Blättern aus dem Brotsack»
wird davon erzählt, wie Frisch von
seinem Hauptmann aus den Reihen
gerufen wird und dieser Hauptmann ihm
androht, ihm im Ernstfall dann schon
einen Posten an der Front zu
verschaffen. Abends, so die «Blätter»,
bittet ihn der Vorgesetzte dann zu
einem Gespräch unter vier Augen.
Frisch, der während dem Exerzieren
geträumt hat, kann sich rechtfertigen. Das
Gespräch unter vier Augen aber fehlt
im «Dienstbüchlein». Das ist mehr als
eine Nuance.

In den «Blättern» ist viel vom
Gehorsam die Rede und davon, was er für
einen Sinn hat. Unter den Schmähungen

seiner Kameraden führt Frisch
sogar den Begriff des «Vertrauensgehorsams»

ein. Da heisst es:
«Es bleibt dir nur noch die Einsicht,

dass es nicht ohne Befehlen geht, auch
beim besten Willen aller Leute. Man

muss gehorchen können, wo es verlangt
ist - aber auch befehlen können, wo es

verlangt ist.»
In der Erinnerung, im «Dienstbüchlein»,

kommt eine andere Facette zum
Vorschein :

«Gehorsam: die bequemste Art der
Existenz in diesen Jahren der grossen
Schrecken

Ich wagte nicht zu denken, was denkbar

ist. Gehorsam aus Stumpfsinn, aber
auch Gehorsam aus Glauben an eine
Eidgenossenschaft. Ich wollte ja als

Kanonier, wenn's losgeht, nicht drauf-
gehen ohne Glauben. Ich wollte nicht
wissen, sondern glauben. So war das,
glaube ich. »

Die Erinnerung ist wählerisch: sie

liest aus, was in den jeweiligen Rahmen

passt, sie ist - wie übrigens
auch «Montauk» zeigt - niemals das
Ganze.

Frisch, nach den Jugendgeschichten
um Jürg Reinhart, nach den unpolitischen,

schwärmerischen Reiseerlebnissen

im Mittelmeerraum, ist nach den
«Blättern aus dem Brotsack» ein
anderer geworden. Jürg Reinhart, als

Spiegelung Max Frischs, war im Werden

- nun ist Frisch Frisch geworden.
Zuerst eben als Architekt, und dafür
gibt es in den « Schwierigen » eine schöne

Stelle, wo die persönliche Erfahrung in
die literarische Erfindung eingegangen
ist.

«Das erste Mal, als der junge
Ammann aufseinem eigenen Bau stand, war
es ein heisser, greller, staubiger Tag.
Für Augenblicke hörte man nur das
Gesumm einer Biene, die kommt und wieder

verschwindet, ihre verlorenen
Schleifen voll sommerlicher Stille,
nichts weiter, einmal vielleicht eine
Staffel von Flugzeugen in der Höhe des

Nachmittags. Ab und zu auch das hai-



DER JUNGE FRISCH 445

lende Geklatsch, wenn sie Bretter
aufeinander legten. Handlanger nagelten
das Gerüst in die blaue Stille hinein.
Ammann erlebte zum erstenmal seinen
Grundriss in natürlicher Grösse... nach
Wochen des Entwerfens, nach einem
Hin und Her, das ganze Papierkörbe
füllte mit knisternden Gewölken des

Verknüllten, plötzlich das Fraglose, das
Erlösende eines in die Tat umgebauten

Entschlusses!»
«Max. Fangen wir an, Max», hiess

es einmal, und als dieser Max anfing,
ein Schriftsteller zu werden, erfand er
Jürg Reinhart, den Entschlusslosen, die
schonungslose Analyse eines alter ego,
das er mit eben dieser Analyse zu
überwinden trachtete. Nach 1945, «Als der
Krieg zu Ende war», ist diese Phase
abgeschlossen. Andere, kompliziertere
und komplexere Figuren, die versuchen,

Ich zu sagen, drängen sich vor.
Die Stoffwelt, aber auch die Sprache,
hat sich gewandelt. Nicht zuletzt der
Gang durch die konkrete Erfahrung

der Architektur hat diesen Wandel
bewirkt. 1953 hält sich Max Frisch in
dem Stück «Don Juan oder Die Liebe
zur Geometrie» die Maske Don Juans

vor und sagt:
«Ich sehne mich nach dem Lauteren,

Freund, nach dem Nüchternen, nach
dem Genauen; mir graust vor dem
Sumpf unserer Stimmungen. Vor einem
Kreis oder einem Dreieck habe ich mich
noch nie geschämt, nie geekelt. Weisst
du, was ein Dreieck ist? Unentrinnbar
wie ein Schicksal: es gibt nur eine
einzige Figur aus drei Teilen, die du hast,
und die Hoffnung, das Scheinbare
unabsehbarer Möglichkeiten, was unser Herz
so oft verwirrt, zerfällt wie ein Wahn
vor diesen drei Strichen. So und nicht
anders, sagt die Geometrie. So und
nicht irgendwie. Da hilft kein Schwindel

und keine Stimmung, es gibt eine
einzige Figur, die sich mit ihrem
Namen deckt. Ist das nicht schön?»

Dieter Bachmann

EIN STAMMBAUM FÜR MAX FRISCHS DRAMATISCHE
FIGUREN

Jean Quenon über ihre «Filiation»

Filiation heisst Sohn- oder Tochterschaft

und wird zum Beispiel im
Zusammenhang von Rechtsfragen oder
Gehorsamsverpflichtungen innerhalb
eines geistlichen Ordens verwendet.
Jean Quenon überträgt den Begriff auf
die Literatur, und zwar so, dass er
damit die «Abstammung und Verwandtschaft

der Figuren1» im dramatischen
Werk Max Frischs ermittelt. Ein
bemerkenswerter Versuch. Bemerkenswert

nicht zuletzt, weil er im zwei¬

fachen Sinne von aussen kommt: aus
dem Universitätsbereich einer
anderssprachigen Universität, Liège, und
aufgrund einer Methode, die Germanisten
nicht ohne weiteres vertraut ist. Die
Aufzeichnung eines Stammbaums
innerhalb des Sektors eines Gesamtwerks
hat ja mit den Beeinflussungstheorien
der Scherer-Schule nichts zu tun. Die
Position Quenons besitzt den Vorteil,
vor der Gefahr literaturkritischer
Inzucht zu feihen; hier wird nicht ein



446 DRAMATISCHE FIGUREN

Autor mit dem Vokabular desselben
Autors interpretiert.

Im ersten Teil wird die Entwicklung
der dramatischen Kunst Frischs erklärt,
indem zuerst die Frühwerke, dann (unter

dem fragwürdigen Titel «Theater der
Selbständigkeit») die verschiedenen
Dramen von Graf Öderland bis
Biografie im Überblick zur Darstellung
kommen. In diesen Kapiteln ist oft von
der Bedeutung C G. Jungs für Frisch
die Rede, und verschiedene Parallelen
wirken recht einleuchtend. Man folgt
den verständig und behutsam vorgetragenen

Erörterungen mit Genugtuung,
ein bisschen erstaunt allenfalls, bei
einem der frühen Stücke vom Hauptthema

«einer moralischen Gesundung
der Menschheit am Ende des Zweiten
Weltkriegs» zu hören (S. 36). Als ob
Quenon nichts von Frischs spöttischen
Bemerkungen über moralische
Gesundungsapostel gehört hätte! Man sieht,
Quenon ist kein Frisch-Adept.

Hier ein Zitat aus den ersten
Erklärungen über Biedermann und die
Brandstifter: «Die inhaltliche Bescheidenheit

des Stücks im Vergleich mit dem
thematischen Niveau der vorigen vier
schadet keineswegs der Tragweite dieser
Komödie: die Psychologie des engstirnigen

Kaufmanns und die Gestaltung
des Stückes als Bühnenmodell unter
zweckmässiger Anwendung von episie-
renden Mitteln verleihen dem Werk den
Charakter eines Zeitstückes, dessen
Problematik beim ersten Anblick komisch
anmutet, dann aber politisch beängstigend

wirkt» (S. 91).
Die Unabhängigkeit in der

Beweisführung imponiert ; der Einfall, im
Biedermann vom Intellektuellen als einem
dritten Brandstifter zu reden (S. 92),
besticht, zum mindesten im Moment;
der Entschluss, eigentlich politische In¬

terpretationsmöglichkeiten und das

Problem des Parabolischen unberücksichtigt

zu lassen, entspricht der restriktiven

Methode durchaus. Auch der Hinweis

auf Sartres «Réflexions sur la
question juive» (1947) mit dem Satz
«c'est l'antisémite qui fait le Juif» im
Hinblick auf Andorra (S. 102) leuchtet
ein. Nur selten stören sprachliche
Unsicherheiten wie die Verwechslung von
«überwältigen» und «bewältigen» (S.

28). Quenons Talent für systematisches
Denken trägt seine Früchte.

Ich weiss nicht, ob auch der auf den
chronologischen folgende Hauptteil mit
den systematischen Untersuchungen
über Filiationsverhältnisse wie die
zwischen Intellektuellen, zum Beispiel dem
Rittmeister in Santa Cruz und Kürmann
in Biografie, von Bürgern wie dem
Oberlehrer in Nun singen sie wieder und
Gottlieb Biedermann, ausserdem die

knappe Darstellung der Arbeitnehmergestalten

oder Leuten aus dem Volk
von bleibendem Wert sei. Es fällt einiges

Licht auf die sozial unterscheidbaren

Gruppen; man versteht Andorra
besser, wenn man die zahlreichen hier
auftretenden Bürger wie den Wirt oder
den Tischler als «Wiederholung» des

Typus Biedermann betrachtet (S. 289).
Quenon ist kein versierter Soziologe,
und so sind seine Unterscheidungen
auch für den Laien leicht verständlich.
Gern hätte man mehr über die Gründe
für die schon mancherorts konstatierte
Tatsache erfahren, warum Frisch, der
politisch-theoretisch die Klasse der
Arbeitnehmer vertritt, die Vertreter
anderer Klassen so viel anschaulicher zu
schildern versteht als die der
Untergebenen. Gehört dieses vielleicht zum
Paradox Politik/Dichtung gehörige
Problem nicht auch zum Thema der Filiation?



DRAMATISCHE FIGUREN 447

In der Untersuchung der verschiedenen

Charaktere kommt die Gruppe
der Frauen (auf den bloss ungefähr 50
Seiten, gegenüber dem fast 200seitigen
Teil «die männlichen Figuren») zu kurz,
und die Untertitel «Von der Allegorie
zur Liebenden», «Von der Allegorie zur
Mutter» wirken seltsam. Empfand der
Verfasser eine verständliche Hemmung
vor der Modeströmung, bei jeder
Gelegenheit das «Bild der Frau» zu behandeln?

Die Gestalt zum Beispiel der
Celestina im Don Juan hätte bestimmt
einen gründlicheren Kommentar
verdient. Das ist der Nachteil der
gradlinigen, vielerlei erleichternden Methode,

beziehungsweise der Blindheit allem
theatralisch Schillernden gegenüber.
Die Methode ist immer noch weit
verbreitet. Wie viele Dozenten bleiben
überzeugt, die dramatische Kunst habe
wenig mit dem Theater zu tun

Dem Prinzip der Ehrfurcht vor der
Dichtung gemäss lässt Quenon häufig
den Dichter sprechen, statt sich selber
in den Vordergrund zu drängen,
weshalb wir, im Hauptteil vor allem, auf
eine Überfülle von Zitaten stossen.
Obgleich man durch die in neuem
Zusammenhang auftauchenden Aussagen
den einen oder anderen Gedanken besser

zu schätzen lernt, denn Quenons
Talent zur Synthese ist gross, denke
ich, das eine oder andere Zitat sei nicht
unbedingt notwendig. Im Anhang

schliesslich, wo die Figuren der
einzelnen Stücke schematisch in Tabellen
gruppiert werden, scheint mir der Hang
zur Systematisierung unfruchtbar; die
Tabellen erinnern an Puzzles.

Im Literaturverzeichnis fand ich
einige in den bisherigen Bibliographien
nicht verzeichnete Titel. Die
Zusammenstellung der Sekundärliteratur zu
den einzelnen Stücken ist hilfreich, na-
turgemäss nicht vollständig; vermisst
habe ich die vorzügliche Einführung zu
Nun singen sie wieder von W. Tula-
siewicz und K. Scheible (Oxford 1966),
ausserdem die richtigen Angaben zu
Enzensbergers Aufsatz über Andorra:
er ist in Nr. 12 der Schweizer Theaterzeitung

erschienen, zuerst aber im
Programmheft des Schauspielhauses anlässlich

der Uraufführung. - Im ganzen
verdient die seriöse Studie unsere
Achtung; was sie an Differenziertheit,
Einfühlungsvermögen und Kunst der
Detailanalyse zu wünschen übrig lässt,
wird meines Erachtens fast ganz
wettgemacht durch Distanz, Klarheit und
eine bei aller Bescheidenheit strikte
Durchführung.

Hans Bänziger

1Jean Quenon, Die Filiation der
dramatischen Figuren bei Max Frisch. Bibliothèque

de la Faculté de Philosophie et
Lettres de l'Université de Liège, Fascicule
CCXIV, Paris 1975.

KEINE BERUHIGUNG AUS EINZELHEITEN

Zu Franz Hoblers neuen Prosatexten « Wo ?»

Einen kürzeren Titel hätte Franz Hohler
für sein neues Buch nicht finden können

- und schwerlich einen, der offe¬

ner, vieldeutiger wäre1. Wo? - die
Frage lässt sich mit allen möglichen
Sehnsüchten und metaphysischen Spe-



448 FRANZ HOHLER

kulationen aufladen. Ein Blick auf das
Inhaltsverzeichnis lehrt allerdings, dass
der Titel weder sehnsüchtig noch
philosophisch, sondern ganz sachlich gemeint
ist : den Autor interessiert, was an einem
bestimmten Ort («Auf der Strasse»,
«Im Gebärsaal», «Am Fernsehen») vor
sich geht; er unterteilt das, was er
erfahren hat, nach den Orten, die er
besuchte. Um es grammatikalisch trocken
auszudrücken: das Buch handelt von
Umstandsbestimmung des Ortes - oder
doch von Wendungen, die solche zu
sein scheinen («Im Rausch», «Im
Schlaf»); ein grammatikalischer
Begriff wird aufgefächert, variiert.

Die räumliche Umgebung,
geographische Orte, bestimmte Lokalitäten
scheinen auf Hohler eine eigenartige
Faszination auszuüben. Schon in seinem
früheren Erzählungsband «Idyllen»
hat er, thematisch konsequent und
zugleich spielerisch-hintergründig, lauter
Orte beschrieben, von «Aarespaziergang»

bis «Zuzgen». Eine bestimmte
räumliche Umgebung darzustellen,
nicht nur das Ereignis, sondern auch
den Umkreis, in dem es sich abspielt,
das verlangt Aufmerksamkeit für das

Detail, verlangt zugleich Sachlichkeit
(Pathos in der Beschreibung - was für
ein Unding!) und damit eine
stilistische Haltung, die bei Hohler sehr
stark ausgeprägt ist. Und noch eines:
wer sich dem Raum zuwendet, zwingt
sich selber, nach aussen zu sehen, nicht
nach innen (die Zeit dagegen stellt man
sich eher als etwas vor, das sich im
Menschen entfaltet oder durch ihn
hindurch geht). Der Ort als Thema, das
setzt den Autor als Beobachter voraus,
zwingt das erzählende Ich, falls ein
solches vorkommt, in die Rolle des
Zuschauers. Nicht etwa, dass es in Hohlers
neuen Texten auf die schein-objektive

Funktion des Kameraauges beschränkt
bliebe: der Autor selbst ist präsent als

Kabarettist, Vater, Reisender, mit
seinen Ängsten und Hoffnungen und
Überlegungen; er beschreibt nicht nur,
sondern kommentiert das Beobachtete
auch, vermischt Beschreibung und
Reflexion auf eine zwanglose Weise; die
Texte wirken oft als legere Plaudereien,
bewusst kunstlos, sicher ohne jede
Tendenz zum Hochstilisieren. Aber der
Beobachter und sein Kommentar drängen
sich umgekehrt nicht in den
Vordergrund: was ihm zustösst, was an
Emotionen und Gedanken in ihm
aufsteigt, wird mit einer Ruhe und
Sachlichkeit wiedergegeben, als wäre er sich
selbst ein Gegenstand, in einem Sotto
voce, dessen Steigerung darin besteht,
dass auf den Höhepunkten der Ton noch
leiser wird, bis die Stille ins
Unheimliche umschlägt.

Die Schauplätze, die Hohler wählt,
liegen meist im Bereich des Banalen,
Durchschnittlichen («Auf der Strasse»,
«Im 6. Stock»): die Titel könnten
Lesebuch-Texte einleiten oder aus
Anfängerbüchern für den Fremdspracheunterricht

stammen. Freilich gibt es

auch andere, seltener, die auf das Aus-
sergewöhnliche weisen («Auf dem
Schlachtfeld», «An der Demonstration»).

Aber es wäre durchaus falsch,
Hohlers Texte aufzuteilen in solche mit
banalen Themen und andere mit
gewichtigen. Wenn er beispielsweise die
Demonstration in Kaiseraugst
beschreibt, vermeidet er fast betont die
humane Terminologie des Weltverbesserers,

hält sich ans Detail, etwa daran,
dass er selbst, um den Stil zu wahren,
mit dem Zug nach Kaiseraugst fuhr -
aber, stilwidrig, erster Klasse. Umgekehrt

enthält der (winzige) Text «In
der Luft» zunächst nichts anderes als



FRANZ HOHLER 449

die Beschreibung eines ganz privaten,
subjektiven Gefühls der Flugangst - bei
aller objektiven Sicherheit. Aber so
klein und beschränkt ist dies Thema
doch wiederum nicht: der Text rührt
an die Hybris, an das Unheimliche,
das in all jenen Errungenschaften liegt,
mit denen der Mensch das ihm biologisch

Unmögliche erreicht: «Ich weiss,
dass Fliegen möglich ist, aber trotzdem
glaube ich es nicht, wenn ich oben bin.»

Das komplexe Verhältnis zwischen
dem Banalen und dem Aussergewöhn-
lichen, dem Grossen und dem Kleinen,

dem Detail und dem Ganzen wird
besonders deutlich in «Auf dem
Schlachtfeld» - dem wohl stärksten
Text des Bandes. Bezeichnend ist schon,
dass die Erwartungen des Lesers, der
vom Titel her die Beschreibung
des kriegerischen Geschehens erwartet,
sofort enttäuscht, reduziert werden:
nicht die Schlacht selbst, sondern, harmloser,

eine Besichtigung des Schlachtfeldes

von Verdun wird beschrieben, dessen

Besuch bereits touristisch-pietätvoll
reglementiert ist; das Geschehen wird
distanziert, das Entsetzen äusserlich in
die Ferne gerückt. Die Aufmerksamkeit
kann sich auf Details richten, auf das,

was, halb zufällig, übriggeblieben ist,
eine Bombe etwa, die man steckengelassen

hat, mit dem Schwanz in der
Höhe : beim Näherkommen an das Ge-
schoss hört der Autor verzweifeltes
Vogelpiepsen und bemerkt, «dass durch
den Spalt zwischen Geschossmantel und
Schwanz zwei Meisen geschlüpft sind
und nicht mehr hinauskönnen». Mit
der scheinbaren Gelassenheit des

scheinbar unbeteiligten Beobachters
fügt er bei: «Ich sehe auch keine
Rettungsmöglichkeit und lasse sie in ihrer
Todesfalle zurück. »

Nun könnte man sich versucht

sehen, dies anekdotische Detail ins
Symbolische zu erhöhen und etwa in den
gefangenen Vögeln die in der Kriegsfalle

gefangenen Opfer von Verdun zu
sehen. Vor einer solchen Gleichsetzung
des Kleinen mit dem Unmessbaren,
Unausdenkbaren warntHohler selbst gleich
darauf, indem er zunächst an eine
rührend-heroische Tiergeschichte erinnert,
die man aus der Zeit der Schlacht bei
Verdun erzählt (von einer Taube, welche
die letzte Nachricht aus dem von den
Deutschen eingeschlossenen Fort Vaux
überbrachte, an Gasvergiftung starb
und ein Staatsbegräbnis erhielt) und
dann, ohne die Stimme zu erheben
und doch unmissverständlich, das

Anekdotische kommentiert und an
seinen Platz verweist: «Solche
Tiergeschichten inmitten der Schlachtereignisse

wirken irgendwie beruhigend, weil
sie die Unmässigkeit dessen, was
geschehen ist, auf ein Mass verkleinern,
das auch in die allergeringste
Vorstellungskraft noch hineinpasst. »

Mit diesen Sätzen erhält der Leser -
falls er es nicht selbst gemerkt hat -
einen Hinweis, wie Hohlers Texte zu
verstehen sind: seine Aufmerksamkeit
für das Detail beruht nicht auf dem

Glauben, im Detail sei das Ganze, sei

auch das Entsetzliche und Unfassbare
zu begrenzen und damit zu bannen,
vielmehr auf dem Wissen, dass das

Ganze nicht zu packen ist: was dem
Beschreibenden bleibt, ist das Detail,
das Einzelne, ist beispielsweise der Hinweis

auf den Mann, der im Schlamm
versinkt und von seinen Kameraden
im Stich gelassen wird. Die Details,
die Hohler festhält, haben nichts
Beruhigendes an sich (auch dann nicht.
wenn sie äusserlich harmlos klingen);
in Umkehrung seines oben zitierten
Satzes kann man von ihnen nicht sagen,



450 FRANZ HOHLER

dass sie in die allerkleinste
Vorstellungskraft noch hineinpassen - eher,
dass sie Denkvermögen und Phantasie
des Lesers in Bewegung setzen.

1 Franz Hohler, Wo?, Luchterhand-
Verlag, Darmstadt und Neuwied 1976.

Elsbeth Pulver

DER JUNGE REVOLUTIONÄR

Zum ersten Band der Memoiren von Milovan Djilas

Der erste Band von Djilas' Memoiren1,
in den USA schon im Jahre 1973
veröffentlicht, wurde jüngst ins Deutsche
übersetzt. Er umfasst den Zeitabschnitt
von 1929 bis 1941, also vom Studiumsbeginn

Djilas' in Belgrad bis hin zum
Aprilkrieg und zur Zersplitterung
Jugoslawiens. Den nächsten Band hat Molden

schon für dieses Jahr angemeldet;
er sollte sich mit den Kriegsereignissen
auf dem früheren (und späteren)
jugoslawischen Territorium (1941-1945)
beschäftigen.

Der erste Band nun enthält zwei
Teile, voneinander abgegrenzt durch
den Wendepunkt 1936, als der Verfasser
nach dreijährigem Zuchthausaufenthalt
entlassen wurde. Die Beschreibung dieser

Zeit ist der bisher interessanteste
und aufrichtigste Lesestoff dieser
Gattung unter den ähnlichen Versuchen
anderer ehemaliger Partisanenführer (etwa
Dedijer, Vukmanovic-Tempo). Es wird
gewiss von Interesse sein, die Memoiren
Djilas' mit denen Titos vergleichen zu
können, wenn die letzteren erscheinen.
Sie werden nämlich von einer speziell
ernannten Kommission des ZK der KP
Jugoslawiens nach den Instruktionen
Titos geschrieben und werden
möglicherweise bereits vor dem Tode des

jugoslawischen Führers publiziert werden.

Es ist Djilas gelungen, die persönlichen

Motive mit den historischen
Ereignissen harmonisch zusammen
vorzubringen. Der Leser lernt einen
montenegrinischen Jungen kennen, der zum
ersten Male mit dem Zug und mit dem
Bus fährt und nach Belgrad, einem
balkanischen Marktflecken, gelangt, der ihn
doch mit seiner relativen Grösse und
seinem Ambiente verwirrt. Doch
brauchte er nicht lange, um sich
zurechtzufinden und seinen Weg - den
kommunistischen natürlich - zu betreten.

Die Elemente, die zu diesem Weg
der Natur der Dinge nach gehören,
beschreibt Djilas meisterhaft: kommunistische

Tätigkeit an der Universität,
terroristische Ausfälle, Demonstrationen;
Verhaftungen, Verhöre, Prügel; Zuchthaus,

Hungerstreiks, subversive Arbeit
im Gefängnis. Die Historiker der
kommunistischen Bewegung werden im
Buch interessante Beschreibungen der
Fraktionen innerhalb der kommunistischen

Partei Jugoslawiens und derer
Kämpfe finden können. Historisch wie
literarisch wertvoll ist eine ganze Reihe
von Porträts damaliger Mitkämpfer
Djilas'. Viele von ihnen sind heute tot,
andere haben jedoch immer noch einige
von den Schlüsselpositionen des
jugoslawischen Regimes inne, aus denen
Djilas im Jahre 1953 wegen seiner «Re-



MILOVAN DJILAS 451

vision» ausgeschlossen worden ist.
Trotzdem sind seine Urteile über diese
Personen ohne Bitterkeit formuliert;
sie sind kurz, deutlich, und von einer
ruhigen Versöhnlichkeit durchdrungen.
Aber dennoch entmystifiziert Djilas
einige Standardklischees der offiziellen
jugoslawischen Hagiographie. Dies gibt
dem mit diesen Namen vertrauten Leser

Gelegenheit, zum ersten Male von
einem ehemaligen Partisanen erfahren
zu können, dass viele seiner Genossen

vor dem «Klassenfeind» nicht gerade
Wunder von Tapferkeit zu zeigen
vermochten, wie er dies einst in den
Schulen gelernt hatte, die heute die
Namen dieser Personen tragen. War
jemand bei der Polizei wirklich mutig,
so vermeidet Djilas keineswegs, dies zu
erwähnen, selbst wenn solch ein Held
heutzutage nicht wagen wird, Djilas auf
der Strasse zu begrüssen.

Obwohl Djilas seither seine
kommunistische Vergangenheit entschlossen
ablehnt, greift er sie in seinen
Memoiren nicht an und erzählt von ihr
sogar mit einer leichten Sympathie. Er
sieht in ihr offensichtlich eine legitime
Phase seiner Entwicklung, wobei die
Ideale gleich geblieben sind, die
ursprüngliche Naivität jedoch durch
nüchternen Realismus ersetzt wurde. Die
Djilassche Kritik am Kommunismus ist
übrigens auch woanders zu lesen; hier
steht die Beschreibung der Menschen
und der Ereignisse im Vordergrund.
Manches bleibt aber doch recht unklar :

Djilas erwähnt zum Beispiel nicht den
Zeitpunkt, zu dem er in die KP
aufgenommen wurde, er erläutert auch
seinen Parteiaufstieg nicht präzis: dieser
war nicht Ergebnis einer
«Massenunterstützung» oder einer ZK-Entscheidung,

denn das ZK war im Ausland,
und die Partei wirkte im Lande mehr

oder weniger unabhängig. Nur erfährt
der Leser plötzlich, dass Djilas ein
Mitglied des ZK geworden war, vielleicht
aufgrund einer «Zuchthausreputation».
Wenn dieser Umstand etwas undeutlich
bleibt, dann wohl auch deshalb, weil
die Partei, wie sie auch Djilas
beschreibt, tatsächlich eine seltsame
politische Sekte war, mit ihrer undurchsichtigen

Arbeit, mit ihren fanatisierten
Kämpfern, mit verfeindeten Fraktionen,

die doch im Rahmen einer und
derselben willkürlichen und simplifizierten
Weltauffassung sich gegenseitig ausrotteten.

Obwohl sie zweifellos eine Agentur

Moskaus war, obwohl sie den
gewalttätigen Umsturz vorbereitete,
obwohl sie nicht zuletzt nach terroristischen

Methoden griff, wurde diese
Partei von dem monarchistischen
Regime erstaunlich mild behandelt,
überwiegend toleriert und nur für wenige
Jahre verboten; ihre Führer wiederum
fanden sich in Gefängnissen, die sie

bald in eine kommunistische
Kaderuniversität umfunktionierten. Dies war
die Partei, welcher es bestimmt war,
nach den Stürmen der Ereignisse im
zersplitterten und besetzten Jugoslawien
an die Macht zu gelangen.

Djilas legt grösseres Gewicht auch
auf die damalige kroatische
Nationalbewegung - diese war neben der
kommunistischen die zweite Kraft eines

kompromisslosen Widerstands gegen
die grosserbische Monarchie. Kommunisten

und kroatische Nationalisten fanden

noch gelegentlich im Gefängnis
oder in der Verbannung, wo sie sich
treffen konnten, eine gemeinsame Sprache

und unternahmen sogar manche
Aktionen zusammen. Die Kommunisten

folgten noch den Komintern-
Richtlinien, laut welcher Jugoslawien
als ein «Völkerkerker» zu zerstören



452 MILOVAN DJILAS

war; die kroatischen Nationalisten
(Ustase) wiederum waren noch nicht zu
einer politisch rechtsstehenden
Weltanschauung gelangt. Im bevorstehenden
kroatisch-serbischen Krieg sollten
jedoch die Dinge anders werden: auf
Befehl Moskaus wandelten sich die
Kommunisten zu treuen Wächtern der
«unnatürlichen» jugoslawischen
Völkergemeinschaft. Mit Interesse wartet
man darauf, wie Djilas im nächsten
Band seiner Erinnerungen diese Ereignisse

beschreibt und beurteilt, bei
denen er ja eine führende Rolle spielte.

Auch im bisherigen Opus Djilas'
nahmen die biographischen Motive
grossen Raum ein, so in seinen
Erzählungen und Romanen, ja auch in
seinen politischen Schriften. Diesmal
gab er ein ausschliesslich memoirenhaftes

Werk heraus. Da Memoiren von
Politikern meistens erst dann geschrieben

werden, wenn sie sich schon
endgültig aus dem politischen Leben
zurückgezogen haben, bleibt die Frage,
ob sich Djilas nicht zu verfrüht ent-
schloss, aus seinem Lebensweg Fazit
zu ziehen. Nach seiner Entlassung aus
dem - jetzt kommunistischen - Zuchthaus

(1967) verneinte er nie völlig die

Möglichkeit, sich wieder in der Politik
zu erproben. Er sagte mir einmal
sogar (obwohl seine Überzeugungen schon
lange keine kommunistischen mehr
waren), er hätte nichts dagegen, wieder in
die KP aufgenommen zu werden, unter
der einzigen Bedingung, dass er nicht
als ein einfaches Mitglied beginnen
müsse, sondern eine höhere Stelle be¬

komme. Als im Jahre 1968 in Belgrad
die Studentenunruhen ausbrachen, fand
sich Djilas unter den Rebellen und
wurde aufgefordert zu sprechen. Bei
seinen Reisen ins Ausland (bevor man
ihm [1969] den Reisepass wegnahm)
gab er in den westlichen Hauptstädten
politische Erklärungen parexcellence ab.

Das Schicksal Jugoslawiens nach
dem Tode seines jetzigen Herrschers ist
ungewiss. Es kann sein, dass alles beim
alten bleibt, wobei das verschwundene
Charisma vielleicht durch die starre
und auf eine noch grössere Gewalt
gestützte Autorität der Militärs
ersetzt werden wird. Hälfe dies nicht,
um Jugoslawien als kommunistischen
Staat vor dem Untergang zu retten,
so wäre vielleicht doch mit einer
«brüderlichen Hilfe» Moskaus, sei es durch
Panzer, oder durch Druck und Agenten-
infiltrierung, zu rechnen. Es gibt
jedoch auch Stimmen, nach denen das
Regime bereit wäre, im Interesse eines

mehr oder weniger harmonischen
Fortbestehens des mehrnationalen Jugoslawien,

das unpopuläre kommunistische
Monopol zu opfern. In diesem Falle,
dieser Meinung nach, wäre Djilas die
ideale Lösung für einen neuen, dritten,

jugoslawischen Staat. Dies gäbe
ihm auch die Gelegenheit, seinen
Memoiren noch einen Band hinzuzufügen.

Mladen Schwartz

1 Milovan Djilas, Der junge Revolutionär,

Memoiren 1929-1941, Verlag Fritz
Molden, Wien-München-Zürich 1976.



WEIMAR 453

DAS ZWEITE WEIMAR
Walter Laqueur, «Weimar, die Kultur der Republik»

«Weimar, eine Kulturgeschichte 1918
bis 1933», so hiess die englische
Ausgabe dieses Buches des Historikers Walter

Laqueur1, der aus Breslau stammt,
aber nach seiner Generation - Jahrgang

1921 - zu jenen vieldiskutierten
zwanziger Jahren Distanz hat, auch
wenn er nie aufgehört hat, «Weima-
rianern» zuzuhören, wie er im
Vorwort der englischen Ausgabe schreibt.
Unter Walter Laqueurs früheren
Arbeiten ist vor allem das Buch über
die Jugendbewegung im Zusammenhang

mit seinem neuen Werk von
Belang. Dieser Autor verbindet Kultur mit
Geschichte im politischen, sozialen,
institutionellen Sinn. Man täte dem Buch
unrecht, wenn man es danach
beurteilte, ob es unser Verständnis von Bertolt

Brecht oder Gottfried Benn, von
Schönberg oder Alban Berg, von Klee
oder Schlemmer, von Husserl oder
Heidegger vertieft. Das ist nicht seine
Absicht. Die Ausführungen über
Professoren und Studenten, über die Juden
in der Weimarer Republik, über den
Einfluss der Rechtsintellektuellen -manche

vergessen, dass es das gab -, über
die Linie und Resonanz der Zeitschriften

sind von oft überraschend aktueller
Tragweite. Wo Laqueurs Thesen
kontrovers sind, lohnen sie allemal jene
Auseinandersetzung, die der Autor selber

erwartet. Schreibt er doch : «Wenn
dieses Buch nicht auch angegriffen würde,

hätte es teilweise seine Absicht
verfehlt.» Wenn unlängst die englische
Ausgabe ungemein grossen Widerhall
fand, liegt das nicht nur an der Klarheit

der Darstellung, die auf hohem
Niveau popularisiert, sondern auch am
erneuerten Interesse an eben dieser Kul¬

tur des «Zweiten Weimar», die besonders

in den USA durch die Emigration
tief gewirkt hat, was sich namentlich
in der Kunstgeschichte wie in der
politischen Philosophie, also von Erwin
Panowsky bis zu Hannah Arendt, ausgewirkt

hat.
Laqueur selber nennt den Versuch,

komplexe geistig-künstlerische Entwicklungen

in jeweils 30 bis 40 Seiten
darzustellen, eine «tour de force», an der
der Fachmann vieles bemängeln kann,
während die Fülle der Namen den nicht
informierten Leser verwirren mag.
Ausserdem ist das Thema für einen Historiker,

der politische und kulturelle
Vorgänge miteinander verbindet, ein
«challenge», eine Herausforderung. Ist es

doch die Eigenart der geistigen und
künstlerischen Leistungen jener Jahre,
dass sie in den Jahrzehnten vor 1918 wurzeln,

und dass sie in der Zeit der
Republik auf die Gesellschaft und den
Staat so wenig gewirkt haben.
Gerade jener Teil der «Weimarkultur»,
bei dem es um das Wirken, um das
soziale und politische Engagement ging,
blieb völlig wirkungslos. Es waren
empörte, achtbare, bedenkenswerte
Reaktionen auf Ruin, Restauration,
Unrecht, Lüge und Barbarei, aber es waren
Reaktionen, die nicht in einen Kreis
der Wechselwirkung eintraten, und von
denen nichts unmittelbar ausging.

Sollte nun die Kultur dieses «Weimar»

im Zeichen ihrer verzweifelten
Lage, ihrer Aussichts- und Perspektive-
losigkeit dargestellt werden als entweder
verfehlte oder doch irrelevante Antwort

auf die Fragen der Zeit oder eher
positiv in ihrer Eigenständigkeit betrachtet

werden, in dem, was jenseits der



454 WEIMAR

Untergänge von Dauer war und später
wirken konnte? Denn diese Kultur hat
Hitler nicht verhütet, aber sie geht uns
Überlebende oder Nachgeborene in
vielfältiger Weise an. Man kann eine
Kulturgeschichte der italienischen
Renaissance schreiben, die von den Kriegen

und der Dekadenz der
Stadtstaaten wenig Notiz nimmt. Die
Renaissance bedeutet uns unendlich viel,
auch wenn sie zum Glück der damaligen
Italiener wenig beigetragen hat.

Laqueur sieht das Problem, ist aber,
da er ein «Mehrzweckbuch» schrieb,
nicht ganz entschieden. Mit Recht lehnt
er es ab, Kultur, zu der er mit guten Gründen

den ganzen Sektor «Unterhaltung»
zählt - wie schon ein Bild Marlene
Dietrichs auf dem Umschlag anzeigt -,
nach politischen Kriterien zu beurteilen.

Doch ist sein Temperament, seine
eigenste Fragestellung, sein zentrales
Interesse politisch und nicht kulturhistorisch.

Er schildert bedenkenswert eine
Intelligenzschicht oder «Intelligentsia»,
nicht aber noch so grosse Einzelne.
Ihm liegt daran nachzuweisen, dass

Weimars intellektuelle Linke hinsichtlich

ihrer politischen Bedeutung wie
auch ihrer Fähigkeit zur Einsicht
allgemein weit überschätzt wird, und dass
wir bei allem Respekt, aller Sympathie
gegenüber den Kämpfern und Opfern
von ihrem politischen Denken wenig zu
lernen haben. Es war für ihre eigene
Zeit meist unzulänglich, und eine
Wiederbelebung dieses Denkens im Zeichen
irgendwelcher Nostalgie oder
Traditionssuche scheint ihm nutzlos, wenn
nicht schädlich. So untersucht Laqueur
den politischen Gehalt von Zeitschriften

wie Die Weltbühne oder Das Tagebuch,

diskutiert Kurt Tucholskys
berühmtes Bilderbuch «Deutschland,
Deutschland über alles», worin die bö¬

sen und hässlichen Deutschen aufs Korn
genommen wurden. «Von fraglichem
Geschmack, und keinem nützlichen
Zweck dienlich» ist Laqueurs
Kommentar. Der ständige Hohn gegenüber
den gleichzeitig von rechts angegriffenen

Politikern wie Ebert und Stresemann

sei kein Beweis von Instinkt oder
Einsicht gewesen. Schon Bruno E. Werner

dokumentierte in «Die zwanziger
Jahre» (1962) die hochnäsige Ablehnung

jener regierenden Kleinbürger,
wenn etwa die «Berliner Illustrierte»,
deren Schicksal immerhin mit der
Republik verbunden war, Ebert und Noske
in Badehosen als Titelbild brachte, um
den Reichspräsidenten und den
Reichswehrminister lächerlich zu machen. Der
englische Theatermann Edward Gordon
Craig nannte damals gewisse Urteile
der deutschen Linksintellektuellen über
die demokratischen Politiker «widerlichen

Snobismus und billiges Vergnügen»,

und bemerkte, dass der auch
von dieser Linken verhöhnte Reichstagspräsident

Paul Lobe mehr gegen die
Nazis tue als Tucholsky. Noch nach dem
Mateotti-Mord wurde in Die Weltbühne
über Mussolini und seine «tapfere Un-
bedingtheit» mit Bewunderung
geschrieben. In der gleichen Wochenschrift

veröffentlichte Ernst Bloch 1924

Betrachtungen über Italien, in denen
die Herrschaft des Faschismus gar nicht
erwähnt wurde.

Der Abschnitt «Die Linksintellektuellen»

könnte am ehesten die von
Laqueur erwartete Polemik auslösen.
Deprimierend ist der Abschnitt über die
Universitäten. Noch unter der Republik

haben sogar die katholischen
Studentenorganisationen den «Arierparagraphen»

angenommen, der nur unter
dem Druck des Klerus teilweise
zurückgenommen wurde. In jenem Kapitel



WEIMAR 455

warnt der Autor, man dürfe nicht die
Weimarer Kultur «als ein Zusammensetzspiel»

beurteilen, in dem «jedes
Stück seinen Platz finde». Auch fragt
er sich, ob es vielleicht nicht jeweils
«mehr als einen Zeitgeist» gebe - was
freilich Jean Paul einst unvergesslich
formuliert hat. Laqueur hätte sich auf
Robert Musils Vortrag «Das hilflose
Europa» von 1922 beziehen können, worin

es heisst :

«Unsere Zeit beherbergt nebeneinander

und völlig unausgeglichen die
Gegensätze von Individualismus und
Gemeinschaftssinn, von Aristokratismus

und Sozialismus, von Pazifismus
und Martialismus, von Kulturschwärmerei

und Zivilisationsbetrieb, von
Nationalismus und Internationalismus,
von Religion und Naturwissenschaft,
von Intuition und Rationalismus und
ungezählt vieles mehr. Der
Zeitmagen ist verdorben und stösst in
tausend Mischungen immer wieder Brok-
ken der gleichen Speise auf ohne sie
zu verdauen. »

In jenem Vortrag hat Musil auch das
Glücksgefühl der kommenden Barbaren
geahnt: «Was man Zivilisation im
üblichen Sinn nennt, ist ja hauptsächlich
nichts als die Belastungen des
Einzelnen mit Fragen, von denen er kaum
die Worte kennt weshalb ganz
natürlich ist, dass er in einer vollkommen

pathologischen Weise darauf
reagiert. »

Zum Verhältnis zwischen der
Weimarer Republik und der Kultur ist Walter

Laqueurs Buch in diesem Musil-
schen Sinn erhellend. Für die Darstellung

der geistigen Atmosphäre selber
bleiben Schriften von Helmut Plessner,
Theodor Adorno, René König und
anderen befriedigender, von denen
wir die wichtigsten in dem von Leo¬

nard Reinisch 1961 herausgegebenen
Buch « Zeit ohne Eigenschaften » finden.
Denn als eine Kulturgeschichte jener
Jahre, in der Else Lasker-Schüler
nicht genannt wird, in der von Bertolt

Brecht nebenbei gemutmasst wird,
er hätte wie Arnold Bronnen Nazi
werden können, und in der von Paul
Klee gesagt wird, er sei in seine
« Schweizer Heimat zurückgekehrt»,
obgleich Klee bis zu seinem Tod auf die
Einbürgerung wartete, kann Laqueurs
Buch nicht genügen. Walter Laqueur
weiss das, aber er vermeidet nicht
immer schablonenhafte Charakterisierungen,

die einen Dichter oder Künstler
nicht wirklich charakterisieren,
bezeichnet zu oft ein Werk als «Meilenstein».

Doch sei angemerkt, dass er
auf dem Gebiet der Architektur und
des Films vorzüglich informiert. Die
Schablone ist jedoch immer in Gefahr,
zum «Eigengoal» zu werden. So lesen
wir S. 350, die Zeit «die grosse Gleich-
macherin» werde ihr Werk tun, denn
künftige Generationen würden «aus
dem reichen Schatz der zwanziger Jahre
vielleicht andere grosse Gestalten zu
Tag fördern». Damit ist aber die Zeit,
insbesondere in der Kulturgeschichte,
gerade umgekehrt eine grosse Ungleich-
macherin. Enttäuschend ist auch die
Zusammenfassung «eine Zeit, reich an
Begabungen, bar echter Genies». Die
Bemerkung schliesslich, diese ganze
Kultur sei «sehr deutsch» und «letztlich

für andere Kulturen von begrenztem

Interesse», wird sowohl durch
vieles, was in diesem Buch selber steht,
wie durch seinen englisch-amerikanischen

Erfolg dementiert.

François Bondy

1 Walter Laqueur, Weimar, Die Kultur
der Republik, Ullstein, Berlin 1976.



NATO 457

DIE NATO VON INNEN GESEHEN

Zu Johannes Steinhoff, «Wohin treibt die NATO?»

Die NATO hat in den letzten Jahren
mancherlei Schwierigkeiten gehabt. Unter

den Mitgliedstaaten bestehen
Meinungsverschiedenheiten über die
massgebliche Strategie, Zerwürfnisse
zwischen einzelnen NATO-Staaten bedrohen

die Festigkeit des Bündnisses,
innerpolitische Veränderungen lassen an
der Vertragstreue einzelner Staaten
zweifeln, und schliesslich zeigt sich bei
allen Mitgliedern unter dem Druck der
Rezession eine Tendenz, an den
Wehrausgaben zu sparen, wodurch Lücken
im Verteidigungsdispositiv entstanden
sind. Demgegenüber stellen wir eine
zunehmende Aufrüstung der Warschau-
Pakt-Staaten fest. Angesichts dieser
Entwicklung werden Zweifel laut, ob
die NATO noch in der Lage ist, ihre
Aufgabe zu erfüllen. Wohin treibt die
NATO - so fragen viele, die sich um
die Verteidigung des Westens
kümmern. General Steinhoff sucht in einer
gründlichen Untersuchung diese Frage
zu beantworten und Lösungen zu
zeigen, wie die bestehende Krise der
NATO überwunden werden könnte1.
Steinhoff war in der Bundeswehr während

fünf Jahren Inspektor der
Luftwaffe und von 1971 bis zu seiner
Pensionierung Vorsitzender dus Militärausschusses

der NATO, nachdem er schon
als Brigadegeneral Deutscher Militärischer

Vertreter beim Military Committee

gewesen war. Er hat damit tiefen
Einblick in die Probleme des Bündnisses

gehabt und ist daher wie wenige
berufen, diesen Fragenkreis zu behandeln.

Mit Chruschtschews Sturz wurde der
kalte Krieg durch eine Ära der Ent¬

spannungsbestrebungen abgelöst. Diese
Bemühungen weckten im Westen, von
den Sowjets geschickt gefördert,
manchenorts die Illusion, dass keine
Bedrohung mehr bestehe und dass nun
endlich die Verteidigungslasten erheblich

vermindert werden könnten. Zwar
hatte die Ministertagung der NATO
in Reykiavik 1968 für die politische
und militärische Planung den Grundsatz

aufgestellt, dass der Westen aus
einer Position der Stärke die Entspannung

vorantreiben wolle; es blieb dies
aber vielerorts nur beim Lippenbekenntnis.

«Es ist im wesentlichen der
vermeintliche Widerspruch dieser Politik,

die Beibehaltung militärischer Stärke

fordert, um aktiv Entspannung
betreiben zu können, der es Parlament
und Öffentlichkeit schwermacht, ohne
< Feindbild > Verteidigungswillen und
Bereitschaft zu finanziellen Opfern zu
finden» (S. 21 f.). Welches ist denn die
Bedrohung? Einerseits ist trotz der
überdimensionierten Rüstung kaum
anzunehmen, dass die Sowjetunion in
absehbarer Zukunft ihre Macht mit
Waffengewalt nach Westeuropa ausdehnen
will. Anderseits ist eindeutig zu
erkennen, dass die Machthaber im Kreml
seit 1945 nie gewillt waren, in Europa
einen Rivalen als Ordnungsmacht zu
dulden. Ihre Streitkräfte sind das
politische Druckmittel, um diese Politik
durchzusetzen. Je schwächer der Westen
ist, desto leichter wird ihr das auf
«friedlichem» Weg gelingen. Entspannung

hat eben für die Russen eine
andere Bedeutung als für den Westen.
«For the Soviet Union it (i.e. détente)
was a means to regulate her policy with



458 NATO

the West, and particularly the United
States, without foregoing either her
ideological aims or her power objectives

outside the narrow bilateral band.
For the United States, détente was the
instrument to tie Soviet military power
into a web of arrangements and
agreements.»2 Deshalb ist für den Westen
militärische Stärke notwendig, um
aktive Entspannungspolitik betreiben zu
können. Die letzten Monate haben deutlich

gezeigt, wie die Russen die
augenblickliche Schwäche der NATO zu nutzen

wissen und wie gerade durch diese
Schwäche die Entspannung in Frage
gestellt wird.

Gemessen am Bruttosozialprodukt
sind im Westen die Verteidigungsausgaben

eher im Steigen begriffen, aber
die hohen Personalkosten, die eskalierenden

Kosten der Waffensysteme und
die Inflation wurden durch diese

Steigerung keineswegs gedeckt. Die
europäischen Mitgliedstaaten haben begonnen,

angesichts der wirtschaftlichen
Schwierigkeiten unter dem Deckmantel
der Rationalisierung ihre Verteidigungskräfte

abzubauen. Für diese «Rationalisierung»

griffen sie aber zu den
einfachsten Mitteln: Kürzung der Dienstzeit

und damit Herabsetzung der
Präsenzstärke sowie Verlangsamung der
Erneuerung ihrer Ausrüstung. Eine weitere

Schwächung entstand durch die
Tendenz, die nationalen Verbände aus
ihren Verteidigungsräumen ins Heimatland

zurückzuziehen; bei einer akuten
Krise wird dadurch der Aufmarsch zu
einer sehr komplizierten und zeitraubenden

Operation. Auch Steinhoff ist
der Meinung, dass durch Rationalisierung

ein kostenwirksameres Instrument
geschaffen werden kann. Er legt aber
überzeugend dar, dass der beschrit-
tene Weg unheilvoll ist und zeigt Lö¬

sungen für eine richtig verstandene
Rationalisierung. Er sieht diese hauptsächlich

in zwei Richtungen : durch
Standardisierung des gesamten Kriegsmaterials
und durch Aufgabenteilung unter den
Teilstreitkräften. Zurzeit herrscht beim
Kriegsmaterial eine unentwirrbare Vielfalt,

hervorgerufen durch das Bestreben
der europäischen NATO-Partner, eine
starke nationale Rüstungsindustrie zu
erhalten. Wirtschaftliche Erwägungen
und nationales Prestigedenken sind die
Ursachen; die Folgen aber sind
kostspielige Doppelspurigkeiten in der
Entwicklung und im Ernstfall eine schwere
Belastung des Nachschubes. Steinhoff
glaubt, dass ungefähr 30% der
Beschaffungskosten für neues Material durch
Standardisierung eingespart werden
könnten. Die kostspieligen und
personalaufwendigen Waffensysteme machen
es den europäischen Staaten auf die
Dauer unmöglich, Streitkräfte zu
unterhalten, die alle Aufgaben erfüllen können.

Durch Aufgabenteilung und damit
durch Integrierung der einzelnen Teil-
streitkräfte könnte diesem Übelstand
abgeholfen werden; aber auch hier ist
nationales Prestigedenken ein schwer zu
überwindendes Hindernis.

Durch die Rezession wurde die
Tendenz noch gefördert, nationale Interessen

auf Kosten des Allgemeininteresses
zu vertreten. So ist mangelnde
Solidarität wohl die Schwäche der NATO
und damit die Ursache der meisten
Mängel. Dies zeigt sich noch in einem
anderen Bereich. An den Flanken liegen
die verwundbarsten geographischen
Räume der NATO. Es befinden sich
dort wirtschaftlich schwache Staaten,
die aus eigenen Mitteln die Lasten
nicht tragen können, um ihre
Verteidigungsaufgaben zu lösen. Dazu bedarf
es der Hilfe der wirtschaftlich starken



NATO 459

zentraleuropäischen Länder, die aber
nur zögernd dazu bereit sind, und die
bei weitem nicht das leisten, was
notwendig wäre.

Das strategische Problem der NATO
war seit ihrem Bestehen die Frage, wie
das Machtgleichgewicht Ost-West in
Europa angesichts der grossen
konventionellen Überlegenheit des Warschau-
Paktes geschaffen werden könne. So

lange die USA die nukleare Überlegenheit

besassen, wurde dieses Problem
durch die Strategie der massiven
Vergeltung gelöst. Es war dies eine sehr
einfache und leicht verständliche Doktrin.

Danach sollte jede Angriffsaktion
der Ostmächte unverzüglich mit dem
strategischen nuklearen Gegenschlag
beantwortet werden. Diese Doktrin
bewirkte, dass die konventionelle Rüstung
im Westen während Jahren und noch
bis in unsere Tage vernachlässigt wurde.

Die Europäer gewöhnten sich daran,

sich auf den nuklearen Schirm der
USA zu verlassen und sich der dadurch
gegebenen bequemen Sicherheit zu
ergeben. Als aber die Sowjets auf
nuklearem Gebiet mit den Vereinigten
Staaten gleichzogen, verlor diese Theorie

des Alles-oder-Nichts ihre
Glaubwürdigkeit. An ihre Stelle setzten die
Amerikaner die Strategie des stufenweisen

und selektiven Einsatzes der Nu-
klear-Mittel. Diese Strategie gab Anlass
zu zahlreichen Auseinandersetzungen
zwischen den europäischen NATO-
Staaten und ihrem grossen Verbündeten.

Viele Europäer befürchteten, dass
diese Strategie für die USA lediglich
ein Vorwand sei, ihre nuklearen
Verpflichtungen in Europa zu lockern.
Ungern waren die europäischen Partner
bereit, die zusätzlichen Anstrengungen
für eine zeitgemässe konventionelle
Aufrüstung, durch diese Doktrin be¬

dingt, auf sich zu nehmen. Es kommt
hinzu, dass die Strategie der massiven

Vergeltung so stark die Vorstellungen
beherrscht, dass viele noch heute Mühe
haben, sich auf die viel subtilere neue
Doktrin umzustellen. So besteht auch
heute noch kein einheitliches strategisches

Denken unter den NATO-Partnern,

und die Auseinandersetzungen
um diese Fragen wollen nicht verstummen.

Steinhoff erachtet es für vordringlich,

hier eine Einigung zu erzielen.
Er legt auch klar dar, wie er die neue
Strategie verstanden haben will. Auch
die Strategie des stufenweisen Einsatzes
der Nuklear-Mittel stellt das
Machtgleichgewicht Ost-West durch die
nukleare Abschreckung her. Es ist deshalb
nicht notwendig, dass die NATO
konventionell, dem Osten ebenbürtig ist.
Die konventionellen Mittel müssen nur
«ausreichend» sein, damit nicht gleich
zu Beginn eines Konfliktes zu den
nuklearen Waffen gegriffen werden muss.
Was aber «ausreichend» sein soll,
darüber gehen die Ansichten weit auseinander.

Nach Steinhoff sind die wesentlichen

Merkmale einer ausreichenden
konventionellen Kampfkraft folgende:
Voll aufgefüllte Präsenzverbände, die
modern ausgerüstet und sehr mobil
sind und die schon in Friedenszeiten
nahe an ihren Einsatzräumen stationiert

sind. Die vielerorts sich
abzeichnende Entwicklung, stehende

Truppen durch Reserven zu ersetzen,
muss nachdrücklich bekämpft werden. -
Dies sind nur einige Hinweise ; es ginge
zu weit, in einer Besprechung die
gesamte strategische Doktrin verkürzt
wiederzugeben. Es würden nur
Missverständnisse hervorgerufen.

Steinhoffs Buch ist für jeden, der
sich um die Verteidigung Europas
gegen die anwachsende Macht des War-



460 NATO

schau-Paktes Sorge macht, ein
unentbehrliches Hilfsmittel zum Verständnis
des Notwendigen. Er regt zum Denken
an und stellt keine unerfüllbaren
Forderungen. Sein politisches Verständnis
macht seine Darlegungen überzeugend.
Das Buch richtet sich deshalb auch
nicht allein an militärische Fachleute,
sondern ebensosehr an Politiker.

Seit dem Erscheinen von Steinhoffs
Buch ist die Entwicklung nicht stehen
geblieben. Es scheint, dass nach langen
Krisenjahren unter den NATO-Partnern

die Erkenntnis für das Notwendige

langsam erwacht. Die Beschlüsse
der am 11. Juni zu Ende gegangenen

Tagung der NATO-Verteidigungsminister
lassen erkennen, dass man bestrebt

ist, in der Richtung zu marschieren,
die Steinhoff vorgezeichnet hat. Es
bleibt nur zu hoffen, dass die Einsicht
nicht zu spät kommt, und dass das

Machtgleichgewicht in Europa wieder
stabilisiert werden kann.

Fritz Wille

1 Johannes Steinhoff, Wohin treibt die
NATO? Probleme der Verteidigung
Westeuropas, Hoffmann & Campe Verlag,
Hamburg 1976. - Strategic Survey 1975,

herausgegeben von: The Institute for Strategie

Studies, London 1976, S. 5.

PARTEI UND LITERATUR IN RUMÄNIEN SEIT 1945

Informationen über Rumänien sind im
Westen nicht leicht zu erhalten. Schon
deshalb verdient das von Anneli Ute
Gabanyi vorgelegte Buch1 besondere
Beachtung. Der interessierte Leser, der
sonst hier und dort aus Zeitungsberichten

seine Rumänienkenntnis erweitern

muss, wird hier allerdings einem
so hageldichten Ausstoss an Wissen
ausgesetzt, dass es einer gewissen
Standfestigkeit bedarf, um das Buch ganz zu
lesen. Gerade das ist aber unumgänglich,

um den Überblick zu behalten.
Fakten über Fakten werden ausgebreitet,

Namen schwirren durch die Luft,
lauter wichtige, aber hierzulande eben

nur in Promillen bekannte Namen, und
wer nach erfolgter Lektüre eine auf
einen Namen bezügliche Stelle im Buch
wiederfinden will, der hat seine Mühe:
kein Register weist ihm den Weg. Doch
am Ende ist man der Verfasserin für so
viel aufgearbeitetes und geordnetes
Material dankbar. Das ganze Auf und Ab,

das den Komplex Partei und Literatur
in Rumänien seit Kriegsende begleitete,

die Vorstösse auf dem Weg der
Liberalisierung, die Rückfälle in
doktrinäre Praktiken, zeigen sich schon in
den Kapitelüberschriften an. Bezeichnungen

aus Geologie und Meteorologie
spielen eine nicht unerhebliche Rolle.
Was mit dem «kleinen Tauwetter» von
1953-1957 gemeint ist, ist ohne weiteres
einsichtig. Die «Neue Eiszeit» von 1958

bis 1959 spielt auf die brüske Drosselung

des Liberalisierungskurses nach
dem Ungarischen Aufstand von 1956

an. Nicht ohne weiteres ist dem
Uneingeweihten durchschaubar, was es mit
dem Klimawechsel 1969-1971 auf sich
hat.

Als am 23. August 1944 Antonescu
durch einen Staatsstreich abgesetzt
wurde, zählte die illegale kommunistische

Partei nicht sehr viel mehr als
tausend Mitglieder. Dank sowjetischer Hilfe

hatte nicht so sehr die Gruppe der



RUMÄNIEN 461

«Heimatkommunisten» um Gheorge
Gheorgiu-Dej das grosse Sagen,
sondern die Gruppe der an Shdanov
orientierten Anna Pauker, die Kunst und
Literatur dogmatisch reglementierte. Die
in der rumänischen Sprache und
Schrift vorhandenen slawischen
Elemente wurden unverhältnismässig
hervorgehoben und das Bekenntnis zur
Latinität des rumänischen Volks als
Nationalismus verdammt. Ein eigener
Verlag Cartea rusä (Das russische Buch)
übernahm die Verbreitung sowjetrussischer

Literatur in rumänischer Spache.
Eine Rechtschreibereform machte auch
vor dem Namen Rumäniens nicht halt :

Romania wurde in Rominia umgewandelt,

wodurch das Romanische des
rumänischen Staats- und Volksnamens
verwischt werden sollte. Erst im Rahmen

der Entstalinisierung ist man zur
Schreibweise Romania zurückgekehrt.
Zuerst stillschweigend, dann 1965 durch
Akademiebeschluss. In dem von A.
Cretzianu 1956 in New York
herausgegebenen Sammelband Captive Rumania

wird daran erinnert, dass 1948 80%
der Professoren und Dozenten an der
Universität Bukarest «gesäubert» und
13000 der 37000 Studenten von der
Universität in Bukarest relegiert wurden.

Die neue Verfassung, die am 13.

April 1948 in Kraft trat, bildete die
Grundlage für die Gleichschaltung des

kulturellen Lebens: zwischen dem Autor

und seinem Publikum stand die
Partei als unüberwindliche Mauer. Das
änderte sich zwar nicht grundsätzlich,
aber faktisch, als 1955 Gheorgiu-Dej als

damaliger Parteisekretär auf dem II.
Parteikongress feststellte, der Sozialistische

Realismus biete dem Künstler
die Möglichkeit, zwischen einer Vielzahl
von Stilen und Geschmacksrichtungen
zu wählen.

Man bedauert mitunter, dass es der
Rahmen, den Gabanyi sich gesteckt hat,
nicht erlaubt, einige herausragende
Schriftsteller deutlicher in den Mittelpunkt

ihrer Abhandlung zu stellen. Die
Namenfrequenz zeigt zwar an, wo ihre
Sympathien und Antipathien liegen,
aber die einzelnen Persönlichkeiten werden

hinter den dicken Gitterstäben der
Reglementierungen, um deren Analyse
es ihr geht, nur für Sekunden sichtbar.

Man ist daher sehr glücklich, wenn
einmal ein Versuch unternommen wird,
die Bedeutung von Nicolae Labis,' (1935
bis 1956) Gedichtband Lupta cu inertia
(Kampf gegen die Trägheit) deutlich
herauszustellen: «Für die junge Generation

von Schriftstellern, die die Zeit des

Stalinismus weder als Verfolger noch als

Verfolgte zu beklagen oder zu bereuen
hatte, wurde Labi§, dieser genialische,
bohem-exzentrische, in
demokratischrevolutionären Kategorien denkende,
jugendliche Dichter, zu einem Symbol
noch bei Lebzeiten und zu einem
Mythos nach seinem etwas mysteriösen
Tod im Dezember 1956. Auch für die
folgenden jungen Dichtergenerationen,
die ihn nicht mehr gekannt haben,
bleibt er das Symbol der Befreiung (und
Selbstbefreiung) von dogmatischen
Zwängen, die Symbolfigur des Tauwetters»

(46). Besonders wertvoll sind
die Hinweise der Verfasserin zum
literarischen Leben in Klausenburg. Hier
schöpft sie ganz offensichtlich ihre
Kenntnis der Verhältnisse nicht nur wie
sonst aus Zeitschriften, sondern aus
direkter Quelle. A. K. Gabanyi räumt
den Klausenburgern eine Sonderstellung

ein. Der erst nach seinem Tod
rehabilitierte Lucian Blaga (1895-1961)
lebte in ihrer Mitte als Bibliothekar.
Während des «kleinen Tauwetters»
hatte er seine FaM.sr-Übersetzung veröf-



462 RUMÄNIEN

fentlichen können, war jedoch sonst
systematisch boykottiert worden.

Es bedarf einigen Umdenkens für
einen westlichen Beobachter, um die
Bedeutung der staatlichen Steuerungsmechanismen

jeweils zu durchschauen. Die
Auflagenziffern der Bücher werden in
Rumänien genau festgelegt. Lyrikbände
von jungen Dichtern wie Marin Sorescu
sind in der Regel wenige Tage nach
ihrem Erscheinen vergriffen. In Rumänien

wie in anderen Ländern des Ostens
verschlüsselt der Dichter Botschaften.
Wo das Fehlen jeder Zensurinstanz diese

Verrätselung überflüssig macht, ist
auch die Funktion der Literatur und
vor allem der Lyrik zum Teil
hinfällig geworden. Die Auflagen und
Verkaufsziffern unserer Lyrikbände zeigen
es an.

Die Unerbittlichkeit, mit der Anneli
Ute Gabanyi repressive Tendenzen im
gegenwärtigen Rumänien aufweist, ist
offensichtlich das Ergebnis ihrer
kompromisslosen Zuneigung zu diesem
Land. Aufatmend registriert sie die seit
1960 erkennbare Öffnung nach dem
Westen, die Ausweitung des rumänischen
Kulturhorizonts durch Gastspiele von
Jean Vilar (1961) und Peter Brook
(1964), eingehend untersucht sie den
Umschlag im Jahr 1968, als Ceausescu
mit klarer Blickrichtung auf Moskau
erklärte: «Niemand kann das Monopol
der absoluten Wahrheit bezüglich der
Wege zur Entwicklung des sozialen
Lebens für sich beanspruchen; niemand
kann behaupten, im Bereich der Praxis

sowie des sozialen und philosophischen

Denkens das letzte Wort sprechen

zu können.» Scharfsinnig deckt
U. A. Gabanyi auf, wie diese im Jahr
der Besetzung Prags primär
aussenpolitisch gemeinte Erklärung von den
Intellektuellen des Landes umgedeutet

wurde: «als Verzicht der Partei auf ihr
Wahrheitsmonopol in der ideologischen,

philosophischen und
literaturtheoretischen Diskussion». Damit war
ein Höhepunkt in der Liberalisierung
des kulturellen Klimas erreicht, dessen

ganze Bedeutung auf dem Schriftstellerkongress

1968 deutlich wurde. Ceausescu,

der von seinen eigenen, die Grenzen

der Liberalisierung festsetzenden
Ausführungen eine Signalwirkung
erwartet hatte, sah sich enttäuscht. Die
Folge waren Umbesetzungen in den
Schlüsselpositionen der literarischen
Zeitschriften des Landes. Und einige
Jahre später wurden im Zusammenhang
mit Ceausescus Kulturrevolution in den
Jahren 1971-1974 nun wieder Bücher
indiziert, deren Verfasser sich allzuweit
von der Parteilinie entfernt hatten.
Aber es kennzeichnet das Klima im
Land, dass der Widerstand der Schriftsteller

nicht ausblieb. Nur vier von
siebzehn von der Zs. Luceafarul
befragten Schriftstellern, erklärten sich
mit Ceau§escus neuem restriktiven
kulturpolitischem Kurs einverstanden.

Die von A. U. Gabanyi angeschnittenen

Fragen und Probleme spielten und
spielen im Einflussbereich Moskaus
gewiss überall eine nicht unerhebliche
Rolle. Das Verdienst des vorliegenden
Buches besteht aber darin, dass hier
differenziert wird. Gerade die von der
Verfasserin ausgebreiteten Fakten
machen deutlich, dass es nicht damit
getan ist, wenn man die Welt zwischen
Fürth im Wald und Wladiwostok über
einen Leisten schlägt.

Johannes Hösle
1 Partei und Literatur in Rumänien seit

1945, Untersuchungen zur Gegenwartskunde
Südosteuropas des Südost-Instituts in

München, Oldenbourg Verlag, München
1975.



HINWEISE 463

HINWEISE

Welsche Erkundung der Deutschschweiz

Subjektiver Eindruck: in Sachen
«Helvetica» beginnen die Westschweizer den
Deutschschweizern seit kurzem den
Rang abzulaufen. Neuester Beweis : die
«Vingt Suisses à découvrir» des jungen
Journalisten Alain Pichard. Zwangsläufig

erinnert man sich dabei an F. R.
Allemanns souveränes, mittlerweile fast
schon klassisches «25mal die Schweiz».
Die Ähnlichkeiten sind zweifellos da:
auch Pichard porträtiert Kantone, und
auch er tut das mit Sensibilität und
Verständnis, mit einer Leichtigkeit, die
nichts mit Oberflächlichkeit zu4un hat,
und mit einem Humor, der nie billig
oder pharisäerhaft wirkt. Der Unterschied

zu Allemann fällt aber mehr ins
Gewicht: Pichard will einem Teil der
Schweiz - dem französischsprachigen -
Kenntnisse von den anderssprachlichen
Landesgegenden vermitteln. Das
Vorhaben ist so gut gelungen, dass es

unbedingt auch vom nicht angezielten
Publikum beachtet werden sollte - von den
Deutschschweizern in erster Linie also.
(Editions 24 heures, Lausanne 1975.)

Festschriftfür Horst Rüdiger

Unter dem Titel «Teilnahme und Spiegelung»

ist eine umfangreiche Festschrift
jetzt im Druck erschienen, die dem
Komparatisten Horst Rüdiger anlässlich

seines 65. Geburtstages im September

1973 überreicht worden ist. Beda
Allemann und Erwin Koppen haben sie
in Zusammenarbeit mit Dieter Gutzen
als Herausgeber betreut, und die vierzig
wissenschaftlichen Beiträge, die sie ent¬

hält, geben einen Begriff von der Vielfalt
der Interessen, denen der Geehrte sich
als Forscher und Autor verbunden
weiss. Es sind Arbeiten in deutscher,
englischer, französischer und italienischer

Sprache hier vereinigt, und thematisch

greifen sie sowohl tief in die
Geschichte zurück wie mitten in aktuellste
Gegenwart hinein. Die umfangreiche
Bibliographie, die Joachim Krause am
Schluss des gewichtigen Bandes
zusammengestellt hat, belegt Rüdigers
umfassende komparatistische Präsenz. Wir
schätzen uns glücklich, ihn zu den
gelegentlichen Mitarbeitern unserer
Zeitschrift zählen zu dürfen. In diesem Heft
ist er mit einer Studie über Jacob Philipp
Fallmerayer vertreten. (Walter de Gruyter

Verlag, Berlin und New York 1975.)

« Über Max Frisch II»

Walter Schmitz, Mitherausgeber der
Gesammelten Werke in zeitlicher Folge,

ist auch Herausgeber dieses in der
«edition suhrkamp» erschienenen Bandes,

der eine frühere Dokumentation
aus dem Jahre 1971 fortsetzt. Er
enthält literaturwissenschaftliche und
allgemein gehaltene Stimmen zum Werk
Frischs, vor allem aber Kritiken
einzelner Werke. Dabei hat sich der
Herausgeber bemüht, auch unterschiedliche
Meinungen und Urteile nebeneinanderzustellen

und damit Kritik als
Auseinandersetzung und Gespräch sichtbar zu
machen. Eine Bibliographie, eine
Zeittafel, ein Nachwort und Drucknachweise

ergänzen den Band im Anhang
(Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main).


	Das Buch

