
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 5

Artikel: Der "geraderedende Plebejer" : über Jacob Philipp Fallmerayers
"Fragmente aus dem Orient"

Autor: Rüdiger, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Horst Rüdiger

Der «geraderedende Plebejer»
Über Jacob Philipp Fallmerayers «Fragmente aus dem Orient»

Im Frühjahr 1846 unterhielten sich zwei deutsche Schriftsteller in Paris über
die Ereignisse in ihrem Vaterland und kamen bald auf die Zensur zu
sprechen. Der eine meinte, «Dante hätte eine eigene Höllenstrafe für die
Redacteure erfunden, wenn er Florentiner Correspondent der Allgemeinen
Zeitung gewesen wäre». Darauf erwiderte der andere: «Als ob die nicht
ohnehin schon in der Hölle lebten zwischen Autoren wie Sie oder dem

Fragmentisten - und dem Druck, den König Ludwig [I. von Bayern], Abel,
Metternich e tutti quanti auf das Blatt ausüben. » Der erste empfand
es nun offenbar als schmeichelhaft, gemeinsam mit dem «Fragmentisten»
genannt zu werden, und wollte mehr über ihn wissen: «Der Fragmentist -
ach ja, das ist ein feiner, scharfer Kopf - ein Mann, der schreiben kann,
obwohl er nie hier war, es zu lernen - wer sonst deutsch schreiben lernen
will, der muß nach Paris kommen, es zu lernen - aber erzählen Sie mir
von Fallmerayer. » Nun berichtete ihm der andere vom «Verfasser der (Fragmente

aus dem Orient), von dem großen literarischen Ereigniß der letzten
Zeit in München, der Vorrede, womit Fallmerayer seine Fragmente in die
Welt gesandt, und worin er so muthig in dem vom Ministerium Abel
beherrschten Bayern, in Derwischabad (München) den klerikalen Geist als
schleichenden Fabius Ignatius Tartuffius abgehandelt - die Sorge seiner
Freunde wegen dieser Kundgebung, die Theilnahme des Kronprinzen (Max
IL) daran, den Stafettenwechsel zwischen Autor und Verleger über einzelne

gar zu bedenkliche Ausdrücke» und manches andere aus dem Lande, über
dem der Geist Metternichs und seiner Gesinnungsgenossen schwebte.

Den Bericht verdanken wir dem Schriftsteller Levin Schücking, der selbst
Redakteur der Augsburger «Allgemeinen Zeitung» gewesen war; sein

Gesprächspartner war Heinrich Heine1. Wenn dieser Fallmerayer einen Mann
nannte, «der schreiben kann», so meinte er gewiss nicht nur den
antiklerikalen Kämpfer, der ein gläubiger Christ war, sondern gerade den
wortgewaltigen Schriftsteller. Noch Wolfskehl hielt ihn für den «edelsten Sprecher

in der Runde des Geheimen 19. Jahrhunderts2»; Hofmannsthal, Wolters,

Loerke und zuletzt Killy nahmen ihn in ihre deutschen Lesebücher auf-
nur die meisten Geschichten der deutschen Literatur und selbst Spezialarbei-
ten über das Junge Deutschland, dem er nahestand, verschweigen
Fallmerayers Namen. Mit Herz- und Schmerz-Lyrik, mit einer bodennahen



408 FALLMERAYER

Dorfgeschichte oder einem gesinnungstüchtigen Hohenzollern-Drama geht
man offensichtlich rascher in die papierene Ewigkeit der Literaturgeschichten
ein als mit einer nicht-fiktionalen Prosa, der sich im XIX. Jahrhundert
in deutscher Sprache nur wenig an die Seite stellen lässt: neben Heine
selbst etwa Carus, Ranke, Hillebrand, Hehn, Gregorovius, Carl Justi, Burckhardt

oder Bismarck. Diese Namen drängen sich auf, wenn man die

Höhenlage der Prosa des Fragmentisten anzeigen will.
So ist es wohl an der Zeit, sich seiner wieder zu erinnern. Doch wie

soll man über einen Mann reden, dessen Name nach dem Zeugnis eines

Gelehrten vom Range Franz Dölgers «in Griechenland bis auf den

heutigen Tag verfemt» ist3? Von dem wir selbst wissen (3314), dass ihn in
Athen der «Grimm der Zeitungsschreiber, der Sackträger und der Studenten»

verfolgte, dass er als Urheber «verrückter Fabeln» galt, der « wie ein
Schlaftrunkener» durch die Strassen Athens wandele, während man ihm
daheim «Verrat vaterländischer Sache und angestammten Glaubens» vorwarf
(292), weil er sich über «unseren politischen Hermaphroditismus und unser
[d. h. das bayrische] Schattenkönigtum am Ilissus» lustig machte (291) -
vielleicht aber auch darum, weil er Metternichs Österreich die Mahnung
«zu guter Aufführung, zur Ruhe, zur Unterwürfigkeit und zu christlicher

Geduld» vorgehalten und der Wiener Regierung den Satz in den Mund
gelegt hatte (289): «Es soll schon einmal besser werden, wenn auch nicht
hienieden, doch in der anderen Welt, wo alles ausgeglichen wird.» Solche
Bosheiten des Fragmentisten mögen es gewesen sein, die Heines Sympathien

weckten - hatte er doch selbst die Verse von dem «kleinen
Harfenmädchen» gedichtet5:

Sie sang das alte Entsagungslied,
Das Eiapopeia vom Himmel,
Womit man einlullt, wenn es greint,
Das Volk, den grossen Lümmel.

Der Gründe, Fallmerayer gram zu sein, gab es also viele und mag es für
manchen noch immer geben: religiöse, nationale, politische und auch
wissenschaftliche. Wenn ich ihn trotzdem für einen der Autoren des XIX.
Jahrhunderts halte, die unsere Aufmerksamkeit verdienen, so vor allem
deshalb, weil ich mich dem Urteil Franz Dölgers anschliesse. Dieser nennt
Fallmerayers «Fragmente aus dem Orient» ein «Juwel deutscher Sprachkunst»

und fährt fort6, trotz unbestreitbaren Irrtümern seien «die Weitsicht

und Treffsicherheit seines universalgeschichtlichen Urteils auch heute
noch zu bewundern». Ich meine sogar, sie seien heute mehr denn einst
zu bewundern, weil sie sich - allen Irrtümern zum Trotz - vor der
Geschichte bewährt haben, wenn auch in anderer Weise, als Fallmerayer



FALLMERAYER 409

selbst wohl meinte. Freilich möchte ich den schiefen Begt iff < Urteil) durch
den zutreffenderen der <Intuition) ersetzt sehen. Denn Fallmerayers Tugend
ist nicht so sehr die Distanz des unparteiisch urteilenden Historikers;
vielmehr spricht aus den «Fragmenten» der besorgte, betrübte, persönlich
betroffene Politiker, ja der mit einer spezifischen Phantasie begabte Futurologe.

Bezeichnend für diesen Mann, in dessen Geist sich leidenschaftliches
Engagement für eine bessere Zukunft so eigentümlich, ja einmalig mit
empfindsamem Misstrauen gegen das Fortschreiten der Zivilisation mischen,
ist ein Satz wie dieser (265): «Nicht um die Natur hochmütig zu beherrschen

und zu überwältigen, bin ich aus der Heimat fortgezogen; ein
unwiderstehlicher Hang nach dem Sonnenland trieb mich hin; ich überliess
mich duldend seiner Macht, ob ihr vielleicht ein erklärendes Wort über
unsere Zukunft, ein Wahrzeichen künftiger Geschicke zu entlocken sei.

Denn hier ist der Faden der Ariadne zum Labyrinth abendländischer
Verwirrung und Politik.» Sein Credo aber lautet (155): «Die Lose für Europas
Zukunft werden zu Konstantinopel geschrieben und eingelegt»: eine jener
dogmatischen Prophezeiungen, die der Leser nicht verstehen kann, wenn er
die biographischen und geistesgeschichtlichen Voraussetzungen nicht kennt,
die den Fragmentisten zu seinem Glauben führten.

Winckelmanns Antipode

Jacob Philipp Fallmerayer wurde am 10. Dezember 1790 in Pairdorf bei
Tschötsch geboren, etwa auf einem Drittel des Weges, der die Bischofsstadt

Brixen mit dem Malerstädtchen Klausen am Westhang des Eisack
verbindet. Der Name Fallmerayer ist, wie so mancher Südtiroler Familienname,

romanischen Ursprungs und von Valmarei abzuleiten. Der Vater war
Bergbauer, das Kind hatte neun Geschwister und hütete die Schafe. Weil
Acker und Weide nicht genug einbrachten, zog der Vater 1801 als
Tagelöhner nach Brixen. Hier lernte Jacob auf der Domschule Latein und
Griechisch; strenge geistliche Erziehung legte dem Mittellosen den Priesterberuf
nahe. Da die Bayern unter napoleonischer Herrschaft das Brixner Seminar
geschlossen hatten, zog Fallmerayer zum Theologiestudium nach Salzburg.
Als der Hochbegabte jedoch ein bayrisches Stipendium erhielt, wandte er
sich in Landshut seinen ureigenen Interessengebieten zu: der klassischen

Philologie, der Oiientalistik und der Geschichte.
Wie Winckelmann, an dessen altmärkisch karge Jugend das frühe

Schicksal Fallmerayers erinnert, las er Pierre Bayle und Voltaire; wie

Winckelmann, dessen geistiger Antipode er in gewisser Weise ist,
entdeckte er bald einen neuen geistigen Kontinent; und das Wort vom
«geraderedenden Plebejer», mit dem er seinen moralischen und sozialen



410 FALLMERAYER

Status umschrieb (Reidt 10), kennzeichnet auch Winckelmanns Schreibweise

und Stellung in der höfischen Gesellschaft. Selbst in der Verachtung
der Zunftgelehrsamkeit waren sie gleicher Meinung; seine fast starrsinnig
betonte «bessere Kenntnis der Seelenzustände» der orientalischen Völker
schrieb der Tiroler den «unmittelbaren Anschauungen und Erfahrungen»
auf seinen Orient-Reisen zu (292), während sich der «römisch gewordene
Preusse» auf sein geübteres Auge berufen konnte und die blinden
Schreibtischarchäologen in der Heimat erbarmungslos verspottete. Beide aber waren
Aussenseiter in ihrem Fach und entschädigten sich durch Ironie, Spott,
apodiktisch vorgetragene Thesen und gesteigertes Selbstbewusstsein für das
Misstrauen der Zunft.

Am Befreiungskrieg nahm Fallmerayer als Offizier teil, aber nicht anno
1809 an der Seite seiner Tiroler Landsleute gegen die Bayern und Napoléon,
sondern 1813/14 unter bayrischer Flagge gegen die Franzosen. Der Krieg
verschlug ihn als Leutnant nach Orléans, wo er sich - wie Winckelmann
in Dresden - zum Weltmann mauserte. Nach seinem Abschied vom Militär
wurde er in Augsburg und Landshut Lehrer, zuletzt für Philologie und
Allgemeine Geschichte an dem Landshuter Lyzeum, das die nach München
verlegte Universität ersetzte. Mit seiner «Geschichte des Kaisertums von
Trapezunt», München 1827, gewann er einen Preis der Dänischen
Gesellschaft der Wissenschaften und internationales Ansehen; mit den beiden
Bänden der «Geschichte der Halbinsel Morea [=der Peloponnes] während
des Mittelalters», 1830 und 1836 bei Cotta erschienen, setzte er ihn bei
einem Teil des Publikums wieder aufs Spiel. Hier hatte er seine These

vom «gräko-slavischen Moskowitertum» («Fragmente» 291 f.), das heisst

von der Slavisierung Griechenlands im Mittelalter, zuerst mit Energie und
aufgrund teilweise bedenklicher Etymologien vorgetragen, womit er nicht
nur bei den romantischen Philhellenen am bayrischen Hof Anstoss
erregte. Erst danach sammelte er «Anschauungen und Erfahrungen» auf drei
ausgedehnten Reisen. Sie führten ihn als Begleiter des russischen Grafen
Ostermann-Tolstoi, der ihn wohl auch in seinen weltpolitischen Anschauungen

beeinflusste, 1831-1834 zunächst nach Ägypten, Vorderasien und
Griechenland; dann besuchte er 1840-1842 allein die Gestade des Schwarzen
Meeres, Konstantinopel, den Berg Athos, Thessalien und Athen und
1847/48 nochmals Athen, Jerusalem, Trapezunt und Konstantinopel.

In Smyrna erhielt er zwei Nachrichten, die den Lauf seines weiteren
Schicksals bestimmten : Auf Veranlassung des bayrischen Kronprinzen, der
ihm wohlgesonnen war, hatte man ihn zum Nachfolger von Joseph von
Görres als Professor für Geschichte nach München berufen, in Paris aber

war die Revolution ausgebrochen. Nach der Heimkehr wurde er sogleich
ins Frankfurter Parlament gewählt, ging dann mit Uhland und anderen



FALLMERAYER 411

Aufrechten ins Stuttgarter Rumpfparlament und entzog sich nach dessen

gewaltsamer Auflösung de- drohenden Verhaftung durch die Flucht in die
Schweiz. Zwar wurde er 1850 amnestiert, doch die Berufung auf den
Münchner Lehrstuhl wurre rückgängig gemacht. Er hat sich weder in der
Paulskirche zu Wort gemeldet noch je eine Vorlesung gehalten. Er war ein

Opfer der Restauration und der Reaktion. Einsam, verbittert, angefeindet
und mit vielen verfeindet ist er am 25. April 1861 in München gestorben.
Seine Tiroler Heimat hat e nicht wiedergesehen.

Der empfindsame Fragment ist

Das Buch, das ihn berühmt gemacht hat, sind die «Fragmente aus dem
Orient» (1845); ihm folgten «Neue Fragmente aus dem Orient» (1861).
Die Kapitel waren zunächst in loser Folge in Cottas Augsburger
«Allgemeinen Zeitung» erschienen, dem führenden Blatt der Liberalen. Der
Titel, der Fallmerayer sogleich den Ehrennamen des <Fragmentisten)
einbrachte, war seit Herders i rühwerk, der Fragmentensammlung « Über die

neuere deutsche Literatur», legitim; auch Novalis und der Physiker Ritter
hatten ihn benutzt, und aurch die Brüder Schlegel war das Fragment
eine Mustergattung der Romantik geworden. Es gestattete, ja verlangte
in gewisser Weise unsystematisches Vorgehen; es förderte die Form des

Essays: das stetige Umkreisen eines Grundgedankens, die lockere
Abschweifung, selbst das seit Lessing verpönte deskriptive Element, das in
Fallmerayers grossartigen Naturschilderungen stark hervortritt. Die
essayistische Form verbindet sich bei dem Fragmentisten mit der Form des

Reiseberichtes, dem beliebten Kunstmittel einer Epoche, in der das Reisen noch
nicht zum Tourismus abgesunken war und Beschreibungen die
Photographie ersetzten. (Dieser 1 atsache verdanken wir ja auch Winckelmanns
berühmte Statuenbeschreibungen.) Durch Sternes «Sentimental Journey»
hatte der Reisebericht einen Charakter erhalten, dem sich kein künftiger
Berichterstatter mehr ganz entziehen konnte: die Verbindung von
Empfindsamkeit und Reflexion, von Schwärmerei und Ironie.

Fallmerayer ist ein sentimentaler und oft ein melancholischer Reisender.
Seine zweite Orient-Reise, der die «Fragmente» ihr Entstehen vornehmlich
verdanken, hatte er auf eigene Kosten unternommen; die spartanische
Lebensführung, die ihm dadurch auferlegt war, mag nicht wenig zu seinen

Stimmungen beigetragen haben. Die Reise führte von Regensburg donau-
abwärts bis nach Galatz, dann über Konstantinopel nach Trapezunt an
der Südostküste des Schwarzen Meeres. Hier war nach der Eroberung
Konstantinopels durch die Kreuzfahrer (1204) einer jener byzantinischen
Nachfolgestaaten entstanden, welcher der letzte christliche Vorposten gegen



412 FALLMERAYER

die osmanischen Eroberer war und sich unter der Herrschaft der Kom-
nenen bis 1461 halten konnte. Den Mittelpunkt bildete die altionische
Kolonie Trapezüs im Lande der Kolcher, deren berühmteste Tochter
die Helios-Enkelin und Erzzauberin Médeia ist: Von ihrem Gatten Iason,
dem sie durch ihre Künste das goldene Vliess verschafft hat, später
Verstössen, rächt sie sich an ihm auf grausame Weise, indem sie die Kinder aus
der gemeinsamen Ehe tötet. Ihre Tragödie, von Euripides und Seneca über
Grillparzer bis zu Hans Henny Jahnn und Anouilh einer der grossen
Stoffe der Weltliteratur und der bildenden Kunst, ist Fallmerayer natürlich
ebenso gegenwärtig wie Xenophons «Anabasis», der Bericht über den Zug
der 10000 Griechen gegen Artaxerxes IL, die bei Trapezüs das Meer
erblickten und auf Heimkehr hoffen durften. Doch sein eigentliches Interesse

gilt verständlicherweise dem mittelalterlichen und dem modernen Trapezunt
(heute: Trabzon) und seiner Umgebung, dem Höhlenkloster Sumelas im
kolchischen Gebirge und der nach den Kirschbäumen benannten Siedlung
Kerasunt. Neben dem immergrünen Buschwald von Kolchis, dessen

Schilderung einen Höhepunkt der literarischen Landschaftsmalerei bildet, sind
es vor allem die Athos-Klöster, die Fallmerayer zu enthusiastischer
Schilderung hinreissen. In Kolchis und am Athos - das spürt der Leser immer
wieder - ist seine ideelle geistige Heimat.

Mit Rousseau im anatolischen Buschwald

Diese Haltung scheint schlecht zu dem politischen und sozialen Engagement
zu passen, das den Fragmentisten immer wieder bewegt. Indessen sind die
inneren Widersprüche nicht der geringste Reiz seiner Schriften. Fallmerayer
gehört zu der Generation der (Zerrissenen), die für seine Zeit charakteristisch

sind; sie klagen über den Verlust einer schöneren Welt, ersehnen eine

bessere, als ihre Gegenwart ihnen zu bieten vermag, und flüchten in die
entlegensten Winkel der Erde, wo sie Rousseaus Tiaum nicht verwirklichen,
aber weiterträumen können. Ein sehr bezeichnender Passus lautet (130):

«... ich wanderte durch das wildschöne Buschrevier, über
belaubte Riffe, durch dichte Obstwälder aus Maulbeer-, Kastanien-, Äpfel-,
Birn-, Kirsch- und Feigenbäumen, mit Ulmen, Eichen, Ahorn und
riesenhaftem Rebgeschlinge, mit undurchdringlichem Kurzholz vom schöngerin-
deten Arbutus Andrachne [Erdbeerbaum], von Lorbeer, Corylus [Haselnuss-
strauch], immergrünem Cistus [Efeu ?] und dem so oft gepriesenen und
allzeit schönen Azalea- und Rhododendronbusch wundervoll geschmückt.
Dazu noch der blaue Sommerhimmel, die spiegelnde Wasserfläche und
lianenumschlungene Ruinen im Gehölz! Wir fragen den Leser, ob das nicht
entzückend ist, und wie sich etwa die dünngebürsteten Boschetti Italiens



FALLMERAYER 413

oder gar das abgeschälte, kalkige Griechenland mit der Pracht solcher Wälder

messen könne? In Kolchis regiert noch der Pflanzenwuchs, nicht der
Mensch, und die zerstörenden Bedürfnisse der Kultur sind noch nicht bis
an diesen beglückten Himmelsstrich gedrungen. Wandert durch den immergrünen

Buschwald und Rousseaus Philosophie hört auf, bizarr zu sein. »

Und noch einmal, auf dem Athos, kommt ihm die Erinnerung an Rousseau

(189): «Drei Volksversammlungen einer demokratischen Eremitenrepublik,

Rousseaus Bild des sozialen Glücks! Frei, müssig und dennoch
sicher sein, wäre aller Menschen stiller Wunsch.»

Es ist vor allem der Wunsch des aus dem Paradiese seiner Kindheit
vertriebenen Hirtenknaben, den immer wieder «die melancholisch-süsse
Erinnerung an die Berge in Tirol» überfällt (37), wenn er durch die kolchi-
schen Wälder streift, und der sich selbst einen «unpraktischen Schwärmer
und abenteuernden Müssiggänger aus den Nadelholzwäldern in Tirol»
nennt (151).

(Schwärmerisch), <empfindsam>, (melancholisch), (romantisch) sind die
stimmungtragenden Adjektive, die in den «Fragmenten» am häufigsten
auftauchen, manchmal wiederholt auf einer Seite. Das farbloseste der Wörter,
(romantisch), ist bei Fallmerayer bereits zu einem Allerweltsbegriff
erstarrt, der sich vornehmlich zur Charakterisierung von Naturschönheiten
und spezifisch deutschen Gemütsanlagen eignet. Der Fragmentist weiss
freilich (180), dass «man wegen Empfindsamkeit und romantischen Schwärmern

für prachtvolle Naturszenen und Waldeinsamkeit die Deutschen von
jeher ausgelacht» hat. Aber «wie sollte ein Deutscher vor den träumerischen
Bildern (Einsamkeit, Eiland und Ruine) gleichgültig vorübereilen?» (115).
Bleiben doch sogar die «frostigen Seelen aus den britischen Inseln» (180)
vor solchen Schönheiten nicht kalt - Winckelmann hatte bildkräftiger von
den « Steinkohlenseelen» der Briten gesprochen: ein schlagender Beweis für
die zeitüberdauernde Macht der Klischees. - Ausdrucksvoller ist das Wortfeld

der Empfindsamkeit. Fallmerayer kommt in der Abenddämmerung zu
einem Mönchskastell auf dem Athos und sieht hölzerne Kreuze im Wald
aufgestellt. Sie erinnern ihn daran (207f.), «hier sei einmal wieder christliches

Land, ein noch unentheiligtes Überbleibsel des alten Byzantium».
Und nun folgt einer jener pathetisch-sentimentalen Passus, die man um die
Mitte des XIX. Jahrhunderts für (poetisch) halten mochte, der aber bei

Fallmerayer in ein Bekenntnis zu Glaube und Heimat und zum Tiroler
Freiheitskampf von 1809 mündet:

«Vielleicht lächelt man mitleidig über die gläubige Empfindsamkeit;
aber ich gestehe ungescheut die Schwäche, das Auge belebte sich beim
Anblick dieser Wahrzeichen des Heiles, und das Blut ging rascher, ich dachte
an die Heimat, an die romantischen Waldszenen am Eisack in Tirol, an die



414 FALLMERAYER

Rebgelände und Kastaniengruppen seiner entzückenden Mittelberge; an
euch dachte ich rauschender Forellenbach, tiefe Waldöde, sommerliche
Lüfte und ziehendes Gewölk - Symbol der Jugend und der Vergänglichkeit;

an dich, hölzernes Wetterkreuz im Birkenlaub, an dem der Knabe
scheu und andächtig so oft vorüberging. Sitz der Wonne und der Lust,
wie könnte ich deiner je vergessen Nach einem Lebenszyklus voll Gram
und wechselvoller Geschicke begegne ich dir unerwartet wieder... und grüsse
dich mit leidenschaftlicher Glut, Sinnbild der Selbstüberwindung, Labarum,
das die Cäsaren vom goldenen Sitz gestossen und den stolzen Dünkel der
Philosophen erniedrigt hat! In diesem Augenblick begriff und pries ich das

zornige Gemüt, mit dem man sich einst in der Heimat - das Feuerrohr in
der Hand - wider die frevelhaften Schänder des Heiligtums erhob. »

Solche Passus sind gewiss keine sprachlichen Glanzlichter der
«Fragmente»; Klischees der Spätromantik, Rhetorik und Gefühlsseligkeit stören
und zerstören die Kraft des Ausdrucks. Doch der Inhalt ist bemerkenswert.

Zunächst ist zu bedenken, dass Fallmerayer und die Augsburger
Redakteure mit der Zensur zu rechnen hatten; darum die merkwürdig
verhüllende Formulierung über den Tiroler Freiheitskampf von 1809 - «das
Feuerrohr in der Hand» -, der sich ja auch gegen die Bayern gerichtet
hatte und im Zeichen des Herzens Jesu für den angestammten Glauben
geführt wurde. Fallmerayer schrieb, wie er an anderer Stelle sagt (291), wo er
sich ebenfalls verklausulierter Formulierungen bedient, für «verständige
Leser». Aufschlussreicher, ja geradezu ein Schlüssel zum Verständnis der
Haltung des Fragmentisten gegenüber der griechischen Welt ist sein
Bekenntnis zum Glauben der Väter. Der Leser darf sich weder durch den
Verzicht auf den Geistlichenberuf noch durch antiklerikale Ausfälle oder
energische Kritik an kirchlichen Missständen oder am Papsttum beirren
lassen ; sie gehören zum liberalen Zeitstil wie das Kokettieren mit den

Meinungen Bayles, Voltaires oder Rousseaus. Fallmerayer ist immer ein
gläubiger Katholik gewesen - einer von denen freilich, die vom Schisma der
christlichen Kirchen mehr betroffen waren als die meisten seiner Glaubensgenossen

und wohl auch die römische Hierarchie.

Lockende Askese, lockender Quietismus

Aber sein Glaube neigte zur Askese. Wohl erkannte er «den Stillstandsgenius
und die Verknöcherung von Byzanz» (186), die Dummheit, Geldgier und
Indolenz vieler Mönche, ihre Verachtung der «Franken» und «Lateiner»;
wohl spürte er den Zwiespalt zwischen seinem eigenen wissenschaftlichen
Ethos und dem illiteraten Gebaren des Ostens: «In Trapezunt - vielen

Europäern eine tröstliche Kunde - schreibt, druckt und liest man nichts»



FALLMERAYER 415

(133); auf dem Athos (247): «Von Büchern reden, macht griechischen
Mönchen allzeit Langeweile ...»; «Für was seien Bücher gut? fragen die
Mönche. Was der Mensch zur Seligkeit nötig habe, sei schon lange
festgesetzt; weltliches Wissen und Grübeln führt vom Wege des Heils ab, und
das Verderben sei durch die Gelehrten in die Welt gekommen» (222) usw.
Doch diese Enthaltsamkeit vom Buch und vom Buchstaben übt eine
geheime Anziehung auf den Fragmentisten aus. Die Mönche locken (176):
«Verlass die Welt und komm zu uns..., bei uns findest du dein Glück. Sieh

nur dort die schön gemauerte Klause, die Einsiedelei am Berg Wie
lieblich das Kirchlein unter Weinranken, Lorbeergehagen, Baldrian und
Myrten aus dem Hellgrün des laubigen Kastanienwaldes blickt! Hier
hast du milde Lüfte und die grössten aller Güter - die Freiheit und den
Frieden mit dir selbst. Denn frei ist nur, wer die Welt überwunden
und seinen Sitz in der Werkstätte aller Tugenden auf dem Berg Athos hat. »

Das Angebot, völlig ernst gemeint, war für Fallmerayer, den Europamüden,

«verführerisch». Er suchte Einsamkeit und Stille; der Quietismus
lockte ihn. Weltflucht der Eremiten und Hesychasten auf dem Athos
erschien ihm wie ein «Talisman und Amulett gegen die Tyrannei des
weltlichen Staates» (183), die auch er mit mönchischem Misstrauen beobachtete.

Die Geräuschlosigkeit in den Klöstern empfand er «wie im Mohnpalast

des Schlafes», und aus seinen Träumen erwachend seufzte er (216):
« Bild der Glückseligkeit und der süssen Schwärmerei Warum bin ich wieder
nach Europa zurückgegangen Warum habe ich noch einmal die Seelenqual
und die Winternebel Germaniens um deinen Frieden und deinen ewigen
Frühling eingetauscht »

Fallmerayer ist der Gefahr des Quietismus und der Todsünde der
akedia, der Trägheit, nicht erlegen, in welch verlockenden Gewändern sie

ihm immer wieder erschienen. Aber als sentimentalischer Typus im Sinne
Schillers empfand er schmerzlich die Naturentfremdung der modernen Welt
und erkannte die «Landplage des Pauperismus, der proletarischen
Überbevölkerung, des zum Atom parzellierten Eigentums» (133), lange bevor die
allgemeine Ernüchterung vom Rausch der unbeschränkten Wachstumsraten
eintrat, und als katholischer Christ genoss er den Sieg des Kreuzes und
der Kreuzesfahne Kaiser Konstantins über die stolzen Cäsaren und die
heidnischen Philosophen. Hier lag der innere Grund für seine Beschäftigung

mit dem byzantinischen Reich und dem mittelalterlichen, christianisierten

Griechenland, hier auch die Ursache für seine aus Sympathie und
Furcht gemischte Haltung gegenüber den Erben der Ostkirche, den damaligen

Russen, welche die Herrschaft über die Meerengen erstrebten. Für die
Vergangenheit, besonders für die Besiedlung des mittelalterlichen Griechenland,

hat er ihre Bedeutung überschätzt; gewiss nicht für die Zukunft,



416 FALLMERAYER

obwohl er das Gewicht der Glaubensverwandtschaft zwischen Byzantinern
und Gläubigen der Ostkirche wiederum zu hoch einschätzte (264).

«Tod der neun Musen»

Die geistesgeschichtlichen Voraussetzungen - katholischer Glaube, romantisch

getönte Empfindsamkeit und sentimentalische Haltung zur Natur -
bestimmen auch Fallmerayers Verhältnis zum klassischen Hellas. Vom
deutschen Neuhumanismus und vom Klassizismus der deutschen Literatur
scheint der Fragmentist nicht angerührt. Beide Bewegungen waren - trotz
Winckelmanns Konversion aus Zweckgründen - von Herder bis Wilhelm
von Humboldt spezifisch protestantische Schöpfungen; sie gingen
Fallmerayer nichts an. Natürlich kennt er die griechische und die lateinische
Literatur genau; er zitiert sie gelegentlich, und auf dem Schlachtfeld von
Phârsalos nimmt er Cäsars Bericht und die Kommentare zur Hand, um
die Lage der Walstatt festzustellen. Doch das ist eher der Exkurs eines

ehemaligen Generalstabsoffiziers als eines Historikers. Anders als Heine,
für den die alten Götter ins Exil gegangen sind und in verwandelter Gestalt
noch immer unter uns leben, hat Fallmerayer «das klassische Hellenen-
tum aufgegeben» und glaubt «an den Tod der neun Musen» (170).
Oder an anderer Stelle (233): «Piatons Staat ist Ideal geblieben, aber die
Republik des kappadozischen Basilius [um 330-379] hat die vier
Weltmonarchien der Apokalypse überdauert und durch die Tat bewiesen, dass
sie ihren Lebenssaft aus geheimnisvoller Tiefe unseres Herzens saugt. Ihr
Prinzip ist Negation, die in menschlichen Dingen weiter und sicherer führt
als titanisches Selbstbestimmen und Vorwärtsstreben. » Deutlich zeigt auch
dieser Satz die Neigung des Fragmentisten zur vita contemplativa, der die
faustische Aktivität als beinahe unmenschliche Haltung gegenübergestellt
wird. Geradezu bissig aber wird Fallmerayer, wenn er den angeblich
nutzlosen Unternehmungen der Archäologen sein eigenes Ziel entgegensetzt
(299 f.):

«Diese einzelnen Sittenzüge aus dem Leben der Thessalier unserer Tage
mögen manchem Leser vielleicht kleinlich, ja unbedeutend und sogar
langweilig erscheinen, und man fände es vielleicht unterhaltender und viel
lehrreicher, wenn ich mehr das Altertum in Angriff nähme und
gewisse äusserst wichtige, aber noch immer unentschiedene Streitfragen zu
lösen und akademisch-gründlich herzustellen suchte, ob Jason die linke
oder ob er die rechte Sandale verloren, wo und aus welchem Geschirr
eigentlich Achilleus das Bärenfett gegessen und welchen Weg der verzauberte

Esel Lukians auf seiner empfindsamen Reise von Thessalien nach
Mazedonien genommen habe Nicht wie die Leute, die Phthia und Schön-



FALLMERAYER 417

hellas bewohnten und Myrmidonen, Hellenen und Achäer hiessen, vor dreissig

Jahrhunderten waren oder nach dreissig Jahrhunderten etwa sein könnten
oder sollten, sondern wie sie heute sind, wie sie jetzt denken und handeln,
was sie gegenwärtig suchen, hoffen und fürchten, ist diesen Skizzen als

Ziel vorgesteckt. »

Man muss von der Spottsucht des Weitgereisten gegen die (Pedanten)
daheim und von der Rhetorik des Publizisten absehen, um das Wesentliche
zu erkennen: Hier ist ein radikaler Bruch mit der neuhumanistisch-klassizistischen

Tradition der deutschen Geistesgeschichte vollzogen. Dieser Bruch
steht nicht im Zeichen der Romantik wie Fallmerayers Forschungen über
das griechisch-byzantinische Mittelalter oder seine weltflüchtigen Exkursionen

nach Kolchis und auf den Berg Athos. Er lässt sich auch nicht mit
dem von Hammer-Purgstall inaugurierten Orientalismus in der deutschen
Literatur vergleichen, denn weder Goethe noch Rückert, Platen, Boden-
stedt oder wer sonst auf orientalischen Pfaden wandelte, glaubte an den
«Tod der neun Musen», sondern entdeckte eine neue Provinz der
Weltliteratur und integrierte sie in den überlieferten
griechisch-römischhebräisch-nationalliterarischen Kanon. Und selbst der politisch engagierte
Heine fand mit dem Mythos vom Götterexil in den Untergrund der
modernen Welt eine aparte Variante des Humanismus. Fallmerayer bricht
mit dieser Tradition; er bekämpft sie nicht nur als Donquijoterie Europas
(291), sondern als ((Satrapenlaunen des Okzidents» (303). Er erkennt die
Verflechtung von romantisch-idealistischen Reden und ungeschickten
imperialistischen Taten, mit denen die Grossmächte versuchen, sein «Paradies»
zu zerstören. Er spricht als engagierter Publizist, der auf die Politik und das
öffentliche Leben einwirken möchte; darum wirft er alles über Bord, was
sich seinen Zielen hindernd in den Weg stellen könnte - vor allem den
modischen Philhellenismus mit seiner romantisch-klassizistischen Attitüde. In
ihrer radikalen Unbesorgtheit hat seine Negation des Klassischen erschrek-
kende Züge, weil man sie von einem Historiker zuletzt erwartet. Doch für
Fallmerayer ist Geschichte, ähnlich wie für seinen Zeit- und Glaubensgenossen

Manzoni, die Offenbarung Gottes in der Zeit. Gott offenbart sich
dem Lebendigen; was nicht mehr lebt - und für Fallmerayer sind die neun
Musen tot -, verdient nicht, künstlich am Leben erhalten zu werden.

Philhellenischer Mummenschanz

Als bayrischer Untertan war er vom Enthusiasmus der Philhellenen
besonders betroffen. Der Freiheitskampf der Griechen gegen die Türken, seit
1821 unter dem geistigen Patronat der Ostkirche und patriotischer Sänger
gemeinsam mit geheimbündlerischen Hetairien, Klephten, Mainoten und



418 FALLMERAYER

Hydrioten geführt und von Westeuropa ideell und materiell unterstützt,
endete 1829 mit dem Frieden von Adrianopel, der Russland die Schutzrechte

über Griechenland zusprach. Die beteiligten Grossmächte, neben
Russland auch England und Frankreich, setzten schliesslich den bayrischen
Prinzen Otto, damals siebzehn Jahre alt, zum König ein. Er war ein Werkzeug

in der Hand seiner Ratgeber, unter denen sich auch der von Schücking
genannte Abel befand. Nach dreissigjährigem Regiment wurde Otto I. 1862

abgesetzt. Für Gesamteuropa bestand das Ergebnis des griechischen
Freiheitskampfes in der Auflösung der (Heiligen Allianz), weil Metternich den
Aufstand als revolutionär verurteilt, Zar Nikolaus L, der berüchtigte
(Gendarm der Revolution), ihn aber als Orthodoxer und Imperialist wegen
des ersehnten Zuganges zum Mittelmeer durch die Meerengen des Bosporus
begünstigt hatte. Insofern ist es verständlich, dass Fallmerayer den Ariadne-
Faden «zum Labyrinth abendländischer Verwirrung und Politik» (265) in
Konstantinopel suchte. Er war darin gleicher Meinung wie die Politiker der
führenden Mächte.

Was ihn aber entschieden abstiess, war die Rhetorik des europäischen
Philhellenismus, der sich auf das klassische Altertum berief. Das 8. Kapitel
seiner «Fragmente» leitet er mit einer Parodie auf die philhellenischen
Aufrufe ein, die ihn im Vollbesitz seiner publizistischen Fähigkeiten
zeigt (156):

«(Schlummert nur, und leget sie ab, eure Sorgenlast, die olympischen
Götter steigen ja aus den Gräbern herauf und schirmen hinfort mit Majestät

ihre alten Sitze am Eurotas und im Eichenhain zu Dodona. Höret
ihr nicht den Klang des Silberbogens Geheimnisvoll und riesig steigt es

über die Halden des Pindus herab und entsendet drohende Blicke gegen
das wilde, hinter dem Ister gelagerte Skythenvolk.)»

Diesem Aufruf stellt er die Wirklichkeit gegenüber, wie er sie nach 1840
sieht (156):

«So rief es begeistert und triumphvoll durch ganz Europa beim
Ausbruch des griechischen Freiheitskrieges. Heute wissen wir freilich, der mit
Pomp angeschlagene Päan besang nur ein Traumbild, eine Phantasmagoric
der Schule, man sah die langen abendlichen Schatten der Parnassus-Tannen
für antike Heroen an, und, wie es nach schmerzlichen Täuschungen
immer geschieht, das Gefühl des Übels drückt mit Doppelgewicht die
enttäuschten Gemüter nieder. »

Misstrauen und Kritik des Fragmentisten gründen sich auf zwei
grundsätzliche Bedenken: Die Einwohner Griechenlands sind keine Hellenen
mehr; die absolutistische Bayern-Herrschaft aber ist der lange Arm der
europäischen Reaktion und handelt in sträflicher Unkenntnis der Mentalität

der Bevölkerung, ihrer Sitten, ihres Glaubens, ihrer Interessen. Beide



FALLMERAYER 419

Überlegungen waren prinzipiell richtig, in der Formulierung aber oft
leidenschaftlich überspitzt. Fallmerayer wollte die Schlafenden um jeden Preis

wachrütteln, ihnen die Gefahren zeigen, die von den «Skythen» hinter der
Donau, das heisst von den Russen drohten ; er wollte das Bild des Orients,
zu dem er neben Griechenland übrigens auch Süditalien zählte (192), ohne
idealistisch-verfälschende Übermalung vorführen. Darum kümmerte ihn die
Geschichte Griechenlands allenfalls seit dem Mittelalter, noch mehr aber
die Gegenwart und die Zukunft (262) :

«Man ist dieser hellenischen Mummereien als eines unfruchtbaren und
nutzlosen Kinderspiels in Europa herzlich satt. Wir möchten einmal im
Gegensatz zu den landesüblichen Schul- und Phantasiegemälden nach der
Natur gezeichnete Bilder der jetzt lebenden Menschen sehen; möchten
das Mass ihres Geistes, die Syntax ihrer gemeinen Rede, den Grad ihres
Selbstvertrauens, ihre Vergangenheit, ihre Hoffnungen und ihre Sehnsucht
kennen, um mit Hilfe dieser Prämissen künftige Möglichkeiten
auszurechnen. »

«Tristesse évangélique»

Die Geschichte verläuft nach erkennbaren Gesetzen; auch diese Überzeugung

teilt er mit Manzoni - und mit den Linkshegelianern. Von ihren
Ideen ist der Fragmentist gelegentlich berührt. Noch ehe Marx und Engels
das «Märchen vom Gespenst des Kommunismus» durch ihr Manifest in
eine Utopie verwandelt hatten, schrieb der Bergbauern- und Tagelöhnersohn

aus dem Lande, wo der Kommunismus bis heute nicht hat Wurzel
fassen können, den ironischen Satz (230): «Nur wenn ich selbst leide und
entbehre, kann ich mit Erfolg dem hungernden Haufen Katechismus
predigen und proletarische Geduld.» Er kannte den «kommunistischen Zorn
bedrängter Volksklassen» (230), die von der höhnenden Verschwendung
der Besitzenden gereizt waren, aus eigener Erfahrung nur zu gut. Sein Herz
schlug für die Unterdrückten, und seine Frage hat noch immer keine
Antwort gefunden (139f.): «Wie sauer wird es nicht den Christen in Europa
und Amerika, der Negerbevölkerung, den Juden und den Irländern volle
Rechtsgleichheit zuzugestehen?» Die Industrialisierung war ihm nicht nur
darum suspekt, weil sie seine Naturparadiese zerstörte, sondern weil die
Maschine die Arbeiter dem Hunger preisgab, und mit bitterem Hohn
meinte er (273f.): «In Thessalien hat die Maschine noch nicht den
Menschen vom Brot verdrängt wie in Europa; aber leider geht die Liebesglut
der Deutschen, auch wenn sie warme Philhellenen sind, doch nicht so
weit, um die teure Handarbeit der Thessalier dem wohlfeilen Maschinenprodukt

der Briten vorzuziehen. » In der Frage des Philhellenismus und der



420 FALLMERAYER

Industrialisierung im XIX. Jahrhundert gehört Fallmerayer zu den decou-
vrierenden Schriftstellern seiner Zeit; er hat das Doppelgesicht des Idealismus
entlarven helfen.

Seine eigenen Widersprüche kann und will er nicht verbergen. So heftig
er sich für die liberalen Ideale einsetzt, so fortschrittlich er wirkt, wenn
er Ironie, Spott und Hohn in den Dienst seiner Feder stellt, so sehr
verfällt er selbst in jene «evangelische Traurigkeit (tristesse évangélique)»
(234), die er in den Schriften La Bruyères kennengelernt hat, wenn ihn
die Lockung der Askese übermannt. Dann kapselt er sich von der Welt,
der Geschichte, den Wirren der Zeit ab und versenkt sich in die wuchernde
Vegetation der kolchischen Berge. Dann blüht seine Sprache auf, und er
singt dem Wald und der Wildnis einen Hymnos, wie ihn in deutscher
Prosa nur Victor Hehn geschaffen hat (84) :

« Die Weinrebe, unten bei der Stadt noch kärglich gezähmt und mit dem
Messer in Schranken gehalten, ist hier aller Zucht entwachsen ; hier sah ich
sie zum erstenmal wild; mit kleinbeerigen Trauben behangen, kriecht sie

über Felsen, steigt auf die Bäume hinauf, schwingt sich, wie die Lianen
auf Hagion-Oros, in kunstlosen Girlanden über den Erdspalt und wuchert
ungebändigten Triebes noch mitten im Dornbusch. Aber sie buhlt
vergebens, niemand streckt bei der Fülle süsser Trauben die Hand nach ihren
Früchten aus. Das Herbe, das Zuchtlose verschmäht der Mensch überall,
in der Rede wie im Genuss. »

Eine Zeit, welche die Natur vornehmlich als Nutzobjekt oder Trimm-
dich-Gelegenheit betrachtet, ist mit dem Urteil (Flucht ins Idyll) rasch
bei der Hand. Sie würde den Fragmentisten gründlich missverstehen. Aus
der Natur sog er die Kräfte für den Kampf des Tages; hier fand er das
Mass für die menschlichen Dinge und den Abstand von der eigenen
Zerrissenheit. Dann liess er auch auftrumpfendes Besserwissen beiseite und
erinnerte sich der Verse aus den Eklogen Vergils7 - und die neun Musen
waren nicht mehr tot (86) :

«Sollten geringe Zeilen wie diese bis auf die Nachwelt kommen und
sollte das Schicksal je einen Wanderer deutschen Blutes an den Pyxites
[in Kolchis] bringen, so möge er daselbst meiner Rede gedenken Auch
soll er die Mühe eines kleinen Umweges zum Flussübergang nicht
verschmähen und tiefer in das schweigsame Dunkel des unentheiligten Waldes
dringen

Hie gelidi fontes, hic mollia prata, Lycori,
hic nemus; hic ipso tecum consumerer aevo.»

Hier ist ein kühlender Quell, hier weicher Rasen, Lycoris,
Hier ein Hain ; hier möcht ich mit dir das Leben verbringen.



FALLMERAYER 421

So wenig wie Vergil hat sich der Fragmentist dieser Verse zu schämen.
Vor starken Naturen erweist sich der Slogan von der (Flucht ins Idyll)
als Verlegenheit der Schwachen, die nach ihrem Masse messen. Jacob
Philipp Fallmerayer gehört zu den Kämpfernaturen seiner Zeit. Seine
Irrtümer stimmen nachdenklich und sind stets interessant. Seine Erkenntnisse
haben die Zeit überdauert. Sein Wort zählt zu den Denkmälern unserer
Sprache.

1 Begegnungen mit Heine - Berichte der
Zeitgenossen, hg. v. Michael Werner
Hamburg 1973, I 603, II 592. - *Zehn
Jahre Exil - Briefe aus Neuseeland 1938
bis 1948, hg.... v. Margot Ruben..., Darmstadt

1959 Veröffentlichungen der Dt.
Ak. für Sprache und Dichtung 13), 51. -
3 Die tausendjährige Mönchsrepublik, Nachwort

zu: Jakob Philipp Fallmerayer: Ha-
gion-Oros oder der Heilige Berg Athos, Wien
1949, 133. - 4Ich zitiere nicht nach der

Originalausgabe von 1845, sondern die
Seitenzahlen des leichter zugänglichen (gekürzten)

Neudrucks der Fragmente aus dem

Orient, München 1963, mit einem für die
Lebensdaten Fallmerayers dankbar
benutzten Vorwort von Hermann Reidt. -
5 Deutschland - Ein Wintermärchen, Caput
I, in: Sämtl. Werke I - Gedichte, Textrevision:

Jost Perfahl, München 1969, 417. -
«Dölger (Anm. 3) 136, 133. - 7£W. X 42f.

Glacen
zum Mitnehmen


	Der "geraderedende Plebejer" : über Jacob Philipp Fallmerayers "Fragmente aus dem Orient"

