
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 5

Artikel: Atatürks Erbe : Türkei : Suche nach der Identität

Autor: Hottinger, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arnold Hottinger

Atatürks Erbe

Türkei: Suche nach der Identität

Die Modernisierung (man kann auch sagen «Verwestlichung») der Türkei ist
anders verlaufen als jene der übrigen muslimischen Völker des Nahen
Ostens, der Araber und der Perser. Der Unterschied ist unauflöslich mit der
Person Atatürks verbunden. Man sieht dies am deutlichsten, wenn man sich

vorzustellen versucht, was die Geschichte der Türkei seit dem Ersten Weltkrieg

ohne Atatürk gewesen wäre. Sie hätte mit einer Aufteilung der Türkei
in Zonen begonnen: eine französische im Süden und Osten; vielleicht eine

kurdische und eine armenische im Osten; eine internationale und später
vielleicht englische an den Meerengen einschliesslich Istanbuls; eine
griechische im Nordwesten mit Izmir und eine russische im Nordosten mit Kars
und Ardalan. In der Mitte wäre ein reduziertes und schwerlich
lebensfähiges Kleinanatolien übrig geblieben. Wie wäre die Geschichte der Türkei
von da an weiter verlaufen? - Man muss nur auf die arabische Staatenwelt

und die Balkanstaaten blicken, um sich das auszumalen: Ressentiments

gegen den Kolonialismus in den verschiedenen Mandatszonen; bal-
kanisierende Terror- und Gegenterrorbewegungen; wahrscheinlich keine

Auflösung in verschiedene Nationalstaaten, weil im Falle der Türkei keine

geographisch gegebene und kulturell bestätigte Gliederung in grosse Flusstäler

vorliegt (Niltal, Mesopotamien), wie die arabische Welt sie kennt;
eher ein fortgesetztes blutiges Ringen unter den verschiedenen Teilstücken
und unter den in ihnen durch die fremden Besetzungsmächte geförderten
Gegensätzen sowie auch zwischen türkischen Nationalisten und ausländischen

Kolonialisten aus Westeuropa. Die Endphase wäre höchst
wahrscheinlich in die Entwicklung der Balkanstaaten eingemündet: die während

der kolonialen Epoche aufgehäuften Ressentiments gegen die Kolonialisten

hätten die Türkei im Zweiten Weltkrieg ins russische Fahrwasser
getrieben und aus ihr einen oder mehrere sowjetische Satellitenstaaten
gemacht.

Doch Atatürk hat dies verhindert. Nach dem Ersten Weltkrieg hat
er eine erfolgreiche nationale. Erhebung der Türken angeführt, die in einen

Nationalen Befreiungskrieg gegen das griechische Expeditionskorps überging.

Er selbst und sein Mitarbeiter Inönü haben die Entscheidungsschlachten

von Inönü und vom Sakaria-Fluss gewonnen, die Griechen ausge-



394 TÜRKEI

trieben, mit den europäischen Mächten einen neuen Frieden ausgehandelt,

der die Gesamheit der Türkei bewahrte, und es ist Atatürk auf
dieser Basis möglich geworden, die Modernisierung seines Landes in einem
anderen Rahmen durchzuführen, als er im Nahen Osten gegeben war.

Nahost: Widersprüchliche Verwestlichung

In Ägypten, in Syrien, im Irak, in Libanon sogar, bestand die komplexe

Lage, dass die «Verwestlichung» der Gesellschaft und des

Wirtschaftsprozesses gleichzeitig mit einem Kampf gegen die Kolonisatoren
einhergehen müsste. In Kairo ist in den sechziger Jahren, unter Nasser,
die Statue des konvertierten französischen Offiziers Sulaiman Pascha, der
die Heere Muhammed Alis ausgebildet und angeführt hatte, durch jene
von Talaat Harb ersetzt worden, des ägyptischen Kopten, der die
Notwendigkeit erkannt hatte, die ausländischen Banken durch ägyptische zu
ersetzen, wenn das Land je unabhängig werden wollte, und der zum
Begründer der späteren ägyptischen Nationalbank geworden war. Beide, der
entthronte Pascha französischer Herkunft und der nationale Kapitalist
aus der koptischen Minderheit, der heute den Platz beherrscht, waren
Instrumente der Verwestlichung, die notwendig war, um die Sache der
Nation in Zukunft gegen den Andrang der westlichen Kolonialmächte,
gegen ihre Gier, wie Afghani dies schon früh formuliert hatte, verteidigen
zu können. Die Schwierigkeit für die Länder, die einer Besetzungsarmee
unterstanden, lag darin, dass sie gezwungen waren, sich den mehr oder
minder - jedoch in zunehmendem Masse, je länger sie blieben - verhassten
Besetzungsbehörden anzupassen, ihre Methoden zu übernehmen, bei ihnen
in die Schule zu gehen, mit ihnen zusammenzuarbeiten, wenn sie je hoffen
wollten, sie einmal loszuwerden. Das Anpassen erschien dabei (und war es

auch in der Tat) als ein mindestens teilweises Aufgeben der eigenen Tradition,

der kulturellen, zivilisatorischen Eigenständigkeit und ein mindestens
teilweises Übergehen auf die Seite des kolonialen Gegenspielers. Man
war gezwungen, zu jenem zu werden, den man bekämpfen wollte, um ihn
wirksam bekämpfen zu können. Von dem darin liegenden inneren Widerspruch

haben sich die arabischen Staaten bis heute noch nicht völlig zu
befreien vermocht.

Der Widerspruch wurde immer schärfer, je mehr der Befreiungspro-
zess aus der kolonialen und nach-kolonialen Lage seinem Höhepunkt
zustrebte. In den Frühstadien ging es bloss darum, gewisse organisatorische
Einzelheiten, in erster Linie im Heereswesen, zu übernehmen; im übrigen
konnte man sich selbst bleiben und an der eigenen Tradition festhalten.
Damals konnte man sogar den - freilich zum Islam konvertierten - Fran-



TÜRKEI 395

zosen als Instruktoren gelten lassen, ja ehren und zu einem der grossen
Diener des Staats erheben. Je mehr man jedoch von den Kolonisatoren
lernte, desto schwieriger wurde es, sie zu ertragen. Dies kam nicht nur
davon, dass man sich mehr und mehr in der Lage sah, ihre Verwaltungsund

Geschäftsarbeit zu verrichten und die ihr entsprechenden Privileg- und
Verdienstpositionen einzunehmen. Es hatte auch damit zu tun, dass die arabischen

Länder sich schichtenweise «verwestlichten». Hauptinstrument dieses

Prozesses waren die verschiedenen Hochschulen und Fachschulen «westlichen

Stils». Sie wurden eingeführt, während gleichzeitig - bezeichnenderweise

- die eigenen Hochschulen und Ausbildungszentren «östlichen Stils»
fortbestanden (Azhar, Najaf, Kerbela, Zaitouniya, Qarawiyyin, neben vielen
anderen weniger berühmten Lehranstalten muslimischer Natur in allen
grösseren arabischen Städten). Es gab zwei Eliten, eine «moderne»,
teilweise ihren eigenen Traditionen entzogene, jedoch zukunftsträchtige, welcher
die kommenden Machtpositonen und Verdienstmöglichkeiten, das reiche
Leben westlicher Art, unvermeidlich zufallen sollten, und eine herkömmliche,

verarmte, ohne grosse Zukunftsaussichten, jedoch im Lande tief
verwurzelte und aus diesem Grunde weiter geehrte, geistlich-islamische Schicht.
Es gab nur einen gemeinsamen Nenner, der die beiden divergierenden
Eliten zeitweise zu vereinen vermochte: den Kampf gegen die kolonialistische

Oberschicht. Dieser Kampf entwickelte seine eigene Ideologie, die
nicht jene des herkömmlichen Islams sein konnte, weil sie auch die «ver-
westlichte» Oberklasse mitumfassen müsste; die Ideologie hiess
Nationahsmus.

Nationalismus ist eines jener Überdeckungswörter, die sehr verschiedene
Realitäten bezeichnen können. Ein merklicher Unterschied besteht zwischen
einem Nationalismus, der aus der Konfrontation mit einer kolonialen
Besetzungsmacht hervorgegangen ist und dem Nationalismus eines Volkes,
das keine volle Kolonisierung durchgemacht hat. Die Kolonisierung lässt
ein Trauma zurück, das sich im besten Falle langsam tilgen lässt.
Rückblickend lässt sich der Nationalismus und aggressive Panarabismus (die
Araber nennen ihn Arabischen Nationalismus) Abdel Nassers als typisches
Beispiel eines solchen anti-kolonialen Nationalismus verstehen. Die
Tatsache, dass die Kolonialisten zur Zeit Abdel Nassers Ägypten bereits
weitgehend verlassen hatten und ihre Reste von Nasser selbst zum
Verlassen der Suezzone veranlasst worden waren (Verhandlungen von 1954),
hinderte nicht, dass ihr Gespenst fortlebte. Kolonialismus «al-Isti'mär»,
war für viele Jahre das Hauptziel der ägyptischen Angriffe auf dem
Gebiet der Propaganda wie auf jenem der militärischen Geheimunterstützung

(Algerien, Aden, Palästinenser). Im Anti-Kolonialismus kommunizierten

alle Ägypter und sogar ein Grossteil aller arabischen Völker. Das



396 TÜRKEI

Wort «Kolonialismus» ist im Verlauf der ideologischen Entwicklung unter
marxisierendem Einfluss durch «Imperialismus» ersetzt worden. Der «Anti-
Imperialismus», der sich gegen die Vereinigten Staaten und die NATO-
Staaten richtet, ist heute nicht mehr Staatsdoktrin in Ägypten, doch ist er in
mehreren Staaten der arabischen Welt einflussreich geblieben, und in den
Studentenkreisen kann er als die vorherrschende Ideologie gelten. Zum
mindesten in der arabischen Welt dürften es die alten antikolonialen
Emotionen sein, die hinter ihm stehen und ihm seine noch immer sehr wirksame

Resonanz verleihen.

Türkei: Modernisierung aus einer Position der Stärke

Der Türkei und Atatürk selbst ist all dies durch die Siege im Nationalen
Befreiungskrieg erspart geblieben. Atatürk konnte sein Werk der Modernisierung

des Landes auf einer anderen Basis beginnen. Er konnte ausgehen
von einer Lage des Stolzes auf den gewonnenen Krieg, des Stolzes darauf,
dass man Türke war. Wahrscheinlich war sein Diktum: «Es gibt nur eine
Zivilisation» (womit er jene der europäischen Kulturwelt meinte) nur auf
dieser Grundlage möglich, und nur auf ihr konnte er es wagen, ihm
entsprechend zu handeln. Hätte er, wie seine arabischen Nachbarn und wie
seine persischen späteren Verbündeten, die zwar nicht direkt kolonisiert
waren, aber doch auch keine frühen Siege auf dem Schlachtfeld über den
«Kolonialismus» aufzuweisen hatten, seinen Ruf zur Modernisierung an
ein Volk richten müssen, das unter kolonialem Druck stand, wäre es ihm
schwerlich möglich gewesen, mit einer Forderung an dieses Volk
heranzutreten, die nichts anderes bedeutete als das Ansinnen, seine bisherige
Kultur als überlebt und unwirksam abzulegen und eine andere zu
erlernen und zu übernehmen, die aus dem Ausland stammte.

Die berühmten Reformen Atatürks sind bekannt: lateinische Schrift,
europäische Hüte; doch ihre wirkliche Bedeutung liegt in der systematischen

Zurückdrängung der bis zur Zeit Atatürks mit dem türkischen öffentlichen

und privaten Leben so eng verbundenen Religion des Islams;
auch die Schrift und die Kleidung - besonders die Kopfbedeckung -
waren Träger muslimischer Werte; die Schrift als jene des Korans und der
arabischen Sprache; die Kopfbedeckung, weil ein Hut mit einer Krempe
nicht zum Gebet dienen konnte. Gegen den Islam als Staatsreligion, als

die bisher dem staatlichen, ja allem Leben innewohnende letzte
Legitimierung wandten sich die Reformen Atatürks, geleitet von dem unfehlbaren
Sinn für Strategie, militärische wie politische, der seine grösste Gabe
gewesen ist1. Er wusste: wenn er die Türken und die Türkei von Grund auf
ändern wollte, hatte er das Zentrum ihrer Kultur anzupacken, den inneren



TÜRKEI 397

Kern ihres öffentlichen und privaten Lebens, von dem aus ihr Verhalten
bestimmt war, den Islam. Die vorausgehende Geschichte der türkischen
Reformversuche, die kurz nach der französischen Revolution ihren Anfang
genommen und bis auf Atatürks Zeit immer weitere Kreise gezogen hatten,
konnte ihm diese Tatsache aufzeigen: es war wiederholt das religiöse
Element gewesen, das Reformschritte rückgängig gemacht hatte. Doch
noch entscheidender dürfte für Atatürk die mehr oder weniger instinktive
Einsicht in das Verhalten seiner Zeitgenossen gewesen sein. Er wusste mit
aller Klarheit, dass «der Islam», so wie er bisher in der islamischen Welt
verstanden worden war, und die «Zivilisation», so wie er sie sich in der
Türkei ausbreiten sehen wollte, unvereinbar waren. Der Islam hatte aus
seiner bisherigen privilegierten Stellung zu weichen : Abschaffung des Khali-
fates, Laizisierung der Schulen und Hochschulen; auf der Ebene der Dörfer:
Entgegenstellen des Schulmeisters gegen den Dorfgeistlichen herkömmlicher

Schulung und Haltung, den Hodja; Einführung europäischer Gesetzescodices

mit Einschluss des europäischen Ehe- und Familienrechtes, das dem
Islamischen in mancher Hinsicht widerspricht; dies waren seine Instrumente,
die er zur «Laizisierung»2 des Staates einsetzte. Es gab auch geringfügigere,
fast kleinliche Massnahmen, wie das Verbot, den Gebetsruf arabisch von
den Minaretten zu singen. Es geht aus allen verlässlichen Biographien hervor,

dass Atatürk das Islamische mit einer persönlichen Passion
verfolgte und auszutilgen suchte, die ein zweifellos vorhandenes Ressentiment

verriet. Es war sein Feind, weil er es als das Zentrum jener
Haltung erkannt hatte, die er bei den Türken zu ändern wünschte. Atatürk
selbst hat getrunken und den Gebrauch alkoholischer Getränke gefördert,
weil es sich um eine im Islam verbotene Handlung handelte. Aus dem
gleichen Grunde hat er Cabarets europäischen Stils, wo leicht gekleidete
Damen auftraten, besucht, und auch dafür gesorgt, dass die Bilder solcher
Damen in der Öffentlichkeit reproduziert wurden3.

Islamische Gegentendenzen

Kein anderer muslimischer Machthaber ist soweit gegangen wie Atatürk.
Riza Shah hat Persien modernisiert und einen persischen Nationalismus
gefördert, der versuchte, sich auf die persische historische Tradition zu
gründen. Doch er hat den schiitischen Islam, der selbst seit den Safawiden
mit der historischen Tradition seines Landes eng verbunden war, als
staatsstützende Macht beibehalten. In der arabischen Welt hat in der Periode der
jeweiligen Befreiungskämpfe der Islam den Nationalismus verstärkt; die
Kolonialisten waren Ungläubige ; erst in späteren Zeiten und nur in wenigen
Einzelfällen hat es Zusammenstösse zwischen den Regimes und der reli-



398 TÜRKEI

giösen Macht gegeben. Diese waren meist beschränkt auf bestimmte
Religionsrichtungen, meist konservativer Natur, und bestimmte
revolutionärnationalistische Regierungen; so etwa die Verfolgung der Muslimbrüder
durch Abdel Nasser, nachdem diese versucht hatten, ihn zu ermorden, oder
die Gegensätze zwischen konservativem Islam und syrischen Baathisten, die
mehrmals zu Aufstandsversuchen in der Stadt Hama und im Basar von
Damaskus geführt hatten.

Doch wenn man sich heute rückblickend fragt, inwieweit die
Säkularisierungsbemühungen Atatürks erfolgreich gewesen sind, muss man eine
nuancierte Antwort geben. Es besteht kein Zweifel, dass es Atatürk
gelungen war, eine staatstragende bürgerliche Elite hervorzubringen, deren
Mentalität mehr durch den türkischen Nationalismus bestimmt war, wozu
auch Loyalität zu Atatürk und seinen Idealen gehörte, als durch den Islam.
Doch es ist ebenfalls deutlich, dass heute, 38 Jahre nach dem Tod des

grossen Staatsmannes, der Islam in der Türkei wieder an Gelände
gewinnt. - Wie ist das zu erklären? Es hat zweifellos mit der Tatsache zu
tun, dass die staatstragende Schicht unter Atatürk relativ eng war (Beamte
und staatliche Wirtschaftsmanager) und dass sie ausserdem in der langen
Zeit ihrer absoluten Machtausübung bequem und selbstzufrieden geworden
war. Sie ist zum mindesten teilweise überholt und abgelöst worden durch
andere Kreise, deren Mentalität weniger durch Atatürk geprägt war als
durch den herkömmlichen, nach wie vor muslimisch-feudalen Lebensstil
der türkischen Dörfer und ihrer Landbesitzer. Die Urnen, als sie nach dem
Zweiten Weltkrieg wirklich zur Geltung kamen, haben in der Türkei den
islamischen Traditionen den Weg wieder geöffnet. Der Appell an das
muslimische Herkommen bildete und bildet noch immer einen Weg zum Wahlerfolg

für die Politiker der Rechten. Sie zögerten nicht, ihn zu
beschreiten. Sie müssen dies jedoch mit einiger Vorsicht tun, weil die
«laizistischen» Grundsätze des türkischen Staates seit Atatürk in der
Verfassung verankert sind und die Militärs darüber wachen, dass sie auch
eingehalten werden. Der Appell an die Religion zu politischen Zwecken ist
verboten. Freilich ist dieses Verbot nicht immer leicht durchzusetzen, und
es ist in der Tat von verschiedenen Regierungen strenger oder weniger
streng gehandhabt worden. Der Appell an die religiöse islamische Tradition
ist erfolgreich, weil diese im Volke lebendig geblieben ist. Zeichen dafür
gibt es zahlreiche, zum Beispiel die Tatsache, dass im Inneren Anatoliens,
in den Bauerndörfern, in der Praxis das muslimische Familienrecht
fortbesteht, mit der MögHchkeit, mehrere Frauen zu heiraten, und mit der
spezifisch muslimischen Erbteilung, während theoretisch die «europäischen»
Gesetzestexte gelten. Die Kinder von mehreren Frauen werden oft einer
einzigen zugeschrieben, damit sie nicht nach dem Gesetz des Staates zu



TÜRKEI 399

unehelichen Kindern werden. Dies mögen extreme Fälle sein. Doch sind die
Anzeichen einer gewissen Sehnsucht nach Verbindung mit der unter Atatürk

- beinahe gewaltsam - abgebrochenen islamischen Tradition überaus
häufig: neue Moscheen werden gebaut; die Pilger nach Mekka nehmen

zu; viele, besonders einfache, Leute suchen religiöse Instruktion für ihre
Kinder, und Wahlversprechen, dass eine solche organisiert werden solle,
sind häufig - offenbar weil sie ziehen. Arabische Schriftzeichen, wenn man
sie auch nicht lesen kann, stossen auf lebhaftes Interesse, sobald sie irgendwo
auftauchen. Das überall starke Interesse an der türkischen Folklore und an
der historischen Vergangenheit des Landes dürfte darum in der Türkei
besonders stark hervortreten, weil es die beiden zur Zeit Atatürks
feindlichen «Ideologien» miteinander vereint: Nationalismus und Islam; die
türkische Volkskunst in all ihren Ausdrucksbereichen hat natürlich einen
eminent islamischen Charakter.

Ein kulturelles Vakuum

Man kann das Phänomen des Wiederaufstiegs des Islams auch folgendermassen

erklären: Nur eine kleine Oberschicht unter den Türken, eoen die
staatstragende Bürger- und Beamtenklasse in den Städten, besonders in
Ankara und Istanbul, erhielt die Möglichkeit einer einigermassen
kompletten Bildung und Ausbildung im Bereich der einzigen Zivilisation, die
Atatürk zulassen und anerkennen wollte, der westlichen. Die grosse Masse
der Türken, besonders in den Dörfern, müsste sich mit einer oberflächlichen

Bekanntschaft mit der neuen Schreibweise zufrieden geben, und sie

hat nach ihren kurzen Schuljahren im besten Falle Zeitungen zu lesen

bekommen - oft nicht einmal dies. Ihre herkömmliche Kultur jedoch
wurde beeinträchtigt durch die Tatsache, dass der Staat bemüht war, die
muslimische Grundlage dieser Kultur zurückzuschneiden; zum Beispiel
indem ei keine Hodjas mehr ausbildete und gleichzeitig die frommen
Stiftungen einzog, die in der Vergangenheit ihrer Schulung gedient hatten.
Die volkstümlichen mystischen Ordensbewegungen, die ein wichtiger
Ausdruck der herkömmlichen Kultur und Lebensweise gewesen waren, wurden
verboten. Es entstand unvermeidlich ein gewisses kulturelles Vakuum,
besonders für die unteren Volksschichten, und mit ihm ein latentes
Bedürfnis, dieses zu füllen. - Womit sollte es gefüllt werden? Für die Bauern
der Dörfer des Inneren gab es keine Frage, für sie gab es auch nur «eine

Kultur», jedoch nicht die westliche, die Atatürk meinte. Sie hatte sie kaum
berührt. Für sie war es die islamische. Sobald sie im Zuge des freieren
Spiels der Demokratie um ihre Meinung befragt wurden, verfehlten sie nicht,
über ihre Stimmen deutlich zu machen, dass sie eine gewisse Belebung des

herkömmlichen muslimischen Religions- und Kulturlebens wünschten.



400 TÜRKEI

Es gibt heute unter den Poütikern Kreise - man findet sie vor allem
im Bereich der Rechtsparteien und besonders natürlich in jenem der
ausgesprochen islamischen Gruppierungen (von ihnen ist die Nationale
Heilspartei Erbakans heute ein Koalitionsmitglied) -, die diesen Willen der
Bevölkerung, ein muslimisches und traditionelles Religionsleben zu führen,
offen verteidigen. In Europa sei das ja schliesslich auch so, kann man sie

sagen hören. Dort gebe es trotz der «Trennung von Kirche und Staat»
ein lebendiges religiöses Leben. Warum das in der Türkei nicht gleich sein

solle, fragen sie. Heute, so fügen manche von ihnen hinzu, könne die
muslimische Religion unter keinen Umständen mehr eine Gefährdung für den
Staat bedeuten. Die Modernität des Staatswesens sei gesichert. Niemand
denke daran, den Khalifen zurückzubringen. Atatürk habe streng mit der

Religion umspringen müssen, weil in seiner Zeit ihre damals reaktionären
Kräfte und Verbündeten eine wirkliche Gefahr für die Reform des Landes
dargestellt hätten. Heute aber solle der Staat sich in der Tat neutral
verhalten und die Leute in religiöser Hinsicht frei handeln lassen.

All diese Argumente leuchten zuerst ein. Doch stellen sie sich bei näherem
Zusehen als eher oberflächlich heraus. Zum ersten besitzt der Islam nicht
die gleiche Tradition und Lehre («gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist,
meinem Vater im Himmel aber ») der Trennung von Kirche und Staat,
wie sie sich im westlichen Christentum herausgebildet hatte (aber viel
weniger in Byzanz). Im Gegenteil, er fordert eindeutig ihre
Zusammengehörigkeit, den Gottesstaat auf dieser Erde unter der Führung der Nachfolger

des Propheten (Khalifen). Zum anderen, und dies dürfte heute von
grösserer praktischer Bedeutung sein, hatte Atatürk mit seiner
Zurückdrängung der islamischen Tradition in der modernen Türkei gewiss mehr

beabsichtigt als die blosse Entmachtung der islamischen Institutionen.
Machtmässig hatte er sie überwunden, als er den Khalifen absetzte. Was er
anstrebte, war ein Mentalitätswandel unter den Türken. Er wollte, dass sie

sich der modernen westlichen Welt zuwenden sollten, und er sah alles
Islamische als ein Hindernis auf diesem Wege an. Diese Frage der Mentalität,
wie weit sie sich in der Tat gewandelt hat, wie weit sie die alte
geblieben ist und inwiefern sich in den Schichten alter und in jenen neuer
Mentalität Fortentwicklungen anbahnen, die in die Zukunft weisen - dies
ist in der Tat die Zentralfrage der gegenwärtigen türkischen Politik.

Die Richtschnur Atatürks

Atatürk hat bis heute seine stärkste Nachwirkung in der türkischen Armee.
Die Offiziere sind in seinem Geiste erzogen, und das Erbe Atatürks gilt
ihnen als eine Art Richtschnur, der sie folgen wollen, um sich in dem



TÜRKEI 401

überaus komplexen Labyrinth der türkischen Politik zurechtzufinden. Zweimal

hat die Armee eingegriffen, um Entwicklungen abzubrechen, die sie als

Verrat an diesem Erbe einschätzte: 1960, als sie die damals regierende
Demokratische Partei stürzte und ihre Politiker später vor Gericht zog, weil sie

ihr in ihrer Anrufung der islamischen Instinkte der Dörfler zu weit zu
gehen schienen und weil sie gleichzeitig versucht hatten, die Staatsmacht
mit Hilfe der Urnen für sich zu monopolisieren. Der zweite Armeeeingriff

kam 1971, als umgekehrt Gruppen der extremen Linken durch
Guerilla-Tätigkeit den Staat in Gefahr zu bringen schienen. Die Antwort
der Armee auf die Herausforderung der Demokraten von 1960 war eine

weitgehende Liberalisierung des Regimes zur Absicherung des demokratischen

Systèmes gewesen. Ihr Ausdruck war die damals entworfene
Verfassung, die in erster Linie verhindern sollte, dass eine Mehrheitspartei
nochmals versuchen könnte, das Informationswesen und den ganzen
Staat für sich zu monopolisieren. Die Folge des zweiten Eingriffes war
umgekehrt eine schwere Verfolgung aller Linksgruppen, sowohl der an den
Guerilla-Aktionen Beteiligten wie anderer, mit allerhand Misshandlungen
und willkürlichen Einkerkerungen. Die sehr liberale Verfassung wurde nach
1971 wieder eingeengt, um dem Staat mehr Möglichkeiten zu geben, sich

gegen revolutionäre Übergriffe zu verteidigen.
Der Zusammenhalt der Armee war während der beiden Eingriffsperioden

nicht leicht zu bewahren. Während der Revolutionsperiode von I960 kam
es zu - nicht erfolgreichen - Umsturzversuchen durch radikale Offiziere,
die darauf auszugehen schienen, die Macht nicht an die demokratischen
Parteien zurückzugeben, sondern eine Militärdiktatur einzurichten. Der
Eingriff von 1971 scheint ausgelöst worden zu sein, weil die höheren
Offiziere einen Putsch der unteren Ränge fürchteten, der wohl ebenfalls zu einer
langdauernden Militärdiktatur geführt hätte. Ausserdem gab es

Militärschulen, die als linksinfiziert galten und deren Kadetten entlassen werden
mussten. In beiden Perioden vermochte die Armee jedoch, solchen
Spalterscheinungen zu widerstehen und im wesentlichen als ein Gesamtkörper
unter der Führung ihrer obersten Offiziere zu handeln. Das Ideal und Vorbild

Atatürks war dabei die Richtschnur, auf die sich alle Tendenzen
einigen konnten.

Im zivilen Bereich ist das Erbe Atatürks heute weiter aufgelöst als im
militärischen. Ein jeder Politiker und Schriftsteller beruft sich auf ihn, doch
der Auslegungen, was den wahren Geist Atatürks darstelle und welche

Haltung unter den heutigen Umständen jener Atatürks entspräche, sind
viele. Zu den Politikern, die mit einigem Recht für sich in Anspruch nehmen

können, dass sie die Tradition Atatürks, angepasst an die heutige
Lage in der Welt und in der Türkei, fortsetzen wollen, kann man Bülent



402 TÜRKEI

Ecevit rechnen, der heute die alte Partei Atatürks, die Republikanische
Volkspartei (CHP), anführt. Er tritt für ein sozialdemokratisches Regime
ein, und er kann in der Tat glaubwürdig unterstreichen, dass ein solches
heute den Weg der Türken nach Europa, auf welchen Atatürk sie
gelenkt hatte, am wirksamsten fortsetzen würde.

Doch die Sozialdemokraten haben in den letzten Wahlen (1974) zwar
ein relatives, jedoch nicht das absolute Stimmenmehr erreicht. Sie konnten
nur in einer Koalition regieren und alle Koalitionsmöglichkeiten erwiesen
sich für sie als widernatürlich, weil die verschiedenen anderen politischen
Gruppen, alle zu ihrer Rechten, zu jenen politischen Gruppierungen
gehören, die sich mehr oder minder offen und direkt auf die Tradition berufen
und mit ihr auf islamische Kräfte, die es ihnen erlauben, die Stimmen der
traditionell empfindenden Bauern für sich zu mobilisieren. Zusammen sind
diese Gruppen die Mehrheit, wenngleich sie lange Jahre hindurch in heftigem
Konkurrenzstreit gelegen waren. Sie fanden sich nach vielen taktischen
Manövern zusammen, um gegen Ecevit zu regieren. Ecevit jedoch hofft
darauf, dass er in den kommenden Wahlen eine absolute Mehrheit
erringen könne, die ihm zu regieren erlaubte. Er kann für sich in Anspruch
nehmen, dass die Modernisierung des wirtschaftlichen und sozialen Lebens
für ihn wirkt. Seine meisten Stimmen hat er in den industrialisierten Teilen
des Landes erhalten. Der Mentalitätswandel, den Atatürk unter den
staatstragenden Eliten seiner Periode durchgesetzt hatte, steht heute vor einer
Entscheidung durch die Wahlen. Man könnte sagen, dass Ecevit, wenn er
sich mit seiner erneuerten Volkspartei durchsetzen sollte, den Beweis
erbrächte, dass nun eine Mehrheit des türkischen Volkes, nicht nur der
Eliten, den Weg in die Moderne und zur Teilnahme am europäischen
Geistesgut angetreten hätte.

Rechte und linke Extremisten

Doch gleichzeitig sind in der Türkei die typischen extremen Rechts- und
Linksgruppen sichtbar geworden, vor allem auf den Universitäten, wie man
sie im arabischen Nahen Osten findet und ohne Zweifel in Iran fände,
wenn dort nicht die Geheimpolizei (Savak) ihr Auftreten mit äusserster
Rücksichtslosigkeit unterbände. Es vergeht kaum eine Woche, ohne dass in den
türkischen Universitäten rechtsextreme mit linksextremen Studenten in
heftigen und oft blutigen Streit gerieten. Hier handelt es sich um zwei Gruppen

von jungen Leuten, die mit dem türkischen Staat zwischen Ecevit und
Demirel, wie er nun einmal ist, nicht einverstanden sind. Auf der Rechten
stehen entweder muslimische Gruppen, die darauf ausgehen, einen idealen



TÜRKEI 403

muslimischen Staat einzurichten, oder pan-türkische, die den türkischen
Nationalismus zu einer welterlösenden Herrenvolkideologie übersteigern
wollen. Ihnen treten «Marxisten» gegenüber, die in den wenigsten Fällen
aus linientreuen Kommunisten bestehen (obgleich diese auch verboten sind
und ihre politischen Führer nach 1971 eingekerkert worden waren), viel
öfter jedoch anti-imperialistischen Gruppen angehören, die sich eine neue
Welt, «ohne Ausbeutung» - vor allem nicht durch die Amerikaner -,
zum Ziele setzen.

Diese Doppelerscheinung der extrem rechten, islamischen, und extrem
linken, revolutionär gesonnenen, Intellektuellen, besonders unter der studentischen

Jugend, gibt es in so gut wie allen islamischen Ländern. Man kann
sie zurückführen auf ein starkes Unbehagen mit der von den islamischen

Staaten weitgehend übernommenen «westlichen» und im westlichen
Sinne liberal-kapitalistischen Staatsordnung. Im Falle der türkischen
Linksbewegungen bestanden direkte Verbindungen mit den revolutionären
Palästinensergruppen, besonders der Volksfront Habaschs und der Volksdemokratischen

Front Hawatmés, in deren Lagern türkische Guérilleros ausgebildet

worden waren. Im Falle der islamischen Gruppen sind die internationalen

Verbindungen gewöhnlich schwächer, doch eine Familienähnlichkeit
zwischen Bewegungen wie den Muslim-Brüdern, den ihnen entsprechenden
türkischen Gruppen, der Bewegung Mawdoodis in Pakistan usw. besteht
ohne Zweifel. Sie geht darauf zurück, dass sich all diese Gruppen auf
eine von ihnen ähnlich und gewiss im Sinne der ursprünglichen Lehre
ausgelegte exklusive, islamische, die Staatsmacht anstrebende Politik
festlegten. Auch sie suchen etwas radikal anderes, als es ihnen die
gegenwärtigen modernisierten Staaten - ob Demokratien, wie die Türkei, ob
Militärdiktaturen wie die meisten anderen muslimischen Regimes - bieten
können.

Die Linksgruppen kann man natürlich mit allen linken Protestgruppen
in Verbindung setzen, die unter der intellektuellen Jugend der ganzen Welt
bestehen. Doch muss man erklären, warum sie in der Türkei bis zum
Versuch der Stadtguerilla und bis zur Gründung eines «Heeres zur Befreiung
der türkischen Völker4» gegangen sind. Die einfachste Erklärung dürfte
sein, dass den türkischen Intellektuellen der Nationalismus aus der
Atatürkzeit - der seinerseits starke Züge eines Religionsersatzes trug (er
war im emotionellen Bereich an die Stelle der zurückgedrängten Religion
getreten) - nicht mehr genügte. Er hatte sich in ihren Augen als eher
hohl erwiesen. Er hatte am Ende nur eine Gesellschaft hervorgebracht,
die sich in ihren Augen von den Amerikanern und vom kapitalistischen
Weltimperialismus dominieren liess. Sie zogen in einen revolutionären
Religionskrieg, wie in einen Jihad, islamischen Glaubenskrieg, mit umgekehrten



404 TÜRKEI

- linken - Vorzeichen. Obwohl ihre Aktion in leninistischen Theorien
rationalisiert und legitimisiert wurde, liegt die Vermutung nahe, dass ihre
emotionalen Triebfedern auf die oben beschriebene kulturelle Leere zurückgehen,

die das Geschick der grossen Mehrheit der Türken geworden war.
Die Guérilleros rekrutierten viele ihrer Anhänger aus kleineren
Ortschaften, besonders des anatolischen Hinterlandes, aus der in die Grossstädte

zugewanderten studentischen Jugend, bezeichnenderweise beider
Geschlechter. Der Rekrutierungsgrund für die pan-türkischen radikalen
Nationalisten (Faschisten im Munde ihrer Feinde) und jener der muslimischen
Aktivistengruppen ist der gleiche.

In den anderen muslimischen Staaten der Gegenwart besteht ohne Zweifel

heute eine ähnliche kulturelle Leere, wie sie in der Türkei - schon früher -
durch die bewusste Aktion Atatürks gegen den Islam zustande gekommen

war. Doch dort ist sie nicht durch ein bewusstes Vorgehen gegen
den Islam entstanden. Sie ist im Gegenteil durch ein Fortbestehen der
islamischen Formen und Gebräuche teilweise überdeckt und verborgen.
Dennoch gibt es sie. Sie geht darauf zurück, dass die rasch vorangetragene

Modernisierung des ganzen Lebens die islamischen Lebensformen
und religiöse Praxis unvermeidlich zurückdrängt, ob gewollt oder nicht.
Ein oft recht oberflächlicher Rationalismus und Materialismus machen sich

breit. Diese lassen emotionale Bedürfnisse entstehen, welche ihrerseits durch
radikale politische Bewegungen erfüllt werden können: Nationalismus,
Linksaktivismus, Islamischen Aktivismus. Es ist, als ob die Türkei von den
islamischen Völkern, von deren Weg der Fingerzeig Atatürks sie hätte trennen

sollen, weitgehend wieder eingeholt worden wäre. Für die Türken
und ihre arabischen und persischen Nachbarn stellen sich also ähnliche
Probleme. Man kann sie für alle drei als die politischen Probleme
bezeichnen, die daraus hervorgehen, dass die islamische Kultur unaufhaltsam
und unvermeidlich durch eine westliche Imitationskultur ersetzt werden

muss, und dass dabei ungestillte Bedürfnisse zu Tage treten. Fünfzig Jahre
nach den Reformen Atatürks scheint es keinen so grossen Unterschied mehr
zu machen, ob der Anstoss zur Modernisierung und Verwestlichung von
einem überaus klar sehenden grossen Mann unter bewusstem Beiseiteschieben

der islamischen Hindernisse gegeben wurde, wie in der Türkei, oder
ob der unvermeidliche Weg unter dem Druck der Umstände zurückgelegt
wurde, ohne klares Bewusstsein, wohin er führte, und unter mehr oder
minder schönfärberischen Ehrfurchtserweisungen vor der islamischen Tradition.

Die Endresultate scheinen sich ähnlich zu sehen.

Doch der Schein trügt. Die Tradition Atatürks ist noch heute die
zentrale Tradition der Türken, wenngleich die islamischen und postislamischen

Wucherungen sie heute von beiden Seiten neu zu bedrängen und



TÜRKEI 405

einzuengen drohen. Die türkische Armee hat die Tradition Atatürks
hochzuhalten vermocht, im Gegensatz etwa zu den meisten arabischen Armeen,
die sich veranlasst sahen, die Macht selbst zu übernehmen, weil sie der
Ansicht waren, die Politiker machten ein allzugrosses Schlamassel aus der
Politik. Später hat sich dann in den meisten Fällen herausgestellt, dass die
Armeeoffiziere es ihrerseits keineswegs besser konnten, wie sie das naiverweise

anzunehmen gepflegt hatten. Die Partei Atatürks hat sich sogar zu
erneuern vermocht und scheint heute einen Weg gefunden zu haben, der
verspricht, jenen Atatürks - zeitgemäss erneuert - fortzusetzen. Sie ist 1974

immerhin als die grösste einzelne Partei des Landes aus den Wahlen
hervorgegangen. Von Atatürk aus ist eine keilförmige Schneise des «bon
sens» und der kühlen Vernunft in den Wald der türkischen Politik
geschlagen worden. Das obere Ende des Keils, zur Zeit des Vaters der Türken,
war so breit, dass es zuerst den ganzen Wald zu beherrschen und zu
lichten schien. Im Laufe der Jahrzehnte, nach dem Tod des Gründers der
modernen Türkei, hat sich die breite Schneise verengert. Wald und
Gestrüpp wuchsen auf beiden Seiten hoch. Doch die allgemeine Richtung der
Waldschneise ist nach wie vor gegeben, man kann in ihr vorwärtsdringen.
Die Tatsache, dass sie breit angelegt im Rücken liegt, bedeutet schon eine

Richtweisung, wie sie die anderen muslimischen Staaten, die auf Zufallswegen

in den Wald eingedrungen sind, nicht besitzen. Der Wald mit
seinem Gestrüpp ist für alle muslimischen Staaten letzten Endes dadurch
gegeben, dass sie sich modernisieren müssen (wenn sie es unterlassen,
vergehen sie schon aus Machtgründen) und dass sie dabei Gefahr laufen, sich
selbst zu verlieren. Die Schneise aber, wie sie Atatürk angelegt hat, zielt
darauf ab, diesen Wald in der Richtung auf die europäische Kultur hin zu
durchdringen.

1 Atatürk hat kurz vor seinem Tode, im nicht sofort auszuführen, sondern ihm am
Jahr 1938, den Verlauf des Zweiten Welt- Tag darauf zur Bestätigung vorzulegen,
krieges in seinen entscheidenden Entwick- Die Anekdote zeigt sein Ressentiment
gelungen mit verblüffender Voraussicht vor- gen den Islam, aber auch die Kontrolle,
hergesagt. - 2Das Wort «laïque» wurde ins unter der er es normalerweise zu halten
Türkische übernommen. - 3Atatürk hat vermochte. - 4Der Plural «Völker» hat die
einmal, als er betrunken war, und der Ge- Armeeoffiziere besonders erbittert und ist
betsruf von einem Minarett hinab ihn in von ihnen als ein Zeichen des Verrates am
seinem Gelage störte, den Befehl erteilt, Erbe Atatürks gewertet worden. Nicht ohne
das Minarett solle «gefällt» werden. Der Grund; die Befreiungsbewegung sollte in
Befehl wurde nicht ausgeführt, und am fol- den kurdischen Südostgebieten der Türkei
genden Tag gab der Präsident der Türkei eingepflanzt werden und hatte sich bewusst
den Dauerbefehl aus, alle Befehle, die er zum Ziele gesetzt, die Unabhängigkeitsten-
während seiner Trinkgelage erteile, seien denzen der türkischen Kurden auszunützen.


	Atatürks Erbe : Türkei : Suche nach der Identität

