Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 4

Artikel: Lesen und Handeln : der asthetische Schein als soziale Wirklichkeit
Autor: Bohler, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163196

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MICHAEL BOHLER

Lesen und Handeln

Der dsthetische Schein als soziale Wirklichkeit

Vor etwas mehr als einem Jahr sprach ein prominenter Politiker an der
Jahresversammlung des Schweizer. Schriftstellerverbandes. Sein Thema
lautete: «Politiker und Schriftsteller: Ein ungeklartes Verhéltnisl.» Das
Referat offeriert ein interessantes Paradigma literatursoziologischer Pro-
blemstellung: Es ist bewusst und unumwunden aus der Sicht des politi-
schen Pragmatikers gehalten, dessen, der «ein ungebrochenes naives Ver-
héltnis zur Wirklichkeit» hat. Der Redner stellt sich nicht — wie dies bel
ahnlichen Gelegenheiten wohl der héufigere Fall ist — zum vornherein auf
einen «hoéhern» kulturellen Standpunkt, wo sich Kiinstler und kunstver-
standiger Laie, Literat und literarisch kenntnisreicher Liebhaber auf gemein-
samer Warte treffen; vielmehr argumentiert er vom Boden des praktischen
Politikers aus, dem «niichterner Sinn», «handgreifliches wirtschaftliches
Denken» und «geringe Begabung sowohl fiir die schonen als auch fiir die
dunklen Seiten des Lebens» zugeschrieben werden. Aus solcher Perspektive
erfahren wir vielleicht mehr tiber die tatsichliche Stellung des Schrift-
stellers und der Literatur im gesellschaftlich-politischen Leben, wie wenn
wir uns dem Urteil von professionell mit Literatur Beschéftigten oder
dem von Festrednern bei kulturellen Anlidssen anvertrauten.

Horen wir daher genauer hin:

Der Schriftsteller sei — so meint der Referent — «ebenfalls ein Rollen-
trager in der gegenwirtigen Gesellschaft». Er sei «in die Geschehnisse ein-
bezogen und, ohne dass er engagiert ist, mitverantwortlich, sei es durch
Billigung oder Missbilligung, durch Uberlegenheit oder auch nur durch den
schonen Schein». Der Schriftsteller habe «uns politischen Zeitgenossen als
Mitlebender die mogliche Sinnhaftigkeit unseres Tuns auszulegen.» Von der
Literatur sagt er, sie konne zwar «durchaus gesellschaftskritisch sein, aber
kaum als Erstes und Alleiniges». Sie solle, wie er sie verstehe, «die ganze
Fiille des Seins und alles Seiende umfangen, soll nicht auf Aktion und
Veranderung ausgehen; ihr Beruf (sei) es doch wohl, das Bleibende in der
Zeit zu sehen, das Leichte und das Schwere, das was schicksalshaft und
was gewollt, was verstdndlich und was schwer zu begreifen» sei. Er for-
dert politische Romane - erinnert an Inglins « Schweizer Spiegel» — wiinscht
politische Literatur nach solchem Vorbild, «weil jemand dem Staat und der



320 LESEN UND HANDELN

Gesellschaft den Spiegel vorhalten sollte ...». Soweit die Ausfithrungen des
Referenten.

Er bezeichnet den Schriftsteller als Rollentrdger in der Gesellschaft und
gebraucht damit einen in der Soziologie wichtigen Begriff, den der sozialen
Rolle. Die soziale Rolle umschreibt die Art und Weise, wie der einzelne in
der Gesellschaft erscheint: als Vater etwa innerhalb des sozialen Gebildes
«Familie», als Arzt in einer Gemeinde, als Ratsmitglied in einem Parla-
ment. Zu jeder dieser Rollen — der biologisch bestimmten Primérrolle des
Vaters, der arbeitsteilig funktionalen Berufsrolle des Arztes, der politischen
Reprisentationsrolle des Ratsmitglieds — gehéren ganz bestimmte Verhaltens-
weisen und Formen des Handelns, die nun aber nicht der Entscheidungs-
willkiir des Rollentragers allein iiberlassen bleiben, sondern die zu einem
gewissen, je nach Rollenart variablen Grad von Verhaltensvorschriften,
Normen oder Erwartungen der Gesellschaft und ihrer Mitglieder bestimmt
sind. Vom Arzt erwartet die Gesellschaft, dass er Kranke heile, vom Fami-
lienvater, dass er fiir seine Kinder sorge, vom Ratsmitglied, dass es die Be-
lange seiner Wahler wirkungsvoll vertrete. In ganz dhnlicher Weise versucht
der von mir zitierte Politiker die Rolle des Schriftstellers in der Gesell-
schaft zu bestimmen, indem er eine ganze Reihe von Erwartungen formu-
liert, die er in bezug auf das Verhalten und Handeln des Schriftstellers
hegt. Betrachten wir diese Rollenerwartungen genauer: Der Schriftsteller soll
tberhaupt einmal auf gesellschaftliche Vorgénge reagieren und sich ihnen
gegeniiber nicht indifferent verhalten, ohne sich allerdings direkt zu en-
gagieren, er soll «die mogliche Sinnhaftigkeit unseres Tuns auslegen», er
soll Werke schaffen, welche «die ganze Fiille des Seins und alles Seiende
umfangen», in denen «das Bleibende in der Zeit» erscheint, «das Leichte
und das Schwere, das was schicksalshaft und was gewollt, was verstidndlich
und was schwer zu begreifen» sei. Auffallend an diesen Rollenerwartungen
ist ihre diffuse Unbestimmtheit. Sie sind derart vage und weitgreifend
formuliert, dass es fiir den Schriftsteller schwer hilt, aus ihnen Orien-
tierungshilfen fiir sein konkretes soziales Rollenverhalten als Schriftsteller
zu gewinnen. Wie kann er etwa aus der Anweisung, «die mogliche Sinn-
haftigkeit des Tuns auszulegen», oder «die ganze Fiille des Seins» in seinen
Werken zu umfangen, einen Roman oder ein Drama konzipieren? Die ein-
zige prazisere Forderung — jene nach politischen Romanen, die Staat und
Gesellschaft den Spiegel vorhalten — ist deshalb fragwiirdig und zweifel-
haft als handlungssteuernde Rollenerwartung, weil sie leicht mit der For-
derung kollidiert, der Schriftsteller solle auf gesellschaftliche Vorginge
zwar reagieren, aber nicht «sich engagieren», nicht auf Aktion und Ver-
dnderung ausgehen. Ist der Spiegel, den sich hier der Politiker vom Schrift-
steller wiinscht, nicht vollkommen perspektivios und ohne Fokus, ein



LESEN UND HANDELN 321

glattes, flaches Konterfei, so besteht die Gefahr eines Intrarollenkonfliktes,
eines Konfliktes zwischen mehreren auf eine Rolle gerichteten Erwartungen,
hier der Erwartung nach allgemeinster Seinsdarstellung und Sinnauslegung
einerseits, der Erwartung nach politischen Romanen mit aktuellem Gesell-
schaftsbezug andererseits. Uberblicken wir unser Paradigma: Der Schrift-
steller wird zwar als Rollentrager in der Gesellschaft bezeichnet, aber der
Sozialpartner — hier der Politiker — vermag es nicht, die Rolle und damit
das Feld des sozial relevanten Verhaltens des Schriftstellers durch kon-
krete, prazise und widerspruchsfreie Erwartungen zu umreissen. Eine der-
artige Unschirfe und Ambivalenz in den Rollenerwartungen fiihrt zu jener
Form der sozialen Orientierungslosigkeit, die in der Soziologie seit Durk-
heim als Anomie bezeichnet wird. Ein Musterbeispiel der anomischen
Situation, in die sich der Schriftsteller gestellt sehen kann, liefert der fol-
gende Satz desselben Referenten: « Die Gesellschaft braucht die Kunst, auch
wenn zugegebenermassen in der Schweiz alles dafiir spricht, dass sie ihr kein
echtes Anliegen ist. Literatur ist kein selbstverstindlicher Bestandteil unseres
Daseins, ist im buchstiblichen Sinne nicht nétig, ist nicht Element der ge-
sellschaftlichen Szenerie.»

Die Gesellschaft braucht die Literatur, aber ndtig hat sie sie nicht —
ambivalenter kann man eine soziale Rolle wohl kaum mehr umschreiben.
Man wird vielleicht die Rede, auf die wir uns hier stiitzen, als Einzelurteil
eines Politikers in ihrer Beweiskraft einschranken wollen; aber gerade die
Tatsache, dass das hier umrissene Rollenbild von einem Pragmatiker des .
politischen Lebens her kommt, der auch anlidsslich von Kunst und Literatur
bei seinem niichternen Sinn bleibt und nicht in Festredenrhetorik verfillt,
lasst dieses Rollenbild vielleicht doch als recht typisch und reprédsentativ
erscheinen. Es lésst sich nicht bestreiten, dass es Schriftsteller gibt; aber ob
es die Schriftsteller- Rolle gibt als soziales Feld eines spezifischen Handlungs-
raumes, der durch gesellschaftliche Verhaltenserwartungen normativ um-
schrieben ist — dies lasst sich von unserm Paradigma her bereits be-
zweifeln. Man wirft des oftern den modernen Schriftstellern ihre Orien-
tierungslosigkeit vor. Doch darf man nicht vergessen: die anomische Orien-
tierungslosigkeit des Schriftstellers ist nur die Kehrseite der Erwartungs-
losigkeit der Gesellschaft, die nicht mehr imstande ist, dem Schriftsteller
Orientierungshilfen von mehr oder minder normativem Charakter zu geben
und ihm damit ein soziales Rollenfeld zuzuweisen. Wenden wir uns jedoch
von der Gesellschaft ab und dem Schriftsteller zu:

Eine vor etwa fiinf Jahren durchgefiihrte grossangelegte Enquéte unter
deutschen Autoren enthielt u. a. die Frage nach den Griinden und Mo-
tiven fiir ihre Autorentétigkeit2. Unter den «Freien Autoren», bei denen
am meisten «Schriftsteller» und «Dichter/Belletristen» im traditionellen



322 LESEN UND HANDELN

Sinn figurierten, gaben 38% wirtschaftliche und 6konomische Griinde an,
33% berufliche Griinde, 29% politisch-gesellschaftliche Griinde, 19%
schreiben, um andere zu unterhalten, 51% aus personlichem Bediirfnis.
Aufschlussreich ist es, dass nur 29% aus politisch/gesellschaftlichen Griin-
den heraus schreiben, wahrend 51% dies zur personlichen Bediirfnisbefriedi-
gung tun, und sogar nur 19%, um andere zu unterhalten. Die schrift-
stellerische Tatigkeit ist nach diesen Zahlen also weitgehend selbstbezogen
und nicht auf einen kollektivititsbezogenen Zweck ausgerichtet, wie dies
etwa noch das horazische «aut prodesse volunt aut delectare poetae» in-
sinuiert. Auch die Frage nach den politischen Interessengebieten bestitigt
das Bild der Selbstbezogenheit des Schriftstellers: nur die Halfte der Autoren
interessiert sich fiir das ihnen an sich noch am nichsten stehende gesell-
schaftspolitische Gebiet, die Kulturpolitik ; nur noch 49% interessieren sich
fur Bildungspolitik, 48% fiir Gesellschaftspolitik allgemein, 39% fiir Sozial-
politik, 34% fiir Aussenpolitik, 28% fiir Innenpolitik und 23% fiir Wirt-
schafts- und Finanzpolitik. In dieses Profil der relativ grossen Privatheit der
Schriftstellerexistenz fiigt sich ebenfalls zwanglos ein, dass 58% der befragten
Autoren, also mehr als die Halfte «ihren eigenen Angaben nach von nie-
mandem beeinflusst worden» sind, «sozusagen autark in der eigenen Mei-
nungsbildung und Weltanschauung» sind, und dass «knapp die Hélfte aller
Autoren sich von vornherein an gar keinem Publikum (orientiert), keine Ziel-
gruppen beim Schreiben vor sich (hat), an die sich der <soziale> oder ¢poli-
tische» Auftrag richten kénnte».

Das statistische Bild deutet auf einen Schriftstellertypus hin, der sein
Wirken weniger als sozialen Rollenauftrag und gesellschaftspolitisches Han-
deln denn als privates Verhalten aus seiner Personlichkeitsstruktur heraus
versteht.

Der statistische Durchschnittsbefund ldsst sich durch Einzelaussagen er-
ginzen. Auch da koénnen wir feststellen, dass selbst Autoren, die gerade
durch ihr gesellschaftspolitisches Engagement wiederholt von sich reden
machten, Motivation und Begriindung ihres Schreibens im Personlichen,
Privaten ansetzen. So Max Frisch in der Frage: «Was haben denn wir, das
reale Publikum und ich, miteinander zu schaffen?» Und in der Antwort auf
die Frage nach dem Grund seines Schreibens: « Um zu schreiben! Um die
Welt zu ertragen, um standzuhalten sich selbst, um am Leben zu bleiben3.»
Offentlichkeit als Partner? Max Frisch: «Offentlichkeit ist Einsamkeit
aussen! — in diesem Sinn: Ich habe meinen Partner, den erfundenen,
sonst niemand.» Privates, personliches Schreibbediirfnis, und dann «ein
lauterer unbekiimmerter Spieltrieb», «natiirliche Machlust», dies ist das
primére schriftstellerische Selbstverstindnis. Auch bei Heinrich Boll, der im
Gesprich «Drei Tage im Mérz» immer wieder das Spielerische, das Spielen



LESEN UND HANDELN 323

mit Stoffen und Formen als Antriebsfeder des Schreibens hervorhebt: «Was
mich vorldufig am Leben halt, das ist der ungeheure Spieltrieb, dieser unge-
heure Spass, den ich am Schreiben habe4.»

Schriftsteller und Gesellschaft, Literatur und Gesellschaft: dies der Gegen-
stand der Literatursoziologie. Aber macht es nicht ganz den Anschein, als
sei es um den Gegenstand dieser noch vor kurzer Zeit iiberaus hoch im
Kurse stehenden wissenschaftlichen Disziplin prekar bestellt? Scheint nicht
einerseits die Gesellschaft nicht imstande, dem Schriftsteller eine soziale
Rolle zuzuweisen und ein von ihm erwartetes Sozialverhalten zu formu-
lieren, wiahrend andererseits der Schriftsteller seine Tatigkeit primar aus den
Bedirfnissen seiner Personlichkeitsstruktur heraus begreift? Die Gesell-
schaft hat «im buchstidblichen Sinn» die Literatur «nicht notig», der
Schriftsteller braucht die Gesellschaft, das Publikum zur Motivation seines
Schaffens nicht: Was soll bei solcher Konstellation der Dinge eine Bezie-
hungswissenschaft wie die Literatursoziologie, wenn es ihr am konkreten
Gegenstand, namlich einer substantiellen Beziehung zwischen Schriftsteller
und Sozietdt zu mangeln scheint ?

Die Lage wird noch prekdrer, wenn wir eine methodische Zwischen-
iberlegung einschalten: Wir haben von der Schriftstellerrolle gesprochen
und von der Bedeutung des Gesellschaftlichen fiir das schriftstellerische
Wirken. Das heisst, wir haben das Phinomen Literatur dadurch zum
sozialen Phidnomen gemacht, dass wir den Schriftsteller in seiner gesell-
schaftlichen Verflochtenheit betrachteten, in einer Verflochtenheit allerdings,
die sich als dusserst locker herausstellte. Dieses Vorgehen ist typisch fiir die
Literatursoziologie, ja es markiert recht eigentlich deren Anfang. Man
pflegt den konservativen franzdsischen Edelmann Louis de Bonald als
Urahn der Literatursoziologie zu bezeichnen. Bei ihm finden wir erstmals
das Axiom, die literarischen Zustinde seien der getreuliche Ausdruck der
sozialen Verhiltnisse. Zu dieser Formulierung gelangt er iiber die Fest-
stellung, die Schriftsteller seien genauso abhingig von der Gesellschaft
wie andere Menschen, denn wie sollte auch «dieses Privileg der Unab-
hingigkeit bestehen bei Menschen, die allen Bediirfnissen, allen Leiden-
schaften und allen Irrtiimern unterworfen sind?». Und wenn die Schrift-
steller unter den Gesetzmaissigkeiten ihrer Gesellschaft stehen, wie sollten da
ihre Werke anderes als Ausdruck ebendieser Gesellschaft sein ? Entsprechend
diesem Modell geht die Literatursoziologie methodisch so vor, dass sie das
literarische Werk als Manifestation des Schriftstellers und diesen als Ex-
ponenten der Gesellschaft nimmt und dann {iber das Mittelglied «Schrift-
steller» von der Gesellschaft auf die Literatur schliesst — kurz schliesst,
miissen wir wohl eher sagen, denn Schriftsteller und Werk als vertausch-
bare Grdssen und Identititen zu behandeln, setzt denn doch einige Pra-



324 LESEN UND HANDELN

missen voraus, die sich als recht fragwiirdig herausgestellt haben diirften.
Nach wie vor arbeitet aber eine bestimmte Literatursoziologie, die sich als
streng empirische versteht, nach diesem Modell, wenn sie es als ihr Ziel
sicht, «im Rahmen der Beziehungen zwischen Literatur und Gesellschaft
einmal die sozialen Umstinde herauszufinden, in denen der Schriftsteller
arbeitet, da diese es sind, die die literarischen Formen bestimmen und
die Wahl seiner Themen konditionieren, und zum anderen die Wir-
kungen dieser Formen und Themen auf die Leserschaft und deren Be-
schaftigung mit denselben®». Das literarische Phinomen wird reduziert auf
die Person des Schriftstellers und seine soziale Position und auf die Person
des Lesers und dessen soziale Stellung, das literarische Werk selbst
erscheint im methodischen Horizont solcher Literatursoziologie iiber-
haupt nicht, oder lediglich in reduktionistischer Form aufgrund einer
perdBoos eis dAAO yévos, eines indiskriminativen Gattungsiiberganges vom
Schriftsteller auf sein Werk. Tatsichlich filtert diese Art von Literatur-
soziologie einen wesentlichen Bestandteil des literarischen Phidnomens,
namlich seinen #sthetischen Charakter, methodisch voéllig aus. So meint
ein Vertreter dieser Richtung: «Asthetische, stilistische, formalistische oder
strukturelle Werte des literarischen Werkes sind (...) fiir den Soziologen
von keinerlei Bedeutung: sie bleiben ausserhalb der Betrachtung. Ja, eine
empirische Literatursoziologie besteht gar darauf, die krasse Vermengung
von Asthetischem und Sozialem, das sich als Bewertungsmodell aufdriingt,
von der Hand zu weisen. Kundgebungen einer dsthetischen Ideologie — ... -
miissen aus dem Wege geschafft werden, um die soziale Wirklichkeit klar
sehen zu konnen. Erst dann wird man Funktionen und Wirkekreise er-
kennen kénnen 5. »

Dass wir Literatur noch keineswegs als soziales Phinomen begriffen
haben, wenn wir den Schriftsteller in seiner sozialen Verflochtenheit und
allfalligen 6konomischen Determiniertheit erfasst haben, darauf macht Karl
Marx aufmerksam, der ja noch ein echter «litteratus» war und beispiels-
weise die griechischen Klassiker wiederholt in der Originalsprache las. In
der Einleitung zur Kritik der politischen Okonomie, einem Vorentwurf zum
Kapital, finden wir die inzwischen berithmt gewordenen Sitze: «Aber die
Schwierigkeit liegt nicht darin zu verstehen, dass griechische Kunst und
Epos an gewisse gesellschaftliche Entwicklungsformen gekniipft sind. Die
Schwierigkeit ist, dass sie fiir uns noch Kunstgenuss gewdhren und in ge-
wisser Beziehung als Norm und unerreichbare Muster gelten?.» Dieser
Satz, dem sich jede ernstzunehmende marxistische Literaturkritik zu stellen
hat, hilt die Erfahrung fest, dass im gelungenen Kunstwerk offensichtlich
mehr steckt, als durch seinen Widerspiegelungscharakter bestimmter histo-
rischer sozio-6konomischer Verhiltnisse erfasst werden kann. Ginge nur



LESEN UND HANDELN 325

diese Widerspiegelungsfunktion ins Kunstwerk ein, konnte uns allenfalls ein
Erkenntnisinteresse zur Beschaftigung mit ihm verleiten. Nun ist es aber
mehr als blosses Erkenntnisinteresse, das mich an der Antigone des Sopho-
kles oder an Shakespeares Hamlet fesselt, denn dieses Erkenntnisinteresse
kann nie anders denn historisch sein, wiahrend das Interesse, das die Anti-
gone oder der Hamlet in mir erwecken, ein eigentiimlich unmittelbares,
aktuelles ist. Die Tatsache, dass das eine Stiick vor rund 2400, das andere
vor 375 Jahren entstanden ist, erscheint irrelevant und tritt zuriick vor dem
Bewusstsein, direkt vom Text affiziert zu werden und in ein Sinngefiige
eigener Art direkt miteinbezogen zu sein.

Ziehen wir eine vorlaufige Bilanz: Es ist naheliegend und scheint das
Einfachste, wenn ich die Frage nach der Literatur als einem sozialen
Phdnomen dadurch angehe, dass ich nach der sozialen Rolle des Schrift-
stellers frage und diese Rolle untersuche. Die erste Schwierigkeit taucht
dann auf, wenn ich entdecke, dass sich diese soziale Rolle kaum defi-
nieren ldsst, wobei die Definitionsschwierigkeit nicht auf ein mangelhaftes
wissenschaftliches Instrumentarium der Sozialwissenschaften zuriickzufiih-
ren ist, sondern darauf, dass die Gesellschaft selbst die Schriftsteller-
rolle zu definieren unterlasst® und nur hochst vage Vorstellungen und Er-
wartungen hegt, wozu ein Schriftsteller in der Gesellschaft taugen soll.
Weichen wir diesen Schwierigkeiten aus, indem wir uns in ferner zuriick-
liegende Zeiten begeben, wo der Schriftsteller tatsdchlich noch eng in seine
Gesellschaft eingebettet erscheint, als Kind seiner Zeit und seines sozio-
O6konomischen Systems, wo denn auch sein Werk als typisches Produkt
und Abbild dieses sozio-6konomischen Systems gedeutet werden kénnte —
wir lassen es dahingestellt, wie weit dabei optische Tauschungen der histo-
rischen Perspektive mit im Spiele sein mogen —, da taucht schon die nichste
Schwierigkeit auf, dass solche Werke, die ihre soziale Funktion mit dem
Untergang des ihnen zugehorigen Sozialsystems ldngst eingebiisst haben
sollten, auf uns Nachgeborene in einer Art und Weise wirken, die keines-
wegs bloss durch das historische Interesse erklarbar ist. Wir konnten nun
natiirlich den Spiess umdrehen und den Leser Karl Marx, der da noch im
19. Jahrhundert in der griechischen Literatur ein unerreichbares Muster
erblickt, das ihm Kunstgenuss gewahrt, auf seinen eigenen sozialen Hinter-
grund befragen und derart das Soziale an der Literatur in der sozialen
Gebundenheit des Lesers, seiner Klassenherkunft, seinen Sozialisationsbedin-
gungen verankern. Eine «Soziologie der literarischen Geschmacksbildung 9»
kdme dabei heraus, die in ihren letzten Konsequenzen aber immer auf den
Grundsatz hinausliefe, literarisches Kunstwerk oder auch sein Gegenteil,
Kitsch, sei jene Literatur, die eine bestimmte soziale Schicht oder soziale
Gruppe fiir ein solches — ein Kunstwerk eben oder Kitsch — halt10.



326 LESEN UND HANDELN

Ob wir nun aber Regress auf den Schriftsteller und den ihn bedin-
genden sozio-Okonomischen Kontext nehmen, oder auf den Leser und die
seinen Geschmack und seine Lesegewohnheiten konditionierenden Sozial-
faktoren, wir erfassen damit die Literatur als soziales Phinomen nur mittel-
bar, iiber die Art und Weise, wie ein literarischer Text selbst als asthe-
tisches Gebilde im sozialen Handlungsraum erscheint, erfahren wir dabei
nichts.

Echte Soziologie der Literatur betreiben wir aber erst dann, wenn wir
auch das literarische Werk in den sozialen Handlungsraum miteinbezogen
haben, und zwar nicht in seiner Abbildfunktion, sondern in seiner Hand-
lungsfunktion, das heisst als etwas, das uns direkt und unmittelbar affi-
ziert ganz ungeachtet der Tatsache, dass es sich um ein Produkt des klas-
sischen Griechenland oder des elisabethanischen England handelt. Was
heisst dies?

Ich lese einen Roman, Gedichte, ein Drama. Dass ich lese und nicht
etwa arbeite, oder mich mit Freunden treffe, ist ein sozialer Tatbestand,
auch wenn es auf den ersten Blick hin scheint, als verhalte ich mich mit
meinem Lesen gerade unsozial, da ich auf personliche Interaktion ver-
zichte. Aber wir miissen uns von der Vorstellung befreien, als sei nur der
unmittelbare, direkte Kontakt mit Personen oder Institutionen ein soziales
Verhalten. Indem ich lese, begegne ich im gelesenen Text einer Wirklich-
keit, die eine von Menschen geschaffene Wirklichkeit ist und nicht Natur,
mithin verhalte ich mich einer sozialen Wirklichkeit gegeniiber!l. Es ist
daher unsere Aufgabe, dieses lesende Verhalten als soziales Verhalten auf
seine Mechanismen hin zu untersuchen, wobei wir nicht bei der Feststellung
schon stehen bleiben diirfen, es sei ein passives, kontemplatives Verhalten.

Mein Leseverhalten ist einerseits gepragt von meiner Einstellung, meinen
Erwartungen literarischen Texten gegeniiber, andererseits vom Charakter
des von mir gelesenen Textes. Betrachten wir den Charakter dieses Textes
etwas genauer, wobei wir noch prézisieren wollen, dass wir unser Augenmerk
auf literarische Texte im engern Sinne richten, also auf das, was man
«schone Literatur», «Belletristik» oder «fiktionale Literatur» nennt! Das
Gegeniiber, dem ich lesend im Text begegne, ist eine erfundene Ge-
schichte, eine illusionire, fiktive Wirklichkeit, kurz: eine Welt des Scheins.
Voreilig kénnten wir daraus schliessen, mein Leseverhalten sei eine defi-
ziente Form des Sozialverhaltens, Flucht aus der vielleicht widerwartigen
sozialen Realitdt in eine Scheinwirklichkeit des Schénen und Gelungenen,
Eskapismus, wie man es nennen horte, eine «Vertauschung der platten
mit der liberschwenglichen Misérel2», wie es F. Engels bezeichnete. Die
Liste derer, welche die Dichtung wegen ihres «zusammengedichteten»
Scheincharakters verurteilten, ist lang, angefangen bei Plato, der sie deshalb



LESEN UND HANDELN 327

aus seinem «Staat» verbannte, bis zu den vielen, die den Umgang mit
Dichtung als ein Sozialverhalten der «Schongeisterei» oder des «Astheti-
zismus» abtun. Wir wollen hier jedoch versuchen, dem dsthetischen Schein
mehr als solche negativen Bestimmungen abzugewinnen, und folgen dabei
kurz F. Schiller, der wohl als erster die soziale Relevanz des dsthetischen
Scheins herausgestellt hat. In den Briefen « Uber die dsthetische Erziechung
des Menschen» lesen wir: «Die hochste Stupiditdt und der hochste Ver-
stand haben darin eine gewisse Affinitdt miteinander, dass beide nur das
Reelle suchen und fiir den blossen Schein gidnzlich unempfindlich sind.
Nur durch die unmittelbare Gegenwart eines Objekts in den Sinnen wird
jene (die hochste Stupiditdt) aus ihrer Ruhe gerissen, und nur durch Zu-
riickfithrung seiner Begriffe auf Tatsachen der Erfahrung wird der letztere
(der hochste Verstand) zur Ruhe gebracht; mit einem Wort, die Dummbheit
kann sich nicht iiber die Wirklichkeit erheben und der Verstand nicht unter
der Wahrheit stehen bleiben. Insofern also das Bediirfnis der Realitit und
die Anhénglichkeit an das Wirkliche blosse Folgen des Mangels sind, ist
die Gleichgiiltigkeit gegen Realitit und das Interesse am Schein eine wahre
Erweiterung der Menschheit und ein entschiedener Schritt zur Kultur!3.»
Ein Schritt zur Kultur ist das Interesse am Schein deshalb, weil es von einer
aussern und innern Freiheit des Menschen zeugt, und Freiheit heisst fiir
Schiller hier: Selbsttatigkeit. Er driickt es so aus: «Die Realitdat der Dinge
ist ihr (der Dinge) Werk; der Schein der Dinge ist des Menschen Werk,
und ein Gemiit, das sich am Scheine weidet, ergotzt sich schon nicht mehr
an dem, was es empfangt, sondern an dem, was es tut.» Der Umgang mit
der erdichteten Scheinwelt fiktionaler Texte ist nach Schiller gerade nicht ein
passives, reaktives Verhalten, sondern ein aktives, selbsttitiges Verhalten.
Zur Explikation dieses wohl nicht ganz selbstverstindlichen Gedankens
von Schiller, wonach wir uns im Umgang mit der Welt des schonen Scheins
titig verhalten, greifen wir auf Roman Ingardens Phidnomenologie des
Kunstwerks zuriick:

«Das literarische Werk, und insbesondere das literarische Kunstwerk,
ist» — nach Ingarden - «ein schematisches Gebilde. Mindestens einige seiner
Schichten (...) enthalten in sich eine Reihe von <Unbestimmtheitsstellen>.
Eine solche Stelle zeigt sich iiberall dort, wo man aufgrund der im Werk
auftretenden Sédtze von einem bestimmten Gegenstand (oder von einer ge-
genstandlichen Situation) nicht sagen kann, ob er eine bestimmte Eigen-
schaft besitzt oder nicht14.» Schematisches Gebilde mit sogenannten «Un-
bestimmtheits-» oder «Leerstellen» ist das Kunstwerk gerade wegen seines
Schein charakters. Es besteht ja aus einer bestimmten Anzahl von Wortern
und Satzen; das heisst aus Zeichen und Zeichensystemen, mit denen eine
fiktive Welt geschaffen und umschrieben wird. Die Anzahl der Zeichen ist



328 LESEN UND HANDELN

begrenzt, die fiktive Welt dagegen erweckt den Anschein der durchgehend
determinierten Kontingenz, zu deren Beschreibung eine unendliche Anzahl
von Zeichen gebraucht wiirde. Daher ergeben sich notwendigerweise unbe-
stimmte Stellen, «weisse Flecken» in der Textur eines Werkes.

Sie alle kennen den Erlkénig von Goethe. Die Ballade setzt ein mit der
Frage «Wer reitet so spat durch Nacht und Wind ?». Was da zuerst unbe-
stimmt als schwer wahrnehmbares Schemen durch die Nacht geistert, ein
Irgendwer, wird vom Dichter gleich in der nichsten Zeile konkretisiert und
naher bestimmt: «Es ist der Vater mit seinem Kind.» Mehr erfahren wir
allerdings nicht. Woher Vater und Kind kommen, wird nicht gesagt; wohin
sie reiten, horen wir erst in der zweitletzten Zeile; bis dann bleibt auch das
Ziel unbestimmt; warum sie spat nachts durch die Gegend reiten, bleibt
ungesagt. Das Reittempo wird nicht nidher gekennzeichnet, allerdings sug-
gerieren Metrum und Rhythmus einen leichten Trab. Aussehen, Alter,
Kleidung von Vater-und Sohn werden nicht prazisiert. Im Text sind also
gewisse Dinge vorgegeben, praskribiert — zum Beispiel dass das Kind ein
Knabe ist und nicht ein Madchen —, andere Dinge bleiben unbestimmt,
bilden im Text eben sogenannte Unbestimmtheitsstellen. Aber diese Unbe-
stimmtheitsstellen bleiben nicht unbestimmt, denn hier setzt nundasaktive Ver-
halten des Lesers ein, jene Selbsttétigkeit, von der Schiller spricht, bei der
das schematische Textgebilde vom Leser naher konkretisiert wird. Vater
und Sohn werden mit bestimmten Ziigen versehen, vielleicht mit bestimmten
Kleidern ausgestattet, erhalten ein bestimmtes Alter, dem néchtlichen Ritt
wird ein bestimmter Grund unterschoben usw., denn am Ende entfaltet
sich ja vor uns eine dramatische Szene von hdchster Lebendigkeit, in der
alles plastisch greifbar erscheint. Der Lesevorgang konstituiert sich also
aus zwei Faktoren: 1. aus der schematischen Zeichenstruktur des Textes mit
ihren Unbestimmtheitsstellen; 2. aus der Konkretisation des schematischen
Gebildes durch den Leser. Als schematisches Gebilde enthélt der Text be-
stimmte vorgeschriebene Elemente — in unserm Beispiel das Geschlecht und
die Familienbeziehung der beiden Protagonisten: es sind Vater und Sohn,
nicht Vater und Tochter — man spricht daher von der Prdskription im Lese-
vorgang. Die Konkretisation des Textes, die Erfiillung der Leerstellen mit
durchgehender Kontingenz nennt man, da sie eine selbsttatige Leistung des
Lesers ist, Performanz15. Wir konnen nun damit das Leseverhalten genauer
beschreiben: es spielt sich als Konkretisationsvorgang im Kraftfeld von
textueller Praskription und Performanz des Lesers ab. Prédskription und Per-
formanz sind aber nicht fixe Grossen, sondern wechselseitig abhingige
Variablen. Kehren wir zur Veranschaulichung zuriick zum Erlkonig: Wir
stellten schon fest, dass die Ballade iiber den Grund und Zweck des spiten
Ritts von Vater und Sohn nichts aussagt; es fehlt eine entsprechende Pri-



LESEN UND HANDELN 329

skription vom Text her. Die Konkretisation der Frage nach dem Warum
des Ritts bleibt also der Performanz des Lesers iiberlassen. Und als Kinder
eines wissenschaftlichen Zeitalters sind wir um eine Konkretisation des
Sachverhalts nicht verlegen: der Knabe ist schwer krank, der Vater war wohl
mit ihm beim Arzt und reitet nun, von der Nacht iiberrascht, eilig heim.
Unterwegs erliegt der Knabe seiner Krankheit. Diese Konkretisation des
Wozu und Warum, des Woher und Wohin erfasst auch gleich noch bequem
das storende Gespenst, den Erlkonig: Es ist eine Phantasieerscheinung des
in hohen Fiebern delirierenden Knaben. Damit hétten wir eine respek-
table Leseleistung vollbracht: einen etwas wirren, unvollstindigen und un-
glaubwiirdigen Geschehensablauf hitten wir auf eine rational durchkon-
struierte, wissenschaftlich-medizinisch begriindete Begebenheit hin konkreti-
siert. Performanz des szientifischen Denkens!

Aber halt! War diese Performanz die dem Text gegeniiber adidquate?
Gibt uns der Text nicht gerade Anweisungen, Praskriptionen, mit einer wis-
senschaftlich-rationalen Haltung vorsichtig zu sein, nicht allzusehr auf Ver-
standesleistung zu bauen ? Beachten wir doch den Vater genauer! Verhilt er
sich nicht in der Ballade genau gleich, wie wir uns dem Balladengeschehen
gegeniiber verhalten haben: rational-naturwissenschaftlich? Wo der Knabe
den Erlkonig sieht, sieht er einen Nebelstreif; wo der Knabe den Erlkonig
sprechen hort, hort er den Wind in diirren Blittern sduseln; wo der Knabe
des Erlkonigs Tochter erblickt, sieht es der Vater genau: «Es scheinen die
alten Weiden so grau.» Und was tut der Vater schliesslich nach soviel
rationaler Wirklichkeitsdeutung? Ihm

«...grauset’s, er reitet geschwind,

Er hdlt in Armen das dchzende Kind,

Erreicht den Hof mit Miih und Not ;

In seinen Armen das Kind war tot.»

Hochmut und Fall der rationalen Intelligenz, des Vaters sowohl als auch
unseres Leseverhaltens, eine kligliche Performanz dem Text gegeniiber?
Der Text fordert von uns offensichtlich ein anderes Leseverhalten als das von
uns eingeschlagene der naturwissenschaftlich-kausalen Durchrationalisie-
rung einer gegebenen Situation. Aber sollen wir die Ballade etwa wortlich
nehmen? Wortlich nehmen hiesse uns peinlich genau an das textlich Vor-
gegebene, die schematischen Praskriptionen halten. Es hiesse den Erlkonig
als Erlkonig nehmen — wobei dieser sich allerdings nach einem Blick in den
Kommentar als verballhornter danischer «ellerkonge», ein Elfenkdnig, ent-
puppte und damit viel von seiner Unheimlichkeit als Baumdamon des
diistern Sumpfgestrauchs, der gedrungen geduckten schwarz-grauen Erle
verlore. Wortlich nehmen hiesse den mordenden Zugriff dieses Erlkonigs fiir
die Todesursache des Knaben halten? Wire diese Haltung dem Text ge-



330 LESEN UND HANDELN

geniiber das richtige Leseverhalten? Auch dies wohl kaum. Zu zahlreich
sind die praskriptiven Winke im Text, die auch eine solche Haltung des
emotional-affektiven Erschauerns und Entsetzens vor dem unerkldrbar
Déamonischen als inaddquat auswiesen. Ist da nicht schon die Eingangs-
frage «Wer reitet so spat durch Nacht und Wind ?», die auf das Vor-
handensein eines Erzidhlers hindeutet, eines Erzahlers von der Art des
Bankelsdngers, der einem geniisslich entsetzten Zuhdrerkreis blutriinstige
Moritaten und Schauerballaden zum Besten gibt ? So wire denn vielleicht ein
leicht ironisches Spiel die in der Textstruktur angelegte praskriptive Hal-
tung. Ironisches Spiel mit einer nicht ganz stubenreinen literarischen Gat-
tung, eben der Ballade, die eine etwas bedenkliche Neigung zum in jeder
Hinsicht Exzeptionellen, zum entsetzlich Abgriindigen wie zum schrecklich
Uberwirklichen, zu den Emotionen des Heldischen wie zu den Affekten des
Triebhaften, kurz: zum Irrationalen schlechthin bezeugt. Ironische Distanz
aber auch gegeniiber einer Haltung, welche die Natur zum rational « Natiir-
lichen» degradierte und in die eindimensionale Geradlinigkeit des kausal
Erklarbaren uiberfithrte. Ein Blick auf die historische Situation, in der die
Ballade entstand, bestdtigte wohl die Angemessenheit einer solchen leicht
ironisch distanzierten spielerisch ausbalancierten Lesehaltung. Doch kehren
wir zum Ausgangspunkt unseres Paradigmas zuriick, bevor wir uns in der
Literarhistorie verlieren! '

Unsere Frage gilt dem Leseverhalten, das wir als Konkretisations-
vorgang im Kraftfeld von textueller Praskription und Performanz des
Lesers bezeichneten. Das Paradigma des Erlkonigs erlaubt nun weitere
Prézisierungen: Die Konkretisation eines Textes ist nicht dem willkiirlichen
Belieben des Lesers iiberlassen. Stattet er zum Beispiel im Text angelegte
Unbestimmtheitsstellen mit Bestimmtheiten aus, obwohl sie besser leer, unbe-
stimmt blieben, so wie wir im ersten Ansatz den Knaben als fieberkranken
Knaben niher bestimmten und den Erlkonig als Phantasieerscheinung deter-
minierten, so schiesst die Performanz des Lesers hier in der Konkretisation
iibers Ziel hinaus und gerat in Konflikt mit andern praskriptiven Ele-
menten des Textes. Hilt sich der Leser dagegen dngstlich — und das heisst
hier: wortlich — an die textuellen Praskriptionen, so wie wir im zweiten
Ansatz die Ballade zum «Nennwert» als Gespenster-Moritat lasen, so
bleibt die Performanz des Lesers hinter den Anforderungen des Textes
zuriick, da er gewisse Unbestimmtheitsstellen zu konkretisieren unterldsst.
Diese beiden defizienten Verhaltensweisen der Uber- und Unter-Performanz
entsprechen im {iibrigen recht genau der von Schiller erwédhnten hdchsten
Stupiditit und dem hochsten Verstand, die beide mit dem #sthetischen
Schein nichts anzufangen vermdgen: die hochste Stupiditdt entspricht der
Unterperformanz des Lesers, der den Text wortlich nimmt und den Erlkénig



LESEN UND HANDELN 331

als reelle Wirklichkeit auffasst, der hochste Verstand war am Werk, da wir
den Text auf die kontingent durchkonstruierte Wahrheit eines empirischen
Krankenfalls konkretisierten. Als addquate Haltung erschien uns anstelle
dieser defizienten Verhaltensweisen eine leicht ironische Spielhaltung, in der
sich Performanz und Préskription in Schwebe halten, wo der Text als dsthe-
tischer Schein, als schematisches Gebilde mit Unbestimmtheitsstellen, sozu-
sagen als durchlécherte Wirklichkeit, erhalten bleibt.

Die Literatur ist eine Abstraktion und ebenso ist es die relationale Aus-
sage: Literatur sei Ausdruck der Gesellschaft; Literatur tritt in den gesell-
schaftlichen Raum nur ein als gelesene oder vorgetragene Literatur; was
sozial relevant ist, ist daher im Leseverhalten konkretisierte und damit
aktualisierte Literatur. Wir haben dieses Leseverhalten zu strukturieren ver-
sucht und als Konkretisationsvorgang eines schematischen Gebildes im
Handlungsgefiige von Praskription und Performanz charakterisiert. Die
Struktur dieses Verhaltens unterscheidet sich nun nicht grundsétzlich von
irgendeinem sozialen Verhalten. Jedes soziale Handeln findet in einer be-
stimmten, vorgegebenen Situation statt, sei diese Situation nun dadurch ge-
kennzeichnet, dass sich der Handelnde einer Person, einer Gruppe, einer In-
stitution oder auch einem kulturellen Phanomen, einer Glaubensidee oder
einer politischen Ideologie gegeniiberfindet. Die Vorgegebenheit der Situa-
tion bedeutet, dass bestimmte Elemente des Handelns notwendigerweise
nach den Erfordernissen der Situation ablaufen, seien diese situativen Er-
fordernisse nun durch gesetzliche Normen, Vorschriften oder auch nur durch
gewohnheitsmissige Erwartungen fixiert. Andere Elemente des Handelns in
einer bestimmten Situation sind der Willkiir des Handelnden iiberlassen.
Jedes soziale Handeln spielt sich also im Kraftfeld von situativer Pra-
skription und Performanz, von vorgegebenen Verhaltensnormen und Ich-
Leistungen des Handelnden ab. In diesem Sinne ist auch jede soziale
Situation ein schematisches Gebilde, in dem eine Anzahl Elemente fixiert,
andere als Leerstellen offen stehen und damit der Gestaltung durch den
Handelnden iiberlassen bleiben. Von der Struktur des Verhaltensprozesses
her betrachtet ergibt sich also kein qualitativer Sprung im Ubergang von
einer sozialen Interaktion zu einer kommunikativen Interaktion im Lese-
vorgang.

Aber ein eminenter Unterschied zwischen dem Leseverhalten und dem
«echten» Sozialverhalten scheint denn doch zu bestehen: ich kann mich
dem situativen Kontext meines Handelns als Leser jederzeit entziehen, indem
ich das Buch zuschlage; aus dem Kontext der Gesellschaft ldsst es sich so
leicht nicht entwischen: Lesen ist Spiel, gesellschaftliches Handeln ist
Schicksal. Doch auch hier miissen wir genauer differenzieren: Natiirlich
kann ich mich zum Beispiel dem situativen Kontext meines Handelns als



332 LESEN UND HANDELN

Ehemann nicht so leicht entziehen, wie ich ein Buch zuschlage ; aber immerhin
gibt es die Scheidungsmdoglichkeit. Auch aus dem Kontext meines Han-
delns als Berufstatiger entferne ich mich nicht so ohne weiteres; aber immer-
hin gibt es die Kiindigungsmdéglichkeit. Und wenn mir die Rituale einer
Abendgesellschaft nicht genehm sind, verabschiede ich mich eben mit An-
stand. Zwangscharakter, Unentrinnbarkeit und Folgenhaftigkeit bestimmter
Handlungsvorgidnge sind auch im Bereich personeller oder institutioneller
Interaktionen durch fliessende Uberginge gekennzeichnet und kénnen da-
her nicht als Mittel dienen, das Leseverhalten von allen andern Formen
des Sozialverhaltens eindeutig abzugrenzen. Daher ist es auch nicht so
sehr entscheidend, ob wir dem Leseverhalten lediglich Modellcharakter
eines spielerisch-unverbindlichen Einiibens in soziale Handlungsformen zu-
gestehen, oder ob wir es als reales Sozialverhalten betrachten. Jeder, der
schon eine Nacht hindurchlas — von einer Lektiire in Bann geschlagen —
hat den Zwangscharakter eines Lesevorgangs erlebt, und um auf die mog-
liche Folgenhaftigkeit literarischer Interaktion aufmerksam zu machen,
miisste man nicht einmal gleich das Wertherfieber oder Onkel-Toms-Hiitte
herbeizitieren. Wenn daher der von uns eingangs erwahnte Politiker «Aktion
und Verdnderung» aus den Rollenfunktionen der Literatur ausklammert,
so ist dies eine eigentiimliche, verarmende Einschrankung des literarischen
Phanomens. Denn Schreiben und Lesen sind als solches soziale Aktion
und nicht einfach einsame, kontemplative Individualakte. Desgleichen wol-
len wir zwar nicht von jedem Buch verlangen, dass es die Welt ver-
dndere, aber dass Literatur nichts verindern solle, wire doch wohl eine
Bankrott-Erkladrung unserer Kultur.

«Das wirklich Soziale (...) in der Literatur ist: die Form», schrieb der
junge Georg Lukdcs im Jahre 1909. Wir mochten den Satz abwandeln:
Das wirklich Soziale in der Literatur ist der dsthetische Schein, denn gerade
der asthetische Schein gestattet es dem Leser, einem Text gegeniiber eine
Haltung einzunehmen, die den Verhaltensstrukturen in einer sozialen Inter-
aktion entspricht, und dadurch Literatur in ein soziales Relevanzfeld hin-
einzutragen.

122, 123. — ¢Ibid. 81. - 7Karl Marx,
Friedrich Engels, Werke. Hg. v. Institut f.

1Leo Schirmann, in: Welt im Wort, 1
(1974), 2-5. — 2K. Fohrbeck. A Wiesand,

Der Autorenreport (Hamburg, Rowohlt,
1972). - 3Max Frisch, Offentlichkeit als
Partner (Frankfurt, Suhrkamp, 1967), 57. —
4H. Boll, Ch. Linder, Drei Tage im Mirz
(Koln, Kiepenheuer, 1975), 19, 41, 50, 72,
81. — 5Alphons Silbermann, Empirische
Kunstsoziologie (Stuttgart, Enke. 1973),

Marxismus-Leninismus beim ZK der SED
(Berlin, 1961), Bd. 13, 642. — 8Vgl. H. P.
Thurn, «Berufsrolle Kiinstler», Kolner
Zeitschrift fur Soziologie u. Sozialpsycho-
logie 25 (1973). Dieter Claessens, Rolle und
Macht (Miinchen, Juventa, 21970), 55. —
9Levin L. Schiicking (Miinchen, 1923). -



LESEN UND HANDELN 333

10Vgl. dazu Helmut Kreuzer, «Triviallite-
ratur als Forschungsproblem», Dt. Viertel-
jahrsschr. f. Litwiss. u. Geistesgesch. 41
(1967), 173-191. - 11Vgl. Georges Poulet,
«Phenomenology of Reading», in New
Literary History I (1969), 59. — 12F, En-
gels, in: Deutsch-Briisseler Zeitung Nr. 95,

28. Nov. 1847, MEGA I, 6, S. 57. — 13F.
Schiller, Uber die dsthetische Erziehung des
Menschen in einer Reihe von Briefen, 26.
Brief. - 14Roman Ingarden, Vom Erkennen
des literarischen Kunstwerks (Tiibingen,
Mohr, 1968). — 15Wolfgang Iser, « Die Ap-
pellstruktur der Texte» (Konstanz, 41974).

Zeitschrift fir internationale Politik
Begriindet von Wilhelm Cornides

Aus dem Inhalt der letzten Folgen:

Wolfgang Wagner
Klaus Otto Nass

Walter Schiitze
Peter J. Katzenstein

Karl Markus Kreis

Wunsch kostenlos.

D-53 Bonn, Stockenstrasse 1-5

EUROPA-ARCHIV

Die im 31. Jahrgang erscheinende Zeitschrift der Deutschen Gesellschaft fiir
Auswidrtige Politik enthdlt neben Beitrdgen und Berichten eine ausfiihrliche
Dokumentation, eine annotierte Bibliographie zu Fragen der internationalen
Politik sowie eine Chronologie des politischen Geschehens.

Kommunisten im westlichen Blindnis?

Die Rolle der Bundesrepublik Deutschland in der
Europaischen Gemeinschaft

Maoglichkeiten und Grenzen der westeuropéischen
Riistungszusammenarbeit

Die Stellung der Bundesrepublik Deutschland in der
amerikanischen Aussenpolitik

Der internationale Terrorismus

Preis fiir das Jahresabonnement (24 Folgen einschliesslich ausfiihrlichem
Sach- und Personenregister): DM 115.- zuzlglich Porto. Probehefte auf

Verlag fiir Internationale Politik GmbH




	Lesen und Handeln : der ästhetische Schein als soziale Wirklichkeit

