
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 4

Artikel: Lesen und Handeln : der ästhetische Schein als soziale Wirklichkeit

Autor: Böhler, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Böhler

Lesen und Handeln

Der ästhetische Schein als soziale Wirklichkeit

Vor etwas mehr als einem Jahr sprach ein prominenter Politiker an der
Jahresversammlung des Schweizer. Schriftstellerverbandes. Sein Thema
lautete: «Politiker und Schriftsteller: Ein ungeklärtes Verhältnis1.» Das
Referat offeriert ein interessantes Paradigma literatursoziologischer
Problemstellung: Es ist bewusst und unumwunden aus der Sicht des politischen

Pragmatikers gehalten, dessen, der «ein ungebrochenes naives
Verhältnis zur Wirklichkeit» hat. Der Redner stellt sich nicht - wie dies bei
ähnlichen Gelegenheiten wohl der häufigere Fall ist - zum vornherein auf
einen «höhern» kulturellen Standpunkt, wo sich Künstler und kunstverständiger

Laie, Literat und literarisch kenntnisreicher Liebhaber auf gemeinsamer

Warte treffen; vielmehr argumentiert er vom Boden des praktischen
Politikers aus, dem «nüchterner Sinn», «handgreifliches wirtschaftliches
Denken» und «geringe Begabung sowohl für die schönen als auch für die
dunklen Seiten des Lebens» zugeschrieben werden. Aus solcher Perspektive
erfahren wir vielleicht mehr über die tatsächliche Stellung des Schriftstellers

und der Literatur im gesellschaftlich-politischen Leben, wie wenn
wir uns dem Urteil von professionell mit Literatur Beschäftigten oder
dem von Festrednern bei kulturellen Anlässen anvertrauten.

Hören wir daher genauer hin :

Der Schriftsteller sei - so meint der Referent - «ebenfalls ein Rollenträger

in der gegenwärtigen Gesellschaft». Er sei «in die Geschehnisse
einbezogen und, ohne dass er engagiert ist, mitverantwortlich, sei es durch
Billigung oder Missbilligung, durch Überlegenheit oder auch nur durch den
schönen Schein». Der Schriftsteller habe «uns politischen Zeitgenossen als
Mitlebender die mögliche Sinnhaftigkeit unseres Tuns auszulegen.» Von der
Literatur sagt er, sie könne zwar «durchaus gesellschaftskritisch sein, aber
kaum als Erstes und Alleiniges». Sie solle, wie er sie verstehe, «die ganze
Fülle des Seins und alles Seiende umfangen, soll nicht auf Aktion und
Veränderung ausgehen ; ihr Beruf (sei) es doch wohl, das Bleibende in der
Zeit zu sehen, das Leichte und das Schwere, das was schicksalshaft und
was gewollt, was verständlich und was schwer zu begreifen» sei. Er
fordert politische Romane - erinnert an Inglins « Schweizer Spiegel» - wünscht
politische Literatur nach solchem Vorbild, «weil jemand dem Staat und der



320 LESEN UND HANDELN

Gesellschaft den Spiegel vorhalten sollte ». Soweit die Ausführungen des
Referenten.

Er bezeichnet den Schriftsteller als Rollenträger in der Gesellschaft und
gebraucht damit einen in der Soziologie wichtigen Begriff, den der sozialen
Rolle. Die soziale Rolle umschreibt die Art und Weise, wie der einzelne in
der Gesellschaft erscheint: als Vater etwa innerhalb des sozialen Gebildes
«Familie», als Arzt in einer Gemeinde, als Ratsmitglied in einem Parlament.

Zu jeder dieser Rollen - der biologisch bestimmten Primärrolle des

Vaters, der arbeitsteilig funktionalen Berufsrolle des Arztes, der politischen
Repräsentationsrolle des Ratsmitglieds - gehören ganz bestimmte Verhaltensweisen

und Formen des Handelns, die nun aber nicht der Entscheidungswillkür

des Rollenträgers allein überlassen bleiben, sondern die zu einem
gewissen, je nach Rollenart variablen Grad von Verhaltensvorschriften,
Normen oder Erwartungen der Gesellschaft und ihrer Mitglieder bestimmt
sind. Vom Arzt erwartet die Gesellschaft, dass er Kranke heile, vom
Familienvater, dass er für seine Kinder sorge, vom Ratsmitglied, dass es die
Belange seiner Wähler wirkungsvoll vertrete. In ganz ähnlicher Weise versucht
der von mir zitierte Politiker die Rolle des Schriftstellers in der Gesellschaft

zu bestimmen, indem er eine ganze Reihe von Erwartungen formuliert,

die er in bezug auf das Verhalten und Handeln des Schriftstellers
hegt. Betrachten wir diese Rollenerwartungen genauer: Der Schriftsteller soll
überhaupt einmal auf gesellschaftliche Vorgänge reagieren und sich ihnen
gegenüber nicht indifferent verhalten, ohne sich allerdings direkt zu
engagieren, er soll «die mögliche Sinnhaftigkeit unseres Tuns auslegen», er
soll Werke schaffen, welche «die ganze Fülle des Seins und alles Seiende

umfangen», in denen «das Bleibende in der Zeit» erscheint, «das Leichte
und das Schwere, das was schicksalshaft und was gewollt, was verständlich
und was schwer zu begreifen» sei. Auffallend an diesen Rollenerwartungen
ist ihre diffuse Unbestimmtheit. Sie sind derart vage und weitgreifend
formuliert, dass es für den Schriftsteller schwer hält, aus ihnen
Orientierungshilfen für sein konkretes soziales Rollenverhalten als Schriftsteller
zu gewinnen. Wie kann er etwa aus der Anweisung, «die mögliche
Sinnhaftigkeit des Tuns auszulegen», oder «die ganze Fülle des Seins» in seinen
Werken zu umfangen, einen Roman oder ein Drama konzipieren? Die
einzige präzisere Forderung - jene nach politischen Romanen, die Staat und
Gesellschaft den Spiegel vorhalten - ist deshalb fragwürdig und zweifelhaft

als handlungssteuernde Rollenerwartung, weil sie leicht mit der
Forderung kollidiert, der Schriftsteller solle auf gesellschaftliche Vorgänge
zwar reagieren, aber nicht «sich engagieren», nicht auf Aktion und
Veränderung ausgehen. Ist der Spiegel, den sich hier der Politiker vom Schriftsteller

wünscht, nicht vollkommen perspektivlos und ohne Fokus, ein



LESEN UND HANDELN 321

glattes, flaches Konterfei, so besteht die Gefahr eines Intrarollenkonfliktes,
eines Konfliktes zwischen mehreren auf eine Rolle gerichteten Erwartungen,
hier der Erwartung nach allgemeinster Seinsdarstellung und Sinnauslegung
einerseits, der Erwartung nach politischen Romanen mit aktuellem
Gesellschaftsbezug andererseits. Überblicken wir unser Paradigma: Der Schriftsteller

wird zwar als Rollenträger in der Gesellschaft bezeichnet, aber der
Sozialpartner - hier der Politiker - vermag es nicht, die Rolle und damit
das Feld des sozial relevanten Verhaltens des Schriftstellers durch
konkrete, präzise und widerspruchsfreie Erwartungen zu umreissen. Eine
derartige Unscharfe und Ambivalenz in den Rollenerwartungen führt zu jener
Form der sozialen Orientierungslosigkeit, die in der Soziologie seit Durkheim

als Anomie bezeichnet wird. Ein Musterbeispiel der anomischen
Situation, in die sich der Schriftsteller gestellt sehen kann, liefert der
folgende Satz desselben Referenten: «Die Gesellschaft braucht die Kunst, auch

wenn zugegebenermassen in dei Schweiz alles dafür spricht, dass sie ihr kein
echtes Anliegen ist. Literatur ist kein selbstverständlicher Bestandteil unseres
Daseins, ist im buchstäblichen Sinne nicht nötig, ist nicht Element der
gesellschaftlichen Szenerie. »

Die Gesellschaft braucht die Literatur, aber nötig hat sie sie nicht -
ambivalenter kann man eine soziale Rolle wohl kaum mehr umschreiben.
Man wird vielleicht die Rede, auf die wir uns hier stützen, als Einzelurteil
eines Politikers in ihrer Beweiskraft einschränken wollen; aber gerade die
Tatsache, dass das hier umrissene Rollenbild von einem Pragmatiker des

politischen Lebens her kommt, der auch anlässlich von Kunst und Literatur
bei seinem nüchternen Sinn bleibt und nicht in Festredenrhetorik verfällt,
lässt dieses Rollenbild vielleicht doch als recht typisch und repräsentativ
erscheinen. Es lässt sich nicht bestreiten, dass es Schriftsteller gibt; aber ob
es die Schriftsteller-Rolle gibt als soziales Feld eines spezifischen Handlungsraumes,

der durch gesellschaftliche Verhaltenserwartungen normativ
umschrieben ist - dies lässt sich von unserm Paradigma her bereits
bezweifeln. Man wirft des öftern den modernen Schriftstellern ihre
Orientierungslosigkeit vor. Doch darf man nicht vergessen : die anomische
Orientierungslosigkeit des Schriftstellers ist nur die Kehrseite der Erwartungs-
losigkeit der Gesellschaft, die nicht mehr imstande ist, dem Schriftsteller
Orientierungshilfen von mehr oder minder normativem Charakter zu geben
und ihm damit ein soziales Rollenfeld zuzuweisen. Wenden wir uns jedoch
von der Gesellschaft ab und dem Schriftsteller zu:

Eine vor etwa fünf Jahren durchgeführte grossangelegte Enquête unter
deutschen Autoren enthielt u. a. die Frage nach den Gründen und
Motiven für ihre Autorentätigkeit2. Unter den «Freien Autoren», bei denen

am meisten «Schriftsteller» und «Dichter/Belletristen» im traditionellen



322 LESEN UND HANDELN

Sinn figurierten, gaben 38% wirtschaftliche und ökonomische Gründe an,
33% berufliche Gründe, 29% politisch-gesellschaftliche Gründe, 19%
schreiben, um andere zu unterhalten, 51% aus persönlichem Bedürfnis.
Aufschlussreich ist es, dass nur 29% aus politisch/gesellschaftlichen Gründen

heraus schreiben, während 51% dies zur persönlichen Bedürfnisbefriedigung

tun, und sogar nur 19%, um andere zu unterhalten. Die
schriftstellerische Tätigkeit ist nach diesen Zahlen also weitgehend selbstbezogen
und nicht auf einen kollektivitätsbezogenen Zweck ausgerichtet, wie dies

etwa noch das horazische «aut prodesse volunt aut delectare poetae»
insinuiert. Auch die Frage nach den politischen Interessengebieten bestätigt
das Bild der Selbstbezogenheit des Schriftstellers: nur die Hälfte der Autoren
interessiert sich für das ihnen an sich noch am nächsten stehende
gesellschaftspolitische Gebiet, die Kulturpolitik; nur noch 49% interessieren sich

für Bildungspolitik, 48% für Gesellschaftspolitik allgemein, 39% für
Sozialpolitik, 34% für Aussenpolitik, 28% für Innenpolitik und 23% für
Wirtschafts- und Finanzpolitik. In dieses Profil der relativ grossen Privatheit der
Schriftstellerexistenz fügt sich ebenfalls zwanglos ein, dass 58% der befragten
Autoren, also mehr als die Hälfte «ihren eigenen Angaben nach von
niemandem beeinflusst worden» sind, «sozusagen autark in der eigenen
Meinungsbildung und Weltanschauung» sind, und dass «knapp die Hälfte aller
Autoren sich von vornherein an gar keinem Publikum (orientiert), keine

Zielgruppen beim Schreiben vor sich (hat), an die sich der <soziale) oder
<politische) Auftrag richten könnte».

Das statistische Bild deutet auf einen Schriftstellertypus hin, der sein

Wirken weniger als sozialen Rollenauftrag und gesellschaftspolitisches Handeln

denn als privates Verhalten aus seiner Persönlichkeitsstruktur heraus
versteht.

Der statistische Durchschnittsbefund lässt sich durch Einzelaussagen
ergänzen. Auch da können wir feststellen, dass selbst Autoren, die gerade
durch ihr gesellschaftspolitisches Engagement wiederholt von sich reden
machten, Motivation und Begründung ihres Schreibens im Persönlichen,
Privaten ansetzen. So Max Frisch in der Frage: «Was haben denn wir, das
reale Publikum und ich, miteinander zu schaffen?» Und in der Antwort auf
die Frage nach dem Grund seines Schreibens: «Um zu schreiben! Um die
Welt zu ertragen, um standzuhalten sich selbst, um am Leben zu bleiben3.»
Öffentlichkeit als Partner? Max Frisch: «Öffentlichkeit ist Einsamkeit
aussen! - in diesem Sinn: Ich habe meinen Partner, den erfundenen,
sonst niemand.» Privates, persönliches Schreibbedürfnis, und dann «ein
lauterer unbekümmerter Spieltrieb», «natürliche Machlust», dies ist das

primäre schriftstellerische Selbstverständnis. Auch bei Heinrich Böll, der im
Gespräch «Drei Tage im März» immer wieder das Spielerische, das Spielen



LESEN UND HANDELN 323

mit Stoffen und Formen als Antriebsfeder des Schreibens hervorhebt: «Was
mich vorläufig am Leben hält, das ist der ungeheure Spieltrieb, dieser
ungeheure Spass, den ich am Schreiben habe4.»

Schriftstellerund Gesellschaft, Literatur und Gesellschaft: dies der Gegenstand

der Literatursoziologie. Aber macht es nicht ganz den Anschein, als
sei es um den Gegenstand dieser noch vor kurzer Zeit überaus hoch im
Kurse stehenden wissenschaftlichen Disziplin prekär bestellt? Scheint nicht
einerseits die Gesellschaft nicht imstande, dem Schriftsteller eine soziale
Rolle zuzuweisen und ein von ihm erwartetes Sozialverhalten zu formulieren,

während andererseits der Schriftsteller seine Tätigkeit primär aus den
Bedürfnissen seiner Persönlichkeitsstruktur heraus begreift? Die Gesellschaft

hat «im buchstäblichen Sinn» die Literatur «nicht nötig», der
Schriftsteller braucht die Gesellschaft, das Publikum zur Motivation seines
Schaffens nicht: Was soll bei solcher Konstellation der Dinge eine
Beziehungswissenschaft wie die Literatursoziologie, wenn es ihr am konkreten
Gegenstand, nämlich einer substantiellen Beziehung zwischen Schriftsteller
und Sozietät zu mangeln scheint?

Die Lage wird noch prekärer, wenn wir eine methodische Zwischen-
überlegung einschalten: Wir haben von der Schriftstellerrolle gesprochen
und von der Bedeutung des Gesellschaftlichen für das schriftstellerische
Wirken. Das heisst, wir haben das Phänomen Literatur dadurch zum
sozialen Phänomen gemacht, dass wir den Schriftsteller in seiner
gesellschaftlichen Verflochtenheit betrachteten, in einer Verflochtenheit allerdings,
die sich als äusserst locker herausstellte. Dieses Vorgehen ist typisch für die
Literatursoziologie, ja es markiert recht eigentlich deren Anfang. Man
pflegt den konservativen französischen Edelmann Louis de Bonald als

Urahn der Literatursoziologie zu bezeichnen. Bei ihm finden wir erstmals
das Axiom, die literarischen Zustände seien der getreuliche Ausdruck der
sozialen Verhältnisse. Zu dieser Formulierung gelangt er über die
Feststellung, die Schriftsteller seien genauso abhängig von der Gesellschaft
wie andere Menschen, denn wie sollte auch «dieses Privileg der
Unabhängigkeit bestehen bei Menschen, die allen Bedürfnissen, allen
Leidenschaften und allen Irrtümern unterworfen sind?». Und wenn die Schriftsteller

unter den Gesetzmässigkeiten ihrer Gesellschaft stehen, wie sollten da
ihre Werke anderes als Ausdruck ebendieser Gesellschaft sein Entsprechend
diesem Modell geht die Literatursoziologie methodisch so vor, dass sie das
literarische Werk als Manifestation des Schriftstellers und diesen als

Exponenten der Gesellschaft nimmt und dann über das Mittelglied «Schriftsteller»

von der Gesellschaft auf die Literatur schliesst - kurz schliesst,
müssen wir wohl eher sagen, denn Schriftsteller und Werk als vertauschbare

Grössen und Identitäten zu behandeln, setzt denn doch einige Prä-



324 LESEN UND HANDELN

missen voraus, die sich als recht fragwürdig herausgestellt haben dürften.
Nach wie vor arbeitet aber eine bestimmte Literatursoziologie, die sich als

streng empirische versteht, nach diesem Modell, wenn sie es als ihr Ziel
sieht, «im Rahmen der Beziehungen zwischen Literatur und Gesellschaft
einmal die sozialen Umstände herauszufinden, in denen der Schriftsteller
arbeitet, da diese es sind, die die literarischen Formen bestimmen und
die Wahl seiner Themen konditionieren, und zum anderen die
Wirkungen dieser Formen und Themen auf die Leserschaft und deren
Beschäftigung mit denselben5». Das literarische Phänomen wird reduziert auf
die Person des Schriftstellers und seine soziale Position und auf die Person
des Lesers und dessen soziale Stellung, das literarische Werk selbst
erscheint im methodischen Horizont solcher Literatursoziologie
überhaupt nicht, oder lediglich in reduktionistischer Form aufgrund einer
peraßacHs eis àXXò ysvos, eines indiskriminativen Gattungsüberganges vom
Schriftsteller auf sein Werk. Tatsächlich filtert diese Art von
Literatursoziologie einen wesentlichen Bestandteil des literarischen Phänomens,
nämlich seinen ästhetischen Charakter, methodisch völlig aus. So meint
ein Vertreter dieser Richtung: «Ästhetische, stilistische, formalistische oder
strukturelle Werte des literarischen Werkes sind für den Soziologen
von keinerlei Bedeutung: sie bleiben ausserhalb der Betrachtung. Ja, eine

empirische Literatursoziologie besteht gar darauf, die krasse Vermengung
von Ästhetischem und Sozialem, das sich als Bewertungsmodell aufdrängt,
von der Hand zu weisen. Kundgebungen einer ästhetischen Ideologie
müssen aus dem Wege geschafft werden, um die soziale Wirklichkeit klar
sehen zu können. Erst dann wird man Funktionen und Wirkekreise
erkennen können6.»

Dass wir Literatur noch keineswegs als soziales Phänomen begriffen
haben, wenn wir den Schriftsteller in seiner sozialen Verflochtenheit und
allfälligen ökonomischen Determiniertheit erfasst haben, darauf macht Karl
Marx aufmerksam, der ja noch ein echter «litteratus» war und beispielsweise

die griechischen Klassiker wiederholt in der Originalsprache las. In
der Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie, einem Vorentwurf zum
Kapital, finden wir die inzwischen berühmt gewordenen Sätze: «Aber die
Schwierigkeit liegt nicht darin zu verstehen, dass griechische Kunst und
Epos an gewisse gesellschaftliche Entwicklungsformen geknüpft sind. Die
Schwierigkeit ist, dass sie für uns noch Kunstgenuss gewähren und in
gewisser Beziehung als Norm und unerreichbare Muster gelten7.» Dieser
Satz, dem sich jede ernstzunehmende marxistische Literaturkritik zu stellen
hat, hält die Erfahrung fest, dass im gelungenen Kunstwerk offensichtlich
mehr steckt, als durch seinen Widerspiegelungscharakter bestimmter
historischer sozio-ökonomischer Verhältnisse erfasst werden kann. Ginge nur



LESEN UND HANDELN 325

diese Widerspiegelungsfunktion ins Kunstwerk ein, könnte uns allenfalls ein
Erkenntnisinteresse zur Beschäftigung mit ihm verleiten. Nun ist es aber
mehr als blosses Erkenntnisinteresse, das mich an der Antigone des Sophokles

oder an Shakespeares Hamlet fesselt, denn dieses Erkenntnisinteresse
kann nie anders denn historisch sein, während das Interesse, das die Antigone

oder der Hamlet in mir erwecken, ein eigentümlich unmittelbares,
aktuelles ist. Die Tatsache, dass das eine Stück vor rund 2400, das andere

vor 375 Jahren entstanden ist, erscheint irrelevant und tritt zurück vor dem
Bewusstsein, direkt vom Text affiziert zu werden und in ein Sinngefüge
eigener Art direkt miteinbezogen zu sein.

Ziehen wir eine vorläufige Bilanz: Es ist naheliegend und scheint das

Einfachste, wenn ich die Frage nach der Literatur als einem sozialen
Phänomen dadurch angehe, dass ich nach der sozialen Rolle des Schriftstellers

frage und diese Rolle untersuche. Die erste Schwierigkeit taucht
dann auf, wenn ich entdecke, dass sich diese soziale Rolle kaum
definieren lässt, wobei die Definitionsschwierigkeit nicht auf ein mangelhaftes
wissenschaftliches Instrumentarium der Sozialwissenschaften zurückzuführen

ist, sondern darauf, dass die Gesellschaft selbst die Schriftstellerrolle

zu definieren unterlässt8 und nur höchst vage Vorstellungen und
Erwartungen hegt, wozu ein Schriftsteller in der Gesellschaft taugen soll.
Weichen wir diesen Schwierigkeiten aus, indem wir uns in ferner
zurückliegende Zeiten begeben, wo der Schriftsteller tatsächlich noch eng in seine
Gesellschaft eingebettet erscheint, als Kind seiner Zeit und seines
sozioökonomischen Systems, wo denn auch sein Werk als typisches Produkt
und Abbild dieses sozio-ökonomischen Systems gedeutet werden könnte -
wir lassen es dahingestellt, wie weit dabei optische Täuschungen der
historischen Perspektive mit im Spiele sein mögen -, da taucht schon die nächste

Schwierigkeit auf, dass solche Werke, die ihre soziale Funktion mit dem
Untergang des ihnen zugehörigen Sozialsystems längst eingebüsst haben
sollten, auf uns Nachgeborene in einer Art und Weise wirken, die keineswegs

bloss durch das historische Interesse erklärbar ist. Wir könnten nun
natürlich den Spiess umdrehen und den Leser Karl Marx, der da noch im
19. Jahrhundert in der griechischen Literatur ein unerreichbares Muster
erblickt, das ihm Kunstgenuss gewährt, auf seinen eigenen sozialen Hintergrund

befragen und derart das Soziale an der Literatur in der sozialen
Gebundenheit des Lesers, seiner Klassenherkunft, seinen Sozialisationsbedin-
gungen verankern. Eine «Soziologie der literarischen Geschmacksbildung9»
käme dabei heraus, die in ihren letzten Konsequenzen aber immer auf den
Grundsatz hinausliefe, literarisches Kunstwerk oder auch sein Gegenteil,
Kitsch, sei jene Literatur, die eine bestimmte soziale Schicht oder soziale

Gruppe für ein solches - ein Kunstwerk eben oder Kitsch - hält10.



326 LESEN UND HANDELN

Ob wir nun aber Regress auf den Schriftsteller und den ihn
bedingenden sozio-ökonomischen Kontext nehmen, oder auf den Leser und die
seinen Geschmack und seine Lesegewohnheiten konditionierenden
Sozialfaktoren, wir erfassen damit die Literatur als soziales Phänomen nur mittelbar,

über die Art und Weise, wie ein literarischer Text selbst als
ästhetisches Gebilde im sozialen Handlungsraum erscheint, erfahren wir dabei
nichts.

Echte Soziologie der Literatur betreiben wir aber erst dann, wenn wir
auch das literarische Werk in den sozialen Handlungsraum miteinbezogen
haben, und zwar nicht in seiner Abbildfunktion, sondern in seiner
Handlungsfunktion, das heisst als etwas, das uns direkt und unmittelbar affi-
ziert ganz ungeachtet der Tatsache, dass es sich um ein Produkt des
klassischen Griechenland oder des ehsabethanischen England handelt. Was
heisst dies

Ich lese einen Roman, Gedichte, ein Drama. Dass ich lese und nicht
etwa arbeite, oder mich mit Freunden treffe, ist ein sozialer Tatbestand,
auch wenn es auf den ersten Blick hin scheint, als verhalte ich mich mit
meinem Lesen gerade unsozial, da ich auf persönliche Interaktion
verzichte. Aber wir müssen uns von der Vorstellung befreien, als sei nur der
unmittelbare, direkte Kontakt mit Personen oder Institutionen ein soziales
Verhalten. Indem ich lese, begegne ich im gelesenen Text einer Wirklichkeit,

die eine von Menschen geschaffene Wirklichkeit ist und nicht Natur,
mithin verhalte ich mich einer sozialen Wirklichkeit gegenüber11. Es ist
daher unsere Aufgabe, dieses lesende Verhalten als soziales Verhalten auf
seine Mechanismen hin zu untersuchen, wobei wir nicht bei der Feststellung
schon stehen bleiben dürfen, es sei ein passives, kontemplatives Verhalten.

Mein Leseverhalten ist einerseits geprägt von meiner Einstellung, meinen
Erwartungen literarischen Texten gegenüber, andererseits vom Charakter
des von mir gelesenen Textes. Betrachten wir den Charakter dieses Textes
etwas genauer, wobei wir noch präzisieren wollen, dass wir unser Augenmerk
auf literarische Texte im engern Sinne richten, also auf das, was man
«schöne Literatur», «Belletristik» oder «fiktionale Literatur» nennt! Das
Gegenüber, dem ich lesend im Text begegne, ist eine erfundene
Geschichte, eine illusionäre, fiktive Wirklichkeit, kurz: eine Welt des Scheins.

Voreilig könnten wir daraus schliessen, mein Leseverhalten sei eine
deliziente Form des Sozialverhaltens, Flucht aus der vielleicht widerwärtigen
sozialen Realität in eine Scheinwirklichkeit des Schönen und Gelungenen,
Eskapismus, wie man es nennen hörte, eine «Vertauschung der platten
mit der überschwenglichen Misère12», wie es F. Engels bezeichnete. Die
Liste derer, welche die Dichtung wegen ihres «zusammengedichteten»
Scheincharakters verurteilten, ist lang, angefangen bei Plato, der sie deshalb



LESEN UND HANDELN 327

aus seinem «Staat» verbannte, bis zu den vielen, die den Umgang mit
Dichtung als ein Sozialverhalten der «Schöngeisterei» oder des «Ästhetizismus»

abtun. Wir wollen hier jedoch versuchen, dem ästhetischen Schein
mehr als solche negativen Bestimmungen abzugewinnen, und folgen dabei
kurz F. Schiller, der wohl als erster die soziale Relevanz des ästhetischen
Scheins herausgestellt hat. In den Briefen «Über die ästhetische Erziehung
des Menschen» lesen wir: «Die höchste Stupidität und der höchste
Verstand haben darin eine gewisse Affinität miteinander, dass beide nur das
Reelle suchen und für den blossen Schein gänzlich unempfindlich sind.
Nur durch die unmittelbare Gegenwart eines Objekts in den Sinnen wird
jene (die höchste Stupidität) aus ihrer Ruhe gerissen, und nur durch Zu-
rückführung seiner Begriffe auf Tatsachen der Erfahrung wird der letztere
(der höchste Verstand) zur Ruhe gebracht ; mit einem Wort, die Dummheit
kann sich nicht über die Wirklichkeit erheben und der Verstand nicht unter
der Wahrheit stehen bleiben. Insofern also das Bedürfnis der Realität und
die Anhänglichkeit an das Wirkliche blosse Folgen des Mangels sind, ist
die Gleichgültigkeit gegen Realität und das Interesse am Schein eine wahre
Erweiterung der Menschheit und ein entschiedener Schritt zur Kultur13.»
Ein Schritt zur Kultur ist das Interesse am Schein deshalb, weil es von einer
äussern und innern Freiheit des Menschen zeugt, und Freiheit heisst für
Schiller hier : Selbsttätigkeit. Er drückt es so aus : « Die Realität der Dinge
ist ihr (der Dinge) Werk; der Schein der Dinge ist des Menschen Werk,
und ein Gemüt, das sich am Scheine weidet, ergötzt sich schon nicht mehr
an dem, was es empfängt, sondern an dem, was es tut. » Der Umgang mit
der erdichteten Scheinwelt fiktionaler Texte ist nach Schiller gerade nicht ein
passives, reaktives Verhalten, sondern ein aktives, selbsttätiges Verhalten.
Zur Explikation dieses wohl nicht ganz selbstverständlichen Gedankens
von Schiller, wonach wir uns im Umgang mit der Welt des schönen Scheins

tätig verhalten, greifen wir auf Roman Ingardens Phänomenologie des

Kunstwerks zurück :

«Das literarische Werk, und insbesondere das literarische Kunstwerk,
ist» - nach Ingarden - «ein schematisches Gebilde. Mindestens einige seiner
Schichten enthalten in sich eine Reihe von <Unbestimmtheitsstellen).
Eine solche Stelle zeigt sich überall dort, wo man aufgrund der im Werk
auftretenden Sätze von einem bestimmten Gegenstand (oder von einer
gegenständlichen Situation) nicht sagen kann, ob er eine bestimmte Eigenschaft

besitzt oder nicht14.» Schematisches Gebilde mit sogenannten «Un-
bestimmtheits-» oder «Leerstellen» ist das Kunstwerk gerade wegen seines

Schein Charakters. Es besteht ja aus einer bestimmten Anzahl von Wörtern
und Sätzen; das heisst aus Zeichen und Zeichensystemen, mit denen eine
fiktive Welt geschaffen und umschrieben wird. Die Anzahl der Zeichen ist



328 LESEN UND HANDELN

begrenzt, die fiktive Welt dagegen erweckt den Anschein der durchgehend
determinierten Kontingenz, zu deren Beschreibung eine unendliche Anzahl
von Zeichen gebraucht würde. Daher ergeben sich notwendigerweise
unbestimmte Stellen, «weisse Flecken» in der Textur eines Werkes.

Sie alle kennen den Erlkönig von Goethe. Die Ballade setzt ein mit der
Frage «Wer reitet so spät durch Nacht und Wind?». Was da zuerst
unbestimmt als schwer wahrnehmbares Schemen durch die Nacht geistert, ein

Irgendwer, wird vom Dichter gleich in der nächsten Zeile konkretisiert und
näher bestimmt: «Es ist der Vater mit seinem Kind.» Mehr erfahren wir
allerdings nicht. Woher Vater und Kind kommen, wird nicht gesagt; wohin
sie reiten, hören wir erst in der zweitletzten Zeile; bis dann bleibt auch das
Ziel unbestimmt; warum sie spät nachts durch die Gegend reiten, bleibt
ungesagt. Das Reittempo wird nicht näher gekennzeichnet, allerdings
suggerieren Metrum und Rhythmus einen leichten Trab. Aussehen, Alter,
Kleidung von Vater und Sohn werden nicht präzisiert. Im Text sind also

gewisse Dinge vorgegeben, präskribiert - zum Beispiel dass das Kind ein
Knabe ist und nicht ein Mädchen -, andere Dinge bleiben unbestimmt,
bilden im Text eben sogenannte Unbestimmtheitsstellen. Aber diese
Unbestimmtheitsstellen bleiben nicht unbestimmt, denn hier setzt nun das aktive
Verhalten des Lesers ein, jene Selbsttätigkeit, von der Schiller spricht, bei der
das schematische Textgebilde vom Leser näher konkretisiert wird. Vater
und Sohn werden mit bestimmten Zügen versehen, vielleicht mit bestimmten
Kleidern ausgestattet, erhalten ein bestimmtes Alter, dem nächtlichen Ritt
wird ein bestimmter Grund unterschoben usw., denn am Ende entfaltet
sich ja vor uns eine dramatische Szene von höchster Lebendigkeit, in der
alles plastisch greifbar erscheint. Der Lesevorgang konstituiert sich also

aus zwei Faktoren: 1. aus der schematischen Zeichenstruktur des Textes mit
ihren Unbestimmtheitsstellen; 2. aus der Konkretisation des schematischen
Gebildes durch den Leser. Als schematisches Gebilde enthält der Text
bestimmte vorgeschriebene Elemente - in unserm Beispiel das Geschlecht und
die Familienbeziehung der beiden Protagonisten: es sind Vater und Sohn,
nicht Vater und Tochter - man spricht daher von der Präskription im
Lesevorgang. Die Konkretisation des Textes, die Erfüllung der Leerstellen mit
durchgehender Kontingenz nennt man, da sie eine selbsttätige Leistung des

Lesers ist, Performanz15. Wir können nun damit das Leseverhalten genauer
beschreiben: es spielt sich als Konkretisationsvorgang im Kraftfeld von
textueller Präskription und Performanz des Lesers ab. Präskription und
Performanz sind aber nicht fixe Grössen, sondern wechselseitig abhängige
Variablen. Kehren wir zur Veranschaulichung zurück zum Erlkönig: Wir
stellten schon fest, dass die Ballade über den Grund und Zweck des späten
Ritts von Vater und Sohn nichts aussagt; es fehlt eine entsprechende Prä-



LESEN UND HANDELN 329

skription vom Text her. Die Konkretisation der Frage nach dem Warum
des Ritts bleibt also der Performanz des Lesers überlassen. Und als Kinder
eines wissenschaftlichen Zeitalters sind wir um eine Konkretisation des
Sachverhalts nicht verlegen : der Knabe ist schwer krank, der Vater war wohl
mit ihm beim Arzt und reitet nun, von der Nacht überrascht, eilig heim.
Unterwegs erliegt der Knabe seiner Krankheit. Diese Konkretisation des
Wozu und Warum, des Woher und Wohin erfasst auch gleich noch bequem
das störende Gespenst, den Erlkönig: Es ist eine Phantasieerscheinung des

in hohen Fiebern delirierenden Knaben. Damit hätten wir eine respektable

Leseleistung vollbracht: einen etwas wirren, unvollständigen und
unglaubwürdigen Geschehensablauf hätten wir auf eine rational durchkonstruierte,

wissenschaftlich-medizinisch begründete Begebenheit hin konkretisiert.

Performanz des szientifischen Denkens
Aber halt! War diese Performanz die dem Text gegenüber adäquate?

Gibt uns der Text nicht gerade Anweisungen, Präskriptionen, mit einer
wissenschaftlich-rationalen Haltung vorsichtig zu sein, nicht allzusehr auf
Verstandesleistung zu bauen Beachten wir doch den Vater genauer Verhält er
sich nicht in der Ballade genau gleich, wie wir uns dem Balladengeschehen
gegenüber verhalten haben: rational-naturwissenschaftlich? Wo der Knabe
den Erlkönig sieht, sieht er einen Nebelstreif; wo der Knabe den Erlkönig
sprechen hört, hört er den Wind in dürren Blättern säuseln; wo der Knabe
des Erlkönigs Töchter erblickt, sieht es der Vater genau: «Es scheinen die
alten Weiden so grau.» Und was tut der Vater schliesslich nach soviel
rationaler Wirklichkeitsdeutung? Ihm

«... grauset's, er reitet geschwind,
Er hält in Armen das ächzende Kind,
Erreicht den Hofmit Müh und Not;
In seinen Armen das Kind war tot. »

Hochmut und Fall der rationalen Intelligenz, des Vaters sowohl als auch
unseres Leseverhaltens, eine klägliche Performanz dem Text gegenüber?
Der Text fordert von uns offensichtlich ein anderes Leseverhalten als das von
uns eingeschlagene der naturwissenschaftlich-kausalen Durchrationalisierung

einer gegebenen Situation. Aber sollen wir die Ballade etwa wörtlich
nehmen? Wörtlich nehmen hiesse uns peinlich genau an das textlich
Vorgegebene, die schematischen Präskriptionen halten. Es hiesse den Erlkönig
als Erlkönig nehmen - wobei dieser sich allerdings nach einem Blick in den
Kommentar als verballhornter dänischer «ellerkonge», ein Elfenkönig,
entpuppte und damit viel von seiner Unheimhchkeit als Baumdämon des
düstern Sumpfgesträuchs, der gedrungen geduckten schwarz-grauen Erle
verlöre. Wörtlich nehmen hiesse den mordenden Zugriff dieses Erlkönigs für
die Todesursache des Knaben halten? Wäre diese Haltung dem Text ge-



330 LESEN UND HANDELN

genüber das richtige Leseverhalten? Auch dies wohl kaum. Zu zahlreich
sind die präskriptiven Winke im Text, die auch eine solche Haltung des

emotional-affektiven Erschauerns und Entsetzens vor dem unerklärbar
Dämonischen als inadäquat auswiesen. Ist da nicht schon die Eingangsfrage

«Wer reitet so spät durch Nacht und Wind?», die auf das
Vorhandensein eines Erzählers hindeutet, eines Erzählers von der Art des

Bänkelsängers, der einem genüsslich entsetzten Zuhörerkreis blutrünstige
Moritaten und Schauerballaden zum Besten gibt So wäre denn vielleicht ein
leicht ironisches Spiel die in der Textstruktur angelegte präskriptive
Haltung. Ironisches Spiel mit einer nicht ganz stubenreinen literarischen
Gattung, eben der Ballade, die eine etwas bedenkliche Neigung zum in jeder
Hinsicht Exzeptionellen, zum entsetzlich Abgründigen wie zum schrecklich
Überwirklichen, zu den Emotionen des Heldischen wie zu den Affekten des

Triebhaften, kurz: zum Irrationalen schlechthin bezeugt. Ironische Distanz
aber auch gegenüber einer Haltung, welche die Natur zum rational «Natürlichen»

degradierte und in die eindimensionale Geradlinigkeit des kausal
Erklärbaren überführte. Ein Blick auf die historische Situation, in der die
Ballade entstand, bestätigte wohl die Angemessenheit einer solchen leicht
ironisch distanzierten spielerisch ausbalancierten Lesehaltung. Doch kehren
wir zum Ausgangspunkt unseres Paradigmas zurück, bevor wir uns in der
Literarhistorie verlieren!

Unsere Frage gilt dem Leseverhalten, das wir als Konkretisationsvorgang

im Kraftfeld von textueller Präskription und Performanz des

Lesers bezeichneten. Das Paradigma des Erlkönigs erlaubt nun weitere
Präzisierungen : Die Konkretisation eines Textes ist nicht dem willkürlichen
Belieben des Lesers überlassen. Stattet er zum Beispiel im Text angelegte
Unbestimmtheitsstellen mit Bestimmtheiten aus, obwohl sie besser leer,
unbestimmt blieben, so wie wir im ersten Ansatz den Knaben als fieberkranken
Knaben näher bestimmten und den Erlkönig als Phantasieerscheinung
determinierten, so schiesst die Performanz des Lesers hier in der Konkretisation
übers Ziel hinaus und gerät in Konflikt mit andern präskriptiven
Elementen des Textes. Hält sich der Leser dagegen ängstlich - und das heisst
hier: wörtlich - an die textuellen Präskriptionen, so wie wir im zweiten
Ansatz die Ballade zum «Nennwert» als Gespenster-Moritat lasen, so
bleibt die Performanz des Lesers hinter den Anforderungen des Textes

zurück, da er gewisse Unbestimmtheitsstellen zu konkretisieren unterlässt.
Diese beiden defizienten Verhaltensweisen der Über- und Unter-Performanz
entsprechen im übrigen recht genau der von Schiller erwähnten höchsten
Stupidität und dem höchsten Verstand, die beide mit dem ästhetischen
Schein nichts anzufangen vermögen: die höchste Stupidität entspricht der
Unterperformanz des Lesers, der den Text wörtlich nimmt und den Erlkönig



LESEN UND HANDELN 331

als reelle Wirklichkeit auffasst, der höchste Verstand war am Werk, da wir
den Text auf die kontingent durchkonstruierte Wahrheit eines empirischen
Krankenfalls konkretisierten. Als adäquate Haltung erschien uns anstelle
dieser defizienten Verhaltensweisen eine leicht ironische Spielhaltung, in der
sich Performanz und Präskription in Schwebe halten, wo der Text als
ästhetischer Schein, als schematisches Gebilde mit Unbestimmtheitsstellen,
sozusagen als durchlöcherte Wirklichkeit, erhalten bleibt.

Die Literatur ist eine Abstraktion und ebenso ist es die relationale
Aussage: Literatur sei Ausdruck der Gesellschaft; Literatur tritt in den
gesellschaftlichen Raum nur ein als gelesene oder vorgetragene Literatur; was
sozial relevant ist, ist daher im Leseverhalten konkretisierte und damit
aktualisierte Literatur. Wir haben dieses Leseverhalten zu strukturieren
versucht und als Konkretisationsvorgang eines schematischen Gebildes im
Handlungsgefüge von Präskription und Performanz charakterisiert. Die
Struktur dieses Verhaltens unterscheidet sich nun nicht grundsätzlich von
irgendeinem sozialen Verhalten. Jedes soziale Handeln findet in einer
bestimmten, vorgegebenen Situation statt, sei diese Situation nun dadurch
gekennzeichnet, dass sich der Handelnde einer Person, einer Gruppe, einer
Institution oder auch einem kulturellen Phänomen, einer Glaubensidee oder
einer politischen Ideologie gegenüberfindet. Die Vorgegebenheit der Situation

bedeutet, dass bestimmte Elemente des Handelns notwendigerweise
nach den Erfordernissen der Situation ablaufen, seien diese situativen
Erfordernisse nun durch gesetzliche Normen, Vorschriften oder auch nur durch
gewohnheitsmässige Erwartungen fixiert. Andere Elemente des Handelns in
einer bestimmten Situation sind der Willkür des Handelnden überlassen.
Jedes soziale Handeln spielt sich also im Kraftfeld von situativer
Präskription und Performanz, von vorgegebenen Verhaltensnormen und Ich-
Leistungen des Handelnden ab. In diesem Sinne ist auch jede soziale
Situation ein schematisches Gebilde, in dem eine Anzahl Elemente fixiert,
andere als Leerstellen offen stehen und damit der Gestaltung durch den
Handelnden überlassen bleiben. Von der Struktur des Verhaltensprozesses
her betrachtet ergibt sich also kein qualitativer Sprung im Übergang von
einer sozialen Interaktion zu einer kommunikativen Interaktion im
Lesevorgang.

Aber ein eminenter Unterschied zwischen dem Leseverhalten und dem
«echten» Sozialverhalten scheint denn doch zu bestehen: ich kann mich
dem situativen Kontext meines Handelns als Leser jederzeit entziehen, indem
ich das Buch zuschlage; aus dem Kontext der Gesellschaft lässt es sich so
leicht nicht entwischen: Lesen ist Spiel, gesellschaftliches Handeln ist
Schicksal. Doch auch hier müssen wir genauer differenzieren: Natürlich
kann ich mich zum Beispiel dem situativen Kontext meines Handelns als



332 LESEN UND HANDELN

Ehemann nicht so leicht entziehen, wie ich ein Buch zuschlage ; aber immerhin
gibt es die Scheidungsmöglichkeit. Auch aus dem Kontext meines
Handelns als Berufstätiger entferne ich mich nicht so ohne weiteres; aber immerhin

gibt es die Kündigungsmöglichkeit. Und wenn mir die Rituale einer
Abendgesellschaft nicht genehm sind, verabschiede ich mich eben mit
Anstand. Zwangscharakter, Unentrinnbarkeit und Folgenhaftigkeit bestimmter
Handlungsvorgänge sind auch im Bereich personeller oder institutioneller
Interaktionen durch fliessende Übergänge gekennzeichnet und können
daher nicht als Mittel dienen, das Leseverhalten von allen andern Formen
des Sozialverhaltens eindeutig abzugrenzen. Daher ist es auch nicht so
sehr entscheidend, ob wir dem Leseverhalten lediglich Modellcharakter
eines spielerisch-unverbindlichen Einübens in soziale Handlungsformen
zugestehen, oder ob wir es als reales Sozialverhalten betrachten. Jeder, der
schon eine Nacht hindurchlas - von einer Lektüre in Bann geschlagen -
hat den Zwangscharakter eines Lesevorgangs erlebt, und um auf die mögliche

Folgenhaftigkeit literarischer Interaktion aufmerksam zu machen,
müsste man nicht einmal gleich das Wertherfieber oder Onkel-Toms-Hütte
herbeizitieren. Wenn daher der von uns eingangs erwähnte Politiker «Aktion
und Veränderung» aus den Rollenfunktionen der Literatur ausklammert,
so ist dies eine eigentümliche, verarmende Einschränkung des literarischen
Phänomens. Denn Schreiben und Lesen sind als solches soziale Aktion
und nicht einfach einsame, kontemplative Individualakte. Desgleichen wollen

wir zwar nicht von jedem Buch verlangen, dass es die Welt
verändere, aber dass Literatur nichts verändern solle, wäre doch wohl eine

Bankrott-Erklärung unserer Kultur.
«Das wirklich Soziale in der Literatur ist: die Form», schrieb der

junge Georg Lukâcs im Jahre 1909. Wir möchten den Satz abwandeln:
Das wirklich Soziale in der Literatur ist der ästhetische Schein, denn gerade
der ästhetische Schein gestattet es dem Leser, einem Text gegenüber eine

Haltung einzunehmen, die den Verhaltensstrukturen in einer sozialen
Interaktion entspricht, und dadurch Literatur in ein soziales Relevanzfeld
hineinzutragen.

iLeo Schürmann, in: Welt im Wort, 1 122, 123. - «Ibid. 81. - 'Karl Marx,
(1974), 2-5. - aK. Fohrbeck. A Wiesand, Friedrich Engels, Werke. Hg. v. Institut f.
Der Autorenreport (Hamburg, Rowohlt, Marxismus-Leninismus beim ZK der SED
1972). - 3Max Frisch, Öffentlichkeit als (Berlin, 1961), Bd. 13, 642. - 8Vgl. H. P.

Partner (Frankfurt, Suhrkamp, 1967), 57. - Thurn, «Berufsrolle Künstler», Kölner
4H. Böll, Ch. Linder, Drei Tage im März Zeitschrift für Soziologie u. Sozialpsycho-
(Köln, Kiepenheuer, 1975), 19, 41, 50, 72, logie 25 (1973). Dieter Ciaessens, Rolle und
81. - 5Alphons Silbermann, Empirische Macht (München, Juventa, 21970), 55. -
Kunstsoziologie (Stuttgart, Enke. 1973), 9Levin L. Schücking (München, 1923). -



LESEN UND HANDELN 333

10 Vgl. dazu Helmut Kreuzer, «Trivialliteratur

als Forschungsproblem», Dt. Viertel-
jahrsschr. f. Litwiss. u. Geistesgesch. 41

(1967), 173-191. - "Vgl. Georges Poulet,
«Phenomenology of Reading», in New
Literary History I (1969), 59. - "F. En-
gels, in: Deutsch-Brüsseler Zeitung Nr. 95,

28. Nov. 1847, MEGA I, 6, S. 57. - 13F.

Schiller, Über die ästhetische Erziehung des

Menschen in einer Reihe von Briefen, 26.
Brief. -14Roman Ingarden, Vom Erkennen
des literarischen Kunstwerks (Tübingen,
Mohr, 1968). - 15Wolfgang Iser, «Die
Appellstruktur der Texte» (Konstanz, 41974).

EUROPA-ARCHIV
Zeitschrift für internationale Politik
Begründet von Wilhelm Cornides

Die im 31. Jahrgang erscheinende Zeitschrift der Deutschen Gesellschaft für
Auswärtige Politik enthält neben Beiträgen und Berichten eine ausführliche
Dokumentation, eine annotierte Bibliographie zu Fragen der internationalen
Politik sowie eine Chronologie des politischen Geschehens.

Aus dem Inhalt der letzten Folgen:

Wolfgang Wagner Kommunisten im westlichen Bündnis?
Klaus Otto Nass Die Rolle der Bundesrepublik Deutschland in der

Europäischen Gemeinschaft
Walter Schütze Möglichkeiten und Grenzen der westeuropäischen

Rüstungszusammenarbeit
Peter J. Katzenstein Die Stellung der Bundesrepublik Deutschland in der

amerikanischen Aussenpolitik
Karl Markus Kreis Der internationale Terrorismus

Preis für das Jahresabonnement (24 Folgen einschliesslich ausführlichem
Sach- und Personenregister): DM 115.- zuzüglich Porto. Probehefte auf
Wunsch kostenlos.

Verlag für Internationale Politik GmbH
D-53 Bonn, Stockenstrasse 1-5


	Lesen und Handeln : der ästhetische Schein als soziale Wirklichkeit

