
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 56 (1976-1977)

Heft: 1

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

DIE SCHWEIZERISCHE ENTWICKLUNGSARBEIT IN NEPAL

Zu einer Publikation von Rudolf Högger

Wissenschaftliche und propagandistische

Arbeiten zur Grundsatzdiskussion
über Entwicklungshilfe und theoretische
Planstudien aller Art darüber, wie diese

Entwicklungshilfe in einzelnen Fällen
zu bewerkstelligen sei, gibt es heute
auch in deutscher Sprache in fast
überreichem Angebot. Wesentlich seltener
sind indessen, von Rapporten zu
vorwiegend internem Gebrauch abgesehen,
eingehendere Darstellungen aus der Feder

von Praktikern selbst. Man greift
deshalb mit gespannter Erwartung zu
einem Buch wie Rudolf Höggers «Die
Schweiz in Nepal»1, hat doch der
Verfasser zwischen 1970 und 1974 persönlich

die Leitung und Koordination einer
der interessantesten Bemühungen
unserer Zusammenarbeit mit Ländern der
Dritten Welt in Händen gehabt und sich
als Beamter des «Dienstes für technische

Zusammenarbeit» weiterhin an
führender Stelle mit diesen Fragen
befasst. '

Das hervorstechende Merkmal dieses

Buches ist zweifellos die entschiedene

und bis zum Schluss konsequent
durchgehaltene Absicht des Autors, von
konkreten Erfahrungen auszugehen.
Dabei steht allerdings nicht die persönliche

Erfahrung im Vordergrund, was zu
einem blossen Erlebnisbericht von relativ

geringer objektiver Relevanz hätte
führen können. Es gelingt Högger
vielmehr, durch die sprachlich dichte
Verarbeitung unzähliger Zeugnisse
schweizerischer Mitarbeiter und nepalesischer
Partner zu einer sorgsam differenzie¬

renden und durchwegs überzeugenden
Einschätzung der spezifischen Realitäten

eines Entwicklungslandes, eben
Nepals, zu gelangen.

Dass diese Realitäten den
Entwicklungskonzepten auch unseres Landes
immer wieder ein Schnippchen geschlagen

haben, zeigt bereits das erste Kapitel,

in welchem der Verfasser, ohne den

geringsten Versuch zur Rechtfertigung
oder Beschönigung, einen sehr
nützlichen Abriss der schweizerischen
Entwicklungszusammenarbeit mit Nepal
von 1950-1974 gibt. Sämtliche
Entwicklungsprojekte der Schweizer - die
Erstellung von Bergkäsereien und einer
zentralen MilchVersorgung (nach 1952),
das agrarwirtschaftliche Mehrzweckprojekt

von Jiri (ab 1957), die Gründung

mechanischer Lehr- und
Produktionswerkstätten (nach 1957), die
Inangriffnahme eines Hängebrückenbaupro-
gramms (nach 1960), das Hilfsprogramm

für Tibetflüchtlinge (nach 1960)
oder ein Parasitenbekämpfungsprojekt
(1971-1973) - waren mit technokratischer

Planungsarbeit allein nicht zu
bewältigen. Es zeigt sich vielmehr, besonders

deutlich in den jeweiligen Aufbau-
phasen, dass den schweizerischen und
nepalesischen Fachleuten an Ort und
Stelle die grösste Verantwortung zufällt,
gilt es doch, aus vorurteilsloser Kenntnis

der jeweiligen gesellschaftlichen,
wirtschaftlichen und topographischen
Gegebenheiten sich für die Bereitschaft
zu zweckmässigen Anpassungen und
Modifikationen an ursprünglichen Ziel-



62 NEPAL

Setzungen freizuhalten. Diese intellektuelle

Mobilität, diese Fähigkeit zum
Umdenken und zur Improvisation muss
beim Entwicklungsfachmann von der
Einsicht begleitet sein, dass jeder
Eingriff in das in sich stimmige
Sozial- und Kulturgefüge eines Landes -
und jede Entwicklungszusammenarbeit
führt unausweichlich zu solchen
Eingriffen - höchst vielschichtige und
weitreichende Folgewirkungen auslösen
kann, die zum voraus nie mit Sicherheit

eingeplant werden können. Ein
sprechendes Beispiel für dieses Phänomen

bildete etwa das Mehrzweckprojekt

von Jiri, das seit 1971 in
ausschliesslich nepalesischer Regie
weitergeführt wird. Hier hatten die Schweizer

1958 bescheiden mit der Einrichtung

einer Büffelzuchtstation begonnen ;

doch bald zeigte es sich, dass die
Tierzucht auf die Dauer nur im Rahmen
allgemeiner landwirtschaftlicher, sozialer,

wirtschaftlicher und erzieherischer
Massnahmen zu verbessern war, so dass
schliesslich eine Reihe zusätzlicher
Anstrengungen, insbesondere im Getreidebau,

in der Forstwirtschaft, in der
medizinischen Betreuung und im
Ausbildungswesen nötig wurden.

Die Arbeit des Entwicklungsfachmanns

gestaltet sich auch deshalb
besonders schwierig, weil er es mit Kräften

von höchst verschiedenartiger
Dynamik zu tun hat. Mehr als 90% aller
Einwohner Nepals gehören zur
ländlichen Bevölkerung, was, etwa im
Vergleich zu manchen westafrikanischen
Ländern, insofern positiv zu werten ist,
als die Abwanderung in die Städte mit
den kaum mehr zu bewältigenden
Begleiterscheinungen der Vermassung und
sozialen Verelendung hier noch aufzuhalten

ist. Doch der Lebensstil dieser
Bevölkerung ist ausgesprochen statisch,

und Begriffe wie Fortschritt und
Entwicklung haben hier wenig Gewicht.
Die Verwaltung des Landes anderseits
ist unter der Führung des seit 1972

herrschenden jugendlichen Königs Bi-
rendra, der Züge eines aufgeklärten
Despoten trägt, noch weitgehend
gezwungen, sich auf die konservativen
Schichten der Grundbesitzer, der
Priesterschaft, des Offizierskorps und
weniger wohlhabender Familien zu stützen,

und so ist auch hier eine spätfeudalistische

Erstarrung zu beobachten, welche

durch Priorität von Gruppeninteressen
und familiäre Intrigen nichts an

Effizienz gewinnt. Ansätze zu einer
fortschrittlichen Entwicklungspolitik bis
hin zu Forderungen nach revolutionärer

Veränderung des politischen und
sozioökonomischen Systems finden sich
zwar bei der studentischen Jugend und,
in resignierter Abwandlung, bei der
schmalen Schicht schlechtbezahlter
städtischer Intellektueller - den
Einfluss dieser Kreise aber schätzt Högger
angesichts der Vorherrschaft beharrender

Kräfte als sehr gering ein. Und
hinzu zu dem allem tritt nun noch die
Aktivität des Entwicklungsfachmannes,
der, wie geduldig und illusionslos er
auch immer verfahre, den Erfolg seiner

Arbeit, die Veränderung zum Guten
feststellen möchte, weil er daraus neuen
und unerlässlichen Antrieb zu fruchtbarer

Weiterarbeit schöpft.
Dieses Thema des Zusammenstosses

verschiedener Kräfte, Lebensanschauungen

und Gesellschaftsstrukturen
erfährt durch Rudolf Högger eine auch
psychologisch einfühlsame und sehr
kenntnisreiche Behandlung, wobei sich
der Leser vielleicht noch einige zusätzliche

Informationen, insbesondere über
das Problem des Bevölkerungswachstums,

diese eigentliche Crux aller Ent-



NEPAL 63

wicklungspolitik, wünschen möchte.
Sehr zu Recht warnt der Autor
unseres Erachtens davor, Entwicklungszusammenarbeit

als Vehikel zur Bekämpfung

oder gar Unterwanderung
bestehender traditioneller Strukturen zu
betrachten, was der politischen
Einmischung in die inneren Verhältnisse eines
Landes gleichkäme, das eben im
Begriff ist, ein sehr sensibles Selbstgefühl
zu entwickeln. Högger plädiert
vielmehr für eine behutsam mitberatende
Zusammenarbeit, die von Fall zu Fall
einen angemessenen Weg zwischen
Anpassung und Widerstand finden muss
und sowohl den Extremen des blossen
Handelskontakts auf Regierungsebene
wie der isolierten Aktivität des

Entwicklungsspezialisten entgegentreten
muss.

In den Schlusskapiteln seines
Buches gibt Rudolf Högger eine vorsichtig

abwägende Bilanz des bisher auf dem
Gebiet schweizerisch-nepalesischer
Zusammenarbeit Erreichten. Er zeigt, dass
der quantitative Erfolg steigenden
Wirtschaftswachstums allein noch wenig
besagt, solange nicht ein nepalesisches
Kader aus eigenem Antrieb zur
Übernahme neuer Verantwortungen bereit
ist - und gerade in diesem letzten Punkt
sind die Schweizer verschiedentlich sehr
erfolgreich gewesen. Der Verfasser
betont ferner, wie wenig ein Teilerfolg für
sich allein aussagt, wenn es dadurch
nicht gelingt, eine ganze Kette positiver
Veränderungen auszulösen. In diesem
Sinne soll auch ein neues, von den
eidgenössischen Räten im Jahre 1974
bewilligtes Projekt zur Erschliessung einer

Region in Ostnepal nicht als losgelöste
Renommierleistung verstanden werden,
sondern, wie Högger sagt, dazu dienen,
«die verschiedenen Bedürfnisse der
Bergbevölkerung in ihrer engen
Verflochtenheit anzupacken und die
einzelnen Massnahmen zur Entwicklungsförderung

in einem ausgewogenen
Aktionsprogramm zu integrieren».

Rudolf Högger lässt in seinem Buch

ganz bewusst die theoretischen und
futurologischen Argumente zugunsten
der Entwicklungshilfe - demographische

Entwicklung, Welternährungsfragen,
Probleme der globalen

Produktionssteigerung und der Rohstoffreserven,

historische Schuldfrage - in den
Hintergrund treten. «Die Schweiz in
Nepal» ist neben einem sachlich und
bescheiden vorgetragenen
Rechenschaftsbericht zugleich ein gewichtiges
Bekenntnis zum humanen Sinn der
Entwicklungszusammenarbeit, zur
interkulturellen Solidarität, zur Ausbildung
technischer und organisatorischer
Fertigkeit unter erschwerten Bedingungen
zum Vorteil aller beteiligten Partner.
Sosehr man sich auch scheut, die reichlich

abgegriffene Schlussformel
empfehlender Rezensionen zu bemühen,
hier liege eine Pflichtlektüre für jeden
an der Sache ernsthaft Interessierten
vor - hier scheint uns diese Formel
voll berechtigt.

Urs Bitterli

'Schriftenreihe der Schweiz. Gesellschaft

für Aussenpolitik, Paul Haupt. Bern
1975.



64 «CORNICHON»

«CORNICHON»
KABARETTS

GESCHICHTE EINES POLITISCHEN

Jahre des allgemeinen Wohlstandes sind
für das politische Kabarett zumeist
schwierige Zeiten, eine Regel, die sich
gerade in der Schweiz bestätigt hat.
Wo die Bereitschaft fehlt, sich über sich
selbst Rechenschaft zu geben, herrscht
oft auch Gleichgültigkeit gegenüber der
Umwelt und den eigenen Zeitverhältnissen.

So waren beispielsweise die
Schweizer Kabarettisten Walter Morath
und Voli Geiler Ende 1967 in das
geistig anspruchslosere Fach der
Boulevardkomödie mit der Begründung
übergewechselt, das Bewusstsein für die
gesamtschweizerischen Belange sei

verkümmert, das Desinteresse manifestiere
sich in den niedrigen Wahlbeteiligungen.

Andererseits zeigte etwa César Keiser

mit seiner «opus»-Reihe, dass einem
ansprechend gestalteten Kabarettprogramm

eine bemerkenswert gute Resonanz

beschieden sein konnte. Das
«Cabaret Chirsipfäffer» hingegen, das
im Jahr 1972 noch einmal versuchte,
das politische Kabarett in der Schweiz
zu aktivieren, scheiterte unter anderem
an dem mangelnden Bedürfnis nach
reiner Kritik. Für manche sollte diese
konstruktiv sein; doch weder mit bloss
negativer noch mit «positiver» Kritik
lässt sich auf die Dauer Kabarett
machen. Vor allem fehlte die Einsicht,
dass das unterhaltende Moment stets ein
wesentliches Lebenselement der
Kleinkunstbühne gewesen ist.

Die Quellen des Kabaretts, soweit
es mehr als nur einem Zeitvertreib
dienen will, finden sich in den Schwächen

und Mängeln seiner Umwelt, und
die Waffen, mit denen jene offengelegt
werden, sind kunstvoll aus der Verbin¬

dung von Humor und Satire geschmiedet.

Schon die Anfänge im 1881 von
Rodolphe Salis auf dem Montmartre
eröffneten «Chat noir» und das
Gedeihen der in Pariser Kneipen beheimateten

Bohemekultur standen im Zeichen
der Gegenbewegung: sei es - im
künstlerischen Bereich - als Absage an das
offizielle Theater, sei es als Ausdruck
des Protestes gegen die Konventionen
und Hohlheit der Gesellschaft
überhaupt.

Für die spezifische Form des politischen

Kabaretts gingen während des
Ersten Weltkrieges entscheidende
Anstösse von Zürich aus. Hier hatte Hugo
Ball unter anderem mit Hans Arp und
Richard Huelsenbeck das «Cabaret
Voltaire» eröffnet, um aus Protest
gegen den Krieg und die kompromittierte

Zivilisation in die Welt des
Dadaismus zu entfliehen.

Die Zeit der Wirtschaftskrise, der
Arbeitslosigkeit und des politischen
Extremismus rief nach befreiender Kritik,
und es ist kein Zufall, dass das politische
Kabarett Anfang der dreissiger Jahre
zumal in Deutschland ein reges, wenn
auch zunehmend gefährliches Leben
führte. Die von Werner Finck 1930

mitgegründete «Katakombe» in Berlin
oder die «Vier Nachrichten», die aus
Münchner Studentenkreisen hervorgegangen

waren, haben noch nach Hitlers

Machtübernahme während einer
«Galgenfrist» ihrer - wenn nun auch
verklausulierten - Opposition Ausdruck
gegeben. Das antifaschistische Kabarett

konnte sich jedoch erst ausserhalb
Deutschlands voll entfalten, in Wien
etwa durch Mostars «Der liebe Augu-



«CORNICHON» 65

stin», vor allem aber durch die in der
Schweiz gastierende «Pfeffermühle» unter

Erika Mann und Thérèse Giehse.
Die «Pfeffermühle» war im November
1934 auch in Zürich Störmanövern
ausgesetzt, die von frontistischen Gruppen

ausgingen. Wer nicht wie Werner
Finck in Deutschland verblieb und dort
ins Konzentrationslager kam, müsste
für seine Zivilcourage das ungewisse
Schicksal des Emigranten auf sich
nehmen.

Das « Cabaret Cornichon » und
seine Zeit

Auch das «Cabaret Cornichon» stand
im Zeichen des Antifaschismus. Doch
wäre es eine falsche, legendäre
Verklärung, unter diesem Schlagwort die
«Pfeffermühle» und das «Cornichon»
einfach gleichzusetzen. Da die
schweizerische Öffentlichkeit durch das
aggressive Auftreten Mussolinis und Hitlers

alarmiert und durch den unrühmlichen

Frontenfrühling in Bewegung
geraten war, fand auch das «Cornichon»

jene politisch sensibilisierte
Atmosphäre vor, die einem solchen
kabarettistischen Unternehmen förderlich
ist. Von Anfang an bestand kein Zweifel

darüber, dass die Biossstellung
rechtsextremer Einflüsse zu seiner
Hauptaufgabe gehörte; doch beruhte
sein Erfolg nicht zuletzt darauf, dass

es alsbald von blosser Imitation
bekannter Vorbilder absah und seinem
Programm bewusst eine schweizerische
Prägung geben wollte.

Mit Ausnahme des Malers und
Bühnenbildners Alois Carigiet befindet sich
von den Hauptinitianten keiner mehr
unter den Lebenden. Dem vielseitig
tätigen Literaten Walter Lesch (1908-

1958) fehlten für die Verwirklichung
seines Kabarettprojektes die finanziellen
Mittel. Die Begegnung mit Otto Weis-
sert (1903-1969), dem späteren
kaufmännischen Leiter des «Cornichons»,
der für manches Chanson die Musik
selbst komponierte, brachte Ende 1933

die Wende. Weissert verschaffte Lesch
das benötigte Startkapital von Franken

3000-, und die eifrigen Pläne-
schmieder in der Helmhaus-Konditorei
von Emil Hegetschweiler (1887-1959)
konnten sich endlich ans Werk machen.
Die Première vom 1. Mai 1934 im
«Hirschen» von Zürichs Niederdorf endete
mit einem Reinfall. Mit Anklagen und
Weltschmerz allein war kein Publikum
zu locken. Aus dieser Lehre zog das
«Cornichon» die Konsequenzen. Das
Programm wurde vollständig umgearbeitet,

und der zunehmende Erfolg
bewies, dass die richtige Mischung von
Witz, Ironie, Kritik und Amüsement
gefunden worden war, ohne dass in
Fragen des Niveaus oder der Gesinnung

Konzessionen einzugehen waren.
Im Herbst 1934 wurde Max Werner

Lenz (1887-1973) in das Team
aufgenommen. Als Komiker, Textdichter,
Regisseur und Conférencier hat er den
spezifischen «Cornichon»-Stil mitgeprägt.

Aber das «Cornichon» war nicht
nur das erste schweizerische literarische
Kabarett von Rang, vielmehr wurde es

zur Schule und Heimat für zahlreiche
Künstler, die die einheimische Theaterszenerie

zum Teil bis in die Gegenwart

belebt haben. Die politisch
engagierte Mathilde Danegger, Ludwig
Donath, Hilde Herter, Karl Meier, Helene
Pastorini, Fritz Pfister, vor allem aber
die junge Elsie Attenhofer mit ihrem
Chanson «Das alkoholfreie Mädchen»
stimmten das Publikum lachfreudig und
sorgten schon in den Anfängen für den



66 «CORNICHON»

Umschwung zu guten Pressekritiken.
Im «Cornichon» wurde Zarli Carigiet
«entdeckt», und Tibor Kasics, dem
später wieder im «Cabaret Fédéral» zu
begegnen war, sorgte am Piano für die
musikalische Untermalung.

Wie das Beispiel von Trudi Stössel,
Traute Carlsen oder von Margrit Rainer,

die hier ihre künstlerische Laufbahn

begann, zeigt, gelang es dem «
Cornichon » schon in den ersten Jahren, junge

Talente zu fördern und bewährte
Kräfte in seinen Dienst zu stellen. Heinrich

Gretler war erstmals im September

1935 mit von der Partie, als im
Programm «Gradus!» die Frontisten
blossgestellt wurden. Alfred Rasser
begeisterte 1937 mit der Figur des
«Professors Cekadete», die auch in späteren
Zeiten wichtiger Bestandteil des

Programms dieses Komikers blieb. Voli
Geiler, Schaggi Streuli, Trudi Schoop,
Charles F. Vaucher, Peter W. Staub,
Walter Morath, Ruedi Walter, Blanche
Aubry und noch so manche andere
Künstler haben für kürzer oder länger
dem «Cornichon» bis zu dessen Ende
im Jahr 1951 viel gegeben, aber sie
durften von ihm auch viel empfangen.

Kabarett und Widerstand

So vermag es nicht zu verwundern,
wenn in der Erinnerung an die damalige

Blütezeit des Kabaretts in der
Schweiz auch die unserer Zeit vertrauten

nostalgischen Untertöne mitschwingen.

Die Frage, auf welchem Weg das
schweizerische Kabarett seine Krise
überwinden könnte, stellt sich jedoch
ohne Sentimentalität. Um so wertvoller
ist es, dass Elsie Attenhofer der
Geschichte des «Cornichon» ein Buch1
gewidmet hat, das Verdientermassen zu

einem ungewöhnlichen verlegerischen
Erfolg geworden ist. Darin finden sich
zwei Hauptanliegen in geglückter Weise
vereint: der auch graphisch ausserordentlich

lebendig gestaltete Band ruft
etwas von der Unmittelbarkeit der
damaligen Kabarett-Atmosphäre zurück,
zum andern aber werden die wichtigsten

Programmnummern im Kontext zu
ihren Zeitverhältnissen aufgezeigt.
Durch die zahlreichen Texte und
Illustrationen erhält das Buch dokumentarischen

Charakter und dies in einem
Bereich, der von der Historiographie
zumeist übergangen wird.

Die Verfasserin tadelt denn auch,
dass selbst in der populären Darstellung

«Die Schweiz im Krieg» von Werner

Rings die Rolle des Kabaretts im
Widerstand gegen die totalitären
Ideologien kaum mehr als Erwähnung fand.
Elsie Attenhofer spricht von einer
«offensichtlichen Verdrängung des satirischen

Widerstandes», der offenbar nicht
in das heutige Bild von der Schweiz
im Krieg passe. Dass das «Cornichon»
im Gegensatz zum späteren reinen
Unterhaltungs-Kabarett gegen die
antidemokratischen Tendenzen und für eine
freiheitliche Schweiz kämpfte, dass es

die Funktion einer «politischen Anstalt »

erfüllt habe, dies deutlich zu machen,
ist der Verfasserin besonderes Anliegen.
Wie der «Nebelspalter» machte das

«Cornichon» mit seinen Waffen Front
gegen die Fronten, gegen die
faschistische und nationalsozialistische
Propaganda, gegen den Kriegsimperialismus,

aber auch gegen die helvetischen
Unzulänglichkeiten vielfältiger Art.

Das «Cornichon» ist, wie die im
vorliegenden Buch wiedergegebenen Dokumente

illustrieren, auch Gegenstand
deutscher Demarchen gewesen, was von
den Darstellern angesichts der drohen-



«CORNICHON» 67

den Gefahren während der Kriegszeit
ein erhebliches Mass an persönlichem
Mut verlangte. Diente die Aufregung
der Deutschen um den Ausdruck
«boches» als willkommener Vorwand zur
Intervention gegen das ihnen missliebige
Kabarett, so war es wohl nur der sofortigen

Unterlassung zu verdanken, dass
der nachfolgende Witz im Mai 1942

nicht drastischere Folgen zeitigte. Vor
dem Vorhang deutete ein Passant auf
das Titelbild der Propagandaillustrierten

«Signal» und sagte zum
Zeitungsverkäufer: «Isch Er das? - «Ja, das
isch er!» - «Ich wott das Bild us-
schnyde und yrahme!» - «Ja - wand
Sie en bi-n-Ihne dihei an Ihrni Wand
hänke?» - «Weiss na nöd - entweder
ufhänke oder ad Wand stelle. »

Der Übergang in die Epoche des

kalten Krieges wollte dem «Cornichon»
nicht gelingen. Doch ist es in vielem für
das Kabarett beispielgebend geblieben.
Sein Engagement, die gelungene
Kombination guter Texte, zündender
musikalischer Begleitung und origineller
Bühnenbilder und nicht zuletzt eine mit
Humor gepaarte Volkstümlichkeit
haben seine Erfolge gezeitigt. Es war dies

Kabarett in bestem Sinne, wie es in der

von Rezession bedrückten Gegenwart
wieder eine Mission zu erfüllen hätte.

Klaus Urner

1 Cabaret Cornichon, Erinnerungen an
ein Cabaret, hg. von Elsie Attenhofer,
Benteli-Verlag, Bern 1975.

PLATON BRAUCHT MAN ÜBERALL

Zur Jubiläumsausgabe seiner Werke

Johannes Urzidil erzählt, dass sich in
dem kleinen Vulkanfiberkoffer, den er
1939 auf seiner Flucht aus Prag in den
Westen mitnahm, auch eine griechische
Homer-Ausgabe befand. Schicksalsgenossen,

die das sahen, hätten ihn
gefragt, was er denn in der Emigration,
am Ende gar in Amerika, wo er ja
tatsächlich seine zweite Heimat fand, mit
«Ilias» und «Odyssee» anzufangen
gedenke. Er aber habe geantwortet: «Homer

braucht man überall.» Das war
vielleicht nur ein Scherz, eine Anspielung

auf den in Urzidils Freundeskreis
sprichwörtlichen Ausspruch eines
Bekannten, der - nach seinen beruflichen
Möglichkeiten und Absichten in der
Neuen Welt befragt - geantwortet hatte,
Schnorrer brauche man überall. Aber
vielleicht war der Homer im Flücht¬

lingskoffer doch auch mehr : Erinnerung
und Heimat, ein Stück Jugend, ein
Lebensbuch, etwas, das zu seinem Besitzer
gehörte seit der Stunde, da er im
Gymnasium zum erstenmal ein paar Hexameter

gelesen hatte. Es ist immerhin
gut denkbar, besonders bei einem Mann
wie Johannes Urzidil, der zugleich der
Welt fröhlich zugewandt und dem
genauen Wort tief verpflichtet war. Er
liebte das Leben und besonders die
Sprache, in der es seinen Ausdruck
fand. Ich kann mir vorstellen, dass ihm
Homer gerade in der ersten Zeit seines
Exils unentbehrlich war.

Ob man dasselbe auch von Piaton
sagen könnte? Wohl möglich, dass die
Zweifel in diesem Fall grösser wären.
Zwar gibt es jetzt eine handliche und
erschwingliche Gesamtausgabe in acht



68 PLATON

Bänden, ein hilfreiches Begriffslexikon
eingeschlossen1. Zur Not wäre sie in
einem Flüchtlingskoffer unterzubringen.

Aber die Zeiten sind nicht mehr
die gleichen wie im Krieg; der
Gedanke, Homer oder Piaton zur geistigen
Notration zu erklären, erscheint
vielleicht befremdlich. Damals freilich hat -
ein bedenkenswertes Faktum - ein heute
vergessenes Zeitstück alle Theatererfolge

übertroffen: das Drama «Der Mond
ging unter» von John Steinbeck, in
welchem dem griechischen Philosophen
eine entscheidende Stelle in der Begründung

und Bestärkung des Widerstandes
gegen den Terror zukommt. Viele Male
ist es auch im Schauspielhaus Zürich
gespielt worden. Wer eine dieser
Aufführungen erlebt hat, dem ist politisches
Theater ein Begriff und eine Wirklichkeit,

an denen er misst, was sich sonst
dafür ausgibt. Ich rede nicht von
literarischer Qualität, wohl aber von Aktualität,

vom rechten Wort zur rechten Zeit,
und damals kam es erstaunlicherweise
von Piaton. Die kleine Stadt, in der
Steinbecks Stück spielt, ist ein Ort, wie
es damals viele gab. Überall in Europa
lastete das schwere Joch der Besetzung,

überall wurde Widerstand mit
Terror zu brechen versucht, überall waren

Geiselerschiessungen an der
Tagesordnung. Furcht und Resignation
breiteten sich aus, Hoffnungslosigkeit war
die schlimmste Gefahr. In dem Drama
nun wird gezeigt, wie einfache
Menschen, die ihrer Natur und ihrem
Selbstverständnis nach gewiss keine Helden
sind, die Übermacht in die Schranken
weisen. Von ihnen geht die Gewissheit
aus, dass der Terror Schwäche ist, dass

die Zukunft nicht den Unterdrückern,
sondern den Unterdrückten gehört. Es
gibt da den alten Bürgermeister Orden,
in Zürich gespielt von Heinrich G retler,

eine Figur, von der damals eine
ungeheure Wirkung ausging. Orden wird
schliesslich zum Tode verurteilt, und in
seinem letzten Gespräch vor der
Erschliessung - er führt es mit seinem
Schulfreund, dem Doktor - sucht er aus
dem Gedächtnis Worte und Sätze

zusammen, die Piaton geschrieben hat.
Das ist das Erstaunliche: ein hochaktuelles

Zeitstück gipfelt in einem Zitat
aus Piaton. Man darf sagen, die stärkste
und bewegendste Stelle in «Der Mond
ging unter», die Zehntausende von
Zuschauern im Innersten traf und mit
Zuversicht erfüllte, bestand in der Erinnerung

an einen Text, der vor Jahrtausenden

aufgezeichnet worden war.
Euch, die ihr mich verurteilt habt, so

sagt der Bürgermeister Orden an dieser
Stelle ungefähr mit den Worten Piatons,
wird eine viel schlimmere Strafe ereilen
als die, die ihr mir mit dem Todesurteil

angetan habt. Ihr glaubt euch
damit von der Pflicht zu befreien, über
euer Leben Rechenschaft abzulegen.
Wenn ihr glaubt, durch Hinrichtungen
verhindern zu können, dass jemand
euch euren schlechten Lebenswandel
vorwirft, so täuscht ihr euch. Es werden

ihrer nur noch mehr sein, die euch

zur Rechenschaft ziehen, und da sie

jünger sind, werden sie um so lästiger
sein.

Der Mann, der sich in seinem letzten
Gespräch vor seiner Hinrichtung mühsam

an den Wortlaut der Schlussworte
des Sokrates in der Apologie erinnert,
wurde zum Symbol unangreifbarer
Menschlichkeit. Er zeigte, worin die
Geknechteten stärker sind als ihre Schergen.

Er verscheuchte den Zweifel daran,
dass das Recht über das Unrecht siegen
werde. Die Tatsachen, die im Stück
sowohl wie die, die wir täglich der
Zeitung entnehmen konnten, standen gegen



PLATON 69

ihn. Aber die Gewissheit, die ihm die
Haltung und die Lehre des Sokrates
gaben, war stärker und übertrug sich auf
die Besucher der über siebzig
ausverkauften Vorstellungen.

War das nun Idealismus War es
realistisch gedacht? Das Theaterereignis
aus dem Jahre 1943 zeigt jedenfalls,
dass wir es bei Piaton nicht mit einem
Philosophen zu tun haben, dessen Denken

abstrakt und weltfremd ist. Seine
Philosophie steigt aus der Lebenswirklichkeit

auf, sie durchwirkt in seinen
Dialogen das Gespräch auf dem Markt
und im privaten, freundschaftlichen
Kreis, und es gehört auch zu ihr, dass
sowohl die Irrtümer wie die wahren
Erkenntnisse ihre Wirkungen auf die
Gesprächsteilnehmer und mithin auch auf
die Leser oder Zuhörer haben. Junge
und ältere Menschen treffen sich, es gibt
Angeber und Naivlinge unter ihnen,
Lernbegierige und Oberflächliche, die
sich allzu rasch zufrieden geben und zu
wissen meinen, was erst noch erfragt
werden muss. Mit ihnen allen führt
Sokrates seine Unterhaltungen, und wenn
irgend die Behauptung moderner
Theatertheoretiker auf die faszinierendste
Weise verwirklicht ist, dass das Denken

Vergnügen bereite, so in den
Dialogen, die Piaton geschrieben hat. Es
ist darum eminent wichtig, dass die
szenischen Umstände sichtbar werden und
die Gesprächsteilnehmer Profil gewinnen.

John Steinbecks Einfall, seinen
Bürgermeister Orden auf dem dramatischen

Höhepunkt seines Stücks Piaton
zitieren zu lassen, zeugt nicht nur von
seiner Einsicht in die szenische
Darstellungsgabe des antiken Philosophen. Er
zeugt mehr noch vom Vertrauen Steinbecks

in die Gegenwärtigkeit und
Aktualität Piatons. Abwegig wäre es jedenfalls

doch nicht, die wichtigsten Dialoge

aus seinem Werk zur geistigen Notration

zu wählen.
Ich bin kein Fachmann, weder in

philologischer noch in philosophischer
Hinsicht -, ich bin ein Liebhaber
Piatons. An dem Griechischkränzchen, in
dessen Kreis in jahrelanger Lektüre
sämtliche Werke des Philosophen im
Original gelesen wurden, nahm ich während

vielen Jahren teil. Rudolf Rufener,
der Übersetzer der Jubiläums-Ausgabe,
war ein treuer und fruchtbarer Partner
dieser Zusammenkünfte, die zuerst von
Ernst Mäder und nach dessen Tod von
Gustav Schlatter geleitet wurden.
Manchmal hat Rufener uns Teile seiner
im Entstehen begriffenen Übersetzung
vorgelegt. Neben den Altphilologen der
Aarauer Kantonsschule und denen, die
das Fach an der Universität studierten,
nahmen Mediziner und Theologen teil,
ehemalige «Griechen» eben wie ich
selbst, Liebhaber Piatons. Man pflegte
zwar ausnahmsweise auch einmal
andere Texte zu lesen, zur Erholung und
Abwechslung, wie wir sagten. Aber die
Platon-Lektüre dominierte, war unser
Hauptgeschäft und erst noch das

vergnüglichste.

So ist denn die achtbändige Gesamtausgabe

des Artemis-Verlages für diesen

Kreis auch eine Erinnerung an
jahrelanges Bemühen und natürlich an den
Übersetzer. Man hat seine Arbeit noch
immer nicht in ihrem wahren Ausmass
erfasst und gewürdigt. Esistendlich Zeit,
sich darüber Rechenschaft zu geben,
welches Ausmass an Fleiss und Können
hinter dem schlichten Vermerk auf dem

Frontispiz der sieben Bände steht, welche

die Dialoge enthalten: Eingeleitet
von Olof Gigon, übertragen von Rudolf
Rufener. Jetzt, da man diese Arbeit in
ihrem vollen Umfang überblicken kann,
erweckt sie Staunen und Bewunderung.



70 PLATON

Ich zögere nicht, von einer bedeutenden
literarischen Leistung zu reden.

Übersetzen ist ein schwieriges
Geschäft. Ginge es nur darum, Gedankengänge

in eine andere Sprache zu
übertragen, so wäre das Gelingen nicht all
den Gefahren ausgesetzt, die Schleiermacher

andeutet, wenn er sagt, «dass
wesentlich und innerlich Gedanke und
Ausdruck ganz dasselbe sind». Könne
denn, wer das eingesehen habe, einen
Menschen von seiner angeborenen
Sprache trennen wollen und meinen, es
könne ein Mensch, oder auch nur eine
Gedankenreihe eines Menschen, eine
und dieselbe werden in zwei Sprachen?
Hier wird nichts geringeres als die
Unmöglichkeit des Übersetzens behauptet,
und im strengen Sinne gibt es keinen
Gegenbeweis dazu, wohl aber Versuche,
das Unmögliche dennoch möglich zu
machen. Man pflegt dann zu sagen, eine
Übersetzung lese sich wie das Original.
Aber das kann ja auch nicht das Ziel
sein, weil die Übersetzung selbstverständlich

ein Hilfsmittel bleibt und auf
das Original nur hinweisen kann, ohne
es zu ersetzen. Im Idealfall lässt die
Übersetzung das Original ahnen. Eben
das, scheint mir, ist Rudolf Rufener
gelungen. Die Dialoge Piatons lesen sich
in dem Wortlaut, den sie bei ihm haben,
ohne den Widerstand jener Floskeln
und Überspanntheiten, zu denen das
Griechische den Übersetzer ins Deutsche

oft verleitet. Wer nachprüft, wird
feststellen, dass diese «Natürlichkeit»
der Übersetzung nie mit Ungenauigkeit
erkauft ist. Der Übersetzer hat sich eine
Sprache, einen Stil erarbeitet, der die
möglichst genaue Übertragung ebenso
gewährleistet wie die Lebendigkeit und
szenische Realität der philosophischen
Gespräche. Der Text ruft geradezu nach
dem Versuch, die eine oder andere

Stelle mit verteilten Rollen zu lesen oder

gar zu inszenieren. Ein Gespräch über
das, was Jünglinge lernen sollen
(«Laches») oder ein Disput über die Dichtkunst

(«Iron», «Der Staat»), gäben in
dieser Übersetzung einen Begriff von
der szenischen Dichte und Präsenz der
Werke Piatons. Ich habe bereits gesagt,

warum das wichtig ist.
Übrigens braucht man wirklich nicht

im spezifischen Sinne philosophisch
interessiert oder begabt zu sein, um an
dieser Lektüre mit Gewinn Vergnügen
zu haben. Piaton fesselt nicht durch
Stringenz der Gedanken und Schlüsse,
wohl aber durch Weisheit, womit die
menschliche Erscheinungsform seiner

Philosophie vielleicht zu bezeichnen
wäre. Dazu gehört unabdingbar auch
sein Humor, seine liebevolle Charakterisierung

der Gesprächspartner, sein
Gespür selbst für so etwas wie Pointen im
Gedankenablauf. Zwar teilt er uns
höchst selten etwas über die Schicksale
seiner Figuren mit. Sie stehen oder
sitzen da als Gesprächspartner des
Sokrates und bestehen mit ihm die Abenteuer

des Fragens. Vor allem sind sie

Menschen, teils mit liebenswürdigen,
teils auch mit anderen Zügen, die dann
deutlich werden, wenn sie sich vorwagen
und sprechen. Es ist gewiss möglich, die
Philosophie Piatons als Ideenlehre
darzustellen, ihre Hauptzüge nachzuziehen
und den Denker in die Philosophiegeschichte

einzuordnen. Das geschieht in
der Einleitung zum Begriffslexikon, dem
achten Band der Jubiläumsausgabe, und
es geschieht auch in den einzelnen
Artikeln dieses Lexikons, das unter
Verweis auf die wichtigsten Stellen in den

Dialogen 298 Stichworte von «Abbild»
bis «Zufall» erläutert. Mir scheint
jedoch, die szenische Realität dieses Denkens

dürfe dabei nicht ausser acht ge-



PLATON 71

lassen werden. Im «Gorgias» - dies
als Beispiel - äussert sich Kallikles über
die Philosophie und meint, sie sei «etwas

Liebenswürdiges, wenn man sich in
jungen Jahren mit Mass damit abgibt;
verweilt man aber länger als nötig bei
ihr, dann wird sie zur Verderberin des
Menschen. Denn ist jemand auch noch
so begabt: wenn er über die Zeit hinaus
zu philosophieren fortfährt, dann muss
er notwendig in all dem unerfahren
bleiben, was ein Mann kennen muss,
der edel und gut geachtet sein will».
Wie aktuell, wie lebenswahr ist diese
Figur und ihre Ansicht! Man hört den
Pragmatiker, der immerhin bereit ist,
der Jugend ihre Theoriespiele zuzugestehen,

der aber für ein Übel hält, etwa
dabei im ganzen Leben zu verharren.
Dieser Kallikles kann ein Praktiker sein,
mit beiden Füssen in der Wirklichkeit
stehend, vielleicht aber auch ein Opportunist,

der weiss, dass ihn die Suche nach
dem Wahren und Guten daran hindern
könnte, seinen Vorteil wahrzunehmen.
Kurzum: ein Mann des «gesunden
Menschenverstandes». Sokrates jedenfalls

beglückwünscht sich in einem kleinen

Vorgeplänkel dazu, diesem Kallikles

begegnet zu sein. Er komme nämlich

nicht oft mit Leuten zusammen, die
befähigt seien, ihn selber zu prüfen. So
schmeichelt er eine Weile dem Pragmatiker,

der die Philosophie für etwas
Liebenswürdiges für Jünglinge hält, bis er
ihn dazu verleitet hat, ihm eine Reihe
von Fragen zu beantworten. Am Schluss
ist Kallikles gründlich widerlegt. Er
sieht sich unversehens in der Lage eines
Mannes, der sich mit seinem «gesunden

Menschenverstand» selber ad
absurdum geführt hat. Mir schien immer
schon, der Weg, auf dem das geschieht,
sei mindestens so wichtig wie das
Resultat. Nicht die Einsichten und Er¬

kenntnisse allein stehen im Mittelpunkt
dieser Philosophie, sondern das Philosophieren

selbst, und es erweist sich als
eine vergnügliche, unterhaltsame und
zudem nützliche Beschäftigung.

Ob die Zeit, in der wir leben, 2400
Jahre nach Piatons Geburt, dem Werk
des Dichterphilosophen besonders günstig

sei, ist schwer zu sagen. Aber hier
handelt es sich nicht um einen Gegenstand,

der den Pendelbewegungen, den
Strömungen und der launischen Gunst
des Zeitgeistes unterworfen ist. Die Frage

heisst nur, ob wir darauf eingehen,
ob wir uns damit auseinandersetzen, ob
wir uns ihm stellen wollen. Tun wir es

nicht, so verzichten wir auf eine
Möglichkeit, die dadurch nichts einbüsst. In
Piatons Philosophie ist alles Erfahrbare
eine Zone des Werdens, bezogen auf
die Urbilder oder Ideen, deren oberste
die Idee des Guten ist. Das antike Denken

deutet den Gang der Geschichte und
das Leben des Einzelnen als einen
unendlichen Kreislauf, bei Piaton
ausgerichtet auf die Urbilder, auf die
Vollkommenheit des Menschen und des
Staates zum Beispiel. Es ist gut, sein
Gesamtwerk in einer vorzüglichen
deutschen Fassung, mit aufschlussreichen
Einleitungen ausgestattet und zusätzlich
erschlossen durch das Begriffslexikon,
zur Hand zu haben. Man sollte davon
Gebrauch machen. Piaton, so möchte
ich in Abwandlung des schalkhaften
und ernsten Wortes von Johannes Urzidil

sagen, Piaton braucht man überall.

Anton Krättli

1 Piaton, Jubiläumsausgabe sämtlicher
Werke zum 2400. Geburtstag, Paperbackausgabe

in acht Bänden (einschliesslich
Begriffslexikon), eingeleitet von Olof Gigon,
übertragen von Rudolf Rufener, Artemis-
Verlag, Zürich und München 1974.



72 PETER WEISS

EROBERUNG DER KUNST

Peter Weiss: «Die Ästhetik des Widerstands»

Am Anfang von Peter Weiss' fiktiver
Autobiographie eines 1917 in Bremen
geborenen Arbeitersohns - die namenlose

Ich-Figur ist ein Jahr älter als der
Autor - steht eine mehrseitige
Beschreibung des Pergamon-Altars in Berlin,

wie sie nur ein geschulter
Augenmensch geben kann, der eine
Kunsterziehung genossen hat. Wir erinnern
uns an die erste Version seiner
Lebensgeschichte, an die zu Anfang der sechziger

Jahre erschienenen Bücher
«Abschied von den Eltern» und «Fluchtpunkt»,

in denen, als eine Episode unter

vielen, der Aufenthalt des jungen
Malers an der Prager Kunstakademie
geschildert wird. Man sieht beim Lesen
dieser ersten Seiten wieder jene Collagen
vor sich, die er für seinen 1952
geschriebenen Mikroroman «Der Schatten

des Körpers des Kutschers»
zusammengestellt hatte : demontierte und neu
verschachtelte Figuren in alter Manier,
skurrile Gegenstände, wahnhafte
Landschaften. Die Perspektive war dadurch
gegeben, dass der Erzähler auf dem Abtritt

sass und notierte, was er durch
den offenen Türspalt beobachtete, eine
dokumentarische Bestandesaufnahme
der nächsten Umgebung («ein Stück
der Hauswand, mit zersprungenem,
teilweise abgebröckeltem gelblichen Putz»),
die mit zunehmender Präzision immer
surrealer wurde. Die rund zwei
Jahrzehnte später entstandene Prosa «Die
Ästhetik des Widerstands» beginnt mit
derselben sinnlichen Dichte, welche die
frühen, «experimentellen» Arbeiten des

Malers und Filmregisseurs Peter Weiss
auszeichnete:

«Rings um uns hoben sich die Leiber
aus dem Stein, zusammengedrängt zu
Gruppen, ineinander verschlungen oder

zu Fragmenten zersprengt, mit einem

Torso, einem aufgestützten Arm, einer
geborstnen Hüfte, einem verschorften
Brocken ihre Gestalt andeutend, immer
in den Gebärden des Kampfs, ausweichend,

zurückschnellend, angreifend, sich

deckend, hochgestreckt oder gekrümmt,
hier und da ausgelöscht, doch noch mit
einem freistehenden vorgestemmten Fuss,
einem gedrehten Rücken, der Kontur
einer Wade eingespannt in eine einzige
gemeinsame Bewegung. Ein riesiges Ringen,

auftauchend aus der grauen Wand,
sich erinnernd an seine Vollendung,
zurücksinkend zur Formlosigkeit. »

Das ist reine Deskription, «Beschreibung

des Äusseren», wie es die
Kunsthistoriker bei der Inventarisierung von
Kunstdenkmälern nennen. Doch bald
wird deutlich, worauf die Vergegenwärtigung

der Skulpturen hinzielt: in der
Szene, wo die drei jungen Antifaschisten
um Coppis Mutter versammelt sind,
welche ihre Füsse badet. Der Altar, der
im Berliner Museum stehe, sei einst ein
Besitzstück der Könige gewesen. «.. .wir
können uns, wenn wir Zeit haben, vor
diese Dinge hinstellen, doch wollen wir
begreifen, was sie bedeuten, und vor
allem, wollen wir sie für uns beanspruchen,

so müssen wir alles das nachholen,
was uns in der Schule nie beigebracht
wurde.» Die Bildhauereien des Frieses
sollen Coppi, Heilmann und den Ich-
Erzähler, die drei Protagonisten des
ersten Teils, in eine Epoche zurückführen



PETER WEISS 73

welche ihnen die Ursprünge jener
Gesellschaft zeigt, «in deren letzten
Auswüchsen» sie sich befinden. Damit ist
zumindest ein Thema des vielschichtigen
Romans aufgeritzt: die Eroberung, die
ideologische «Nutzbarmachung» der
europäischen Kultur durch die
Arbeiterklasse. In diesem Sinne ist «Die
Ästhetik des Widerstands» nicht minder

als «Abschied von den Eltern» ein
Bildungsroman. Man hat ihn, etwas zu
pointiert, den «Roten Heinrich»
genannt. Es gibt im zweiten Teil eine
packend-dynamische Beschreibung der
Gaudi-Kathedrale in Barcelona und
eine ausführliche Deutung von Picassos
«Guernica», und im böhmischen
Warnsdorf, einer Zwischenstation auf
der Reise nach Spanien, versenkt sich
der Ich-Erzähler in die Reproduktionen
der Bilder von Breughel und in Kafkas
Roman «Das Schloss». Nicht zufällig
steht das Gemälde vom Babylonischen
Turm unmittelbar neben der reflektierenden

Reproduktion der Geschichte
K.s, des Landvermessers, der natürlich
die Klasse der Unterdrückten repräsentiert,

welche die Trennung zwischen dem
Dorf und der «Welt der Herren» als
etwas Unverbrüchliches hinnehmen, die
nicht daran denken, etwas erreichen zu
wollen, was ausserhalb ihrer Klasse
liegt. Das Schloss, das bekanntlich von
K. in der anfänglichen Illusion, es sei

leicht einzunehmen, mit einem «recht
elenden Städtchen» verglichen wird, aus
Dorfhäusern zusammengetragen, deren
Mauern abzubröckeln scheinen, wird
bei Weiss explizit mit dem «Gebäude
des Kapitalismus» verglichen. Wörtlich:
« Was Kafka geschrieben hatte, war ein
Proletarierroman.» Das Äussere des
Buches unterstreicht es: ein Werk «im
ackerbraunen Einband». So einseitig und
naiv diese Deutung aus wissenschaft¬

licher Sicht wäre - sie klammert zum
Beispiel alles Zwiespältige im Charakter
K.s aus -, so richtig und sinnvoll ist
sie im Rahmen der marxistischen
«Aneignung» von Kunst und Literatur im
Roman von Peter Weiss. Liest man etwa
zum Vergleich jene Stellen nach, wo das

«Ich» in «Fluchtpunkt» über seine

Kafka-Lektüre berichtet, stellt man
fest, dass auch dort «Der Prozess»
umfunktioniert, übersetzt wird in die Situation

des Emigranten: «So begann ich
jetzt, beim Lesen des Prozesses,
hellhörig zu werden für den Prozess, der
mich selbst gefangenhielt. » Romanhafte
Literatur-Interpretation dient immer
zur Erhellung des eigenen Werks. Ein
Schriftsteller, der dies nicht wahrhaben
wollte, wäre kein Schriftsteller.

Die «Bemühungen um die Eroberung
der Kunst» haben in einem Buch, in
dem die Debatte über die wirkungsvollste

Form des Widerstands gegen die
herrschende Klasse einen breiten Raum
einnimmt, natürlich nicht den Sinn,
«zum Eigenwert eines Kunstwerks» vor-
zustossen, sondern es geht den jungen
Antifaschisten darum, die Solidarität
unter all jenen zu stärken, welche von
der bürgerlich verwalteten Kultur
abgeschnitten sind. Die labyrinthische
Innenarchitektur des Schlosses mit seinen
unendlichen Schranken wird zum Sinnbild

für die Undurchschaubarkeit der
Machtstruktur einerseits, anderseits
aber auch für das verwirrende Geflecht
der linken Parteien und Splittergruppen.

Es ist keineswegs so, dass der junge
Held, der gegen Ende des ersten Teils
vom Spanienkomitee in Prag die
Mitteilung erhält, er werde in einem Hospital

bei Albacete erwartet, die roten
Fäden, die sich kreuz und quer durch
Europa spannen, ohne weiteres zu
entwirren vermag. Der Leser sieht sich



74 PETER WEISS

einem Gewirr von historischen Fakten
und deren Interpretationen, von
Augenzeugenberichten aus zweiter und dritter
Hand und von rein fiktionalen Begebenheiten

gegenüber, wie etwa im Fall der
«gestellten» Begegnung zwischen dem
Vater des Erzählers, einem tschechischen

Textilarbeiter, und Herbert Wehner

in Paris. Wer sich in der Geschichte
der Arbeiterbewegung nicht genau
auskennt, wer nicht Bescheid weiss über die
Flügelkämpfe innerhalb der
Sozialdemokratischen Partei Deutschlands, wer
nie etwas gehört hat vom Bremer
Aufstand oder von den Barrikaden am
Wedding, der wird sich in den endlosen
Erörterungen nicht zurechtfinden und
das Dokumentarische nicht vom Fiktiven

zu trennen wissen, Geschichtsschreibung

nicht von Geschichtsinterpretation.

Gefragt, weshalb er den Leser

solchen Schwierigkeiten aussetze,
antwortete Peter Weiss im Gespräch
mit Rolf Michaelis :

«Der Leser wird in die gleiche
Schwierigkeit versetzt, in die der Autor
sich selbst versetzt hat beim Schreiben
dieses Buches. Es war nicht möglich,

die Geschehnisse auf eine einfache,
eindimensionale Art zu beschreiben; es

müsste auf verschiedenen Ebenen
gearbeitet werden. Das Buch ist die
Darstellung eines dialektischen Prozesses,
in dem ständig nach der Synthese
gesucht wird. Dass ich die andere
gesellschaftliche Ebene, auf die ich den
Ich-Erzähler versetze, überhaupt schildern

kann, ist nur möglich, nachdem
ich diese vielen Jahre der politischen
Entwicklung durchgegangen bin. »

Wir kennen die literarischen Stationen

dieser Entwicklung : « MaratISade »,
«Die Ermittlung», «Viet-Nam-Dis-
kurs», «Trotzki im Exil». Peter Weiss
hat sich verschiedentlich dazu bekannt,

dass der Vietnam-Krieg das entscheidende

Erlebnis im Prozess seiner politischen

Bewusstseinsbildung war. Und im
Spanischen Bürgerkrieg sieht er das

Vietnam jener Generation, der er angehört.

Es müsste den Autor, der nach
zehn Jahren Theaterarbeit wieder zur
Prosa zurückkehrte, natürlich locken,
eine Autobiographie zu konstruieren, in
der diese Entwicklung eingebunden

war; zu fragen: Wie hätte ich mich
verhalten, wenn ich, als Sohn einer
Arbeiterfamilie, «damals schon so politisch
bewusst gewesen wäre wie heute», wenn
ich die Überzeugung gehabt hätte, in
den Jahren 1936 bis 1939 in einer
Internationalen Brigade im Spanischen
Bürgerkrieg mitzukämpfen? Diese
Existenz-Hypothese ist der innere Anlass
zum Buch «Die Ästhetik des

Widerstands», und Weiss entfernt sich mit seiner

Optativen Biographie gar nicht so
weit vom Ansatz der früheren Romane,
wie er glaubt. Denn auch in «Abschied
von den Eltern» und «Fluchtpunkt»
ging es um Widerstand, um den
Widerstand des Staatenlosen, vom
Nationalsozialismus vertriebenen, aus dem
Fabrikanten-Milieu ausgebrochenen
Künstlers, der seine nackte Phantasie
zu retten versuchte. In der Lessing-
preisrede «Laokoon oder Über die
Grenzen der Sprache» heisst es: «Er lag
auf seinem Bett und brachte kaum die
Kraft auf, die Hand nach Block und
Stift auszustrecken Zwar war der
Leib des Liegenden noch nicht
zerschlagen und ausgeblutet, die Wände
um ihn waren noch nicht niedergebrannt,

doch war er, wie alle andern
auch, der Gewalt ausgeliefert, die sich
über alles Lebende hermachte.»
Damals befand er sich auf der Flucht,
nur auf die Rettung seiner eigenen Haut
bedacht, gelähmt angesichts der Kata-



PETER WEISS 75

Strophe. Er sei, so sagt Peter Weiss, in
der Emigration an den Menschen
vorbeigegangen, die einen Widerstand
gegen den Faschismus aufzubauen
versuchten. Nun, in der korrigierten
Fassung seiner Lebensgeschichte, geht es

nicht mehr um Fluchtpunkte,
sondern um einen festen Standort, um die
Demonstration der Zusammengehörigkeit

mit all jenen, die kämpften, statt
zu fliehen: «Für mich war es wichtig,
nach zehn, zwanzig Jahren politisch
bewusster Arbeit an meinem eigenen Ich
zu arbeiten, jetzt nicht subjektiv
autobiographisch, sondern in Form einer
Autobiographie, die symptomatisch ist
für eine bestimmte Zeit. »

Von all diesen Äusserungen her
könnte man ein turbulentes, hektisches,
aggressives Buch erwarten, eine dynamische,

fast gewalttätige Prosa, wie sie
sich abzeichnet in der Beschreibung
des Pergamon-Altars, wo das Thema
des Klassenkampfes im Ringen von
Herrschern und Beherrschten mit
expressionistischer Plastizität exponiert
wird. Dem ist aber nicht so. Coppi und
Heilmann bleiben schemenhafte Disku-
tanten, gehen unter im kollektiven
«wir», das der Autor so häufig
anstelle des «ich» setzt. Die Arbeiterfrau
in der Küche und der Vater des Erzählers,

der in einer surrealistischen Szene

aus dem Boden steigt, nehmen nur für
kurze Zeit schwach umrissene Gestalt
an. Dies hängt zusammen mit der
essayistischen Struktur des Romans, der über
weite Strecken ein «Diskurs» mit
verteilten Sprach-Trägern ist. Es gibt keine
Dialoge in direkter Rede, das
Gespräch wird reflektiert, ein Gespräch,
das über die Grenzen von Ländern und
Parteigruppierungen innerhalb der Linken

geführt wird. «Wie wäre dies, was
wir durchlebten, so darzulegen, fragte ich

mich, dass wir uns drin erkennen könnten.

Die Form dafür würde monströs
sein, würde Schwindel wecken. Sie würde

spüren lassen, wie unzureichend schon die
Beschreibung der kürzesten Wegstrecke
wäre, indem jede eingeschlagne Richtung

ihre Vieldeutigkeit eröffnete.» Der
Autor unternimmt alles, um das
Monströse, Blockhafte der Form herauszustreichen.

Er verzichtet auf die Gliederung

durch Kapitel und Einschnitte,
lässt zäsurenbildende Interpunktionszeichen

wie den Gedankenstrich ganz
weg. Er wählt ein ungewöhnlich grosses
Seitenformat, einen Satzspiegel, der den
Leser rasch ermüden lässt. Mehrsilbige
Wörter werden durch Elision
zusammengezogen: «Verändrung» statt
«Veränderung». Weiss glaubt, das Gefühl
des Ich-Erzählers, mit undurchdring-
baren, «grossen Blöcken konfrontiert»
zu sein, übertrage sich durch die ästhetische

Gestalt des Schriftbildes, des

Romankomplexes automatisch auf den
Leser. «Und jeder dieser grossen Blöcke
muss penetriert werden. Da ist schon die
geringste Unterbrechung störend ...»
Ich glaube, dass der Autor in diesem
Punkt den Leser überstrapaziert. Die
Mehrdimensionalität, von der er
spricht, die Schwierigkeiten des dialektischen

Prozesses, den es nachzuvollzie-
hen gilt, kommen nämlich in der spröden

Form des Hin-und-her-Argumen-
tierens zur Genüge zum Ausdruck.
Gerade bei Kafka kann man lernen, dass

die Undurchschaubarkeit des Ganzen
nicht durch Unübersichtlichkeit im
einzelnen transparent gemacht wird.

Hier stellt sich die entscheidende
Frage, ob es (und wie es) überhaupt
möglich sei, eine nie gelebte Biographie
zu konstruieren, indem man sich als

Autor bürgerlicher Herkunft in eine
andere soziale Umgebung zurückversetzt,



76 PETER WEISS

seinen Helden mit Problemen
ausstattet, die man im nachhinein
erarbeitet hat. Inwieweit wird ein solches
Ich glaubwürdig als literarische Fiktion,
als Maske? Weiss weicht diesem
Dilemma aus, indem er das «kollektive
Ich» einführt, das natürlich keine
individuellen Züge anzunehmen braucht.
Selbst wenn er vom Schreiben spricht,
sagt er «wir»: «Würden wir selbst je auf
diesem Feld» (der Literatur und Kunst)
«zu Ausführenden werden, so wäre unsre
Tätigkeit geprägt von der Absicht,
Trennungen zu überbrücken, etwas zu finden,
das für uns, die wir abgeschnitten waren

von einem Heimischsein, gemeinsam
sein konnte.» ln der Kunstdiskussion
der drei jungen Antifaschisten wird
genau dieses Problem aufgerollt. Einerseits

sind sie überzeugt, dass ein Schriftsteller

aus ihrer Mitte nicht dem
Persönlichen, sondern dem «Interesse der
Klasse» Ausdruck geben müsse, dass es

gelte, den «individualisiertenRoman»zu
überwinden. Anderseits beginnen sie
Gedichte zu verstehen, «die scheinbar
nichts zu tun hatten mit unsern
Stempelkarten»: «Wir fragten uns, was das
Wahre in der Kunst sei, und fanden, es
müsse das Material sein, das durch die
eignen Sinne und Nerven gegangen war. »
Wie sehr sich diese Erkenntnis in der
literarischen Praxis bewahrheitet,
beweist der Roman von Peter Weiss an
jenen Stellen, wo der Autor nachweisbar

«authentisches» Material aus seiner

Biographie verarbeitet, etwa in den

Passagen über den bremischen Aufstand
1918: «Ich versuchte, mir die Griinen-
strasse zu vergegenwärtigen.» Es ist
dasselbe Quartier, in dem der Erzähler in
«Abschied von den Eltern» seine frühe
Jugend verbringt: «... und die Strasse
heisst Grünenstrasse. Die Strasse im
grünen Abendlicht war voll vom Rollen
der hoch mit Fässern beladenen Wagen

...» Eine stärkere Individualisierung

des Helden hätte dem Buch
bestimmt nicht geschadet. In seinen
früheren Romanen hat Peter Weiss auf
höchst eindrückliche Art bewiesen, dass

es möglich ist, «ich» zu sagen und im
Namen einer Generation zu sprechen.
Zweifelte er daran, dass auch eine Klasse

exemplarisch vertreten werden könne?

Hier bleibt er beim «wir», die
angestrebte, die wirkungsvollste «Form»
des Widerstandes besteht in der
«Einheit», nicht in der Aufsplitterung. Diese

Konsequenz ist verständlich bei einem
Autor, der am Rande seiner Vernichtung

stand, der während der
Emigrationsjahre bitter genug erfuhr, dass es

nicht genügt, Individualist zu sein, um
nicht unter die Räder zu kommen.

Hermann Burger

1 Peter Weiss, Die Ästhetik des Widerstands,

Roman, Suhrkamp-Verlag, Frankfurt

am Main 1975.

HINWEISE

« Viva Teresa»

ln der Übersetzung von Ludwig Graf
von Schönfeldt ist in deutscher Sprache

nun auch der Roman «Viva Teresa» des

populären brasilianischen Erzählers
Jorge Amado in deutscher Sprache
erschienen. Nicht nur die farbig-exotische



HINWEISE 77

Welt Südamerikas ist geeignet, den Leser

zu fesseln. Amado, dessen Bücher
in fünfunddreissig Sprachen übersetzt
sind, ist ein geborener Geschichtenerzähler,

volksnah und alles andere als

zimperlich, und in Teresa Batista ist
ihm ein Geschöpf gelungen, das die
Kraft, den Stolz und die Schönheit des

Lebens, der Liebe und des brasilianischen

Volkes verkörpert. Als Mädchen
an den Wüstling Justo verkauft, ein

paar Jahre dann Freundin und Geliebte
eines reichen Magnaten und nach dessen

Tod eine begehrte Schönheit in den
Etablissements zwischen Bahia und Ser-

gipe, Königin des Sambas und
Vorkämpferin der Gerechtigkeit für alle, ist
diese kupferfarbene Romanheldin ein
Symbol dessen, was Amado in seinem
Gesamtwerk vertritt : Sinnlichkeit,
Phantasie und Fülle des südamerikanischen

Lebens. (Piper-Verlag, München
1975.)

«Literatur und Lustprinzip»

Die neuen Essays von Dieter Wellershoff»

sind geeignet, die «Tendenzwende»

in den gegenwärtigen Gesprächen

über Literatur deutlich zu machen.
Nicht dass hier etwa ein konservativer
Standpunkt vertreten würde. Es ist nur
so, dass Wellershoffs neue Aufsätze sich
abwenden von der gesellschaftlichen
Funktion von Literatur, dass sie sich
mehr emotionalen Erfahrungen zuwenden

und damit eine allzu eingleisig
gewordene Diskussion um notwendige
und wichtige Bereiche erweitern.
Literatur und Kunst als Probierfeld der
Zukunft: das setzt Offenheit voraus.
Gewohnheiten und Verhaltensregeln
werden durch Literatur gelockert und
verschoben, Verdrängtes kommt in ihr

zur Sprache, besonders auch in der
Trivialliteratur, der sich Wellershoffebenso
zuwendet wie der Literatur als Kunst,
(sonderreihe dtv, 1975.)

Anna Seghers, «Sonderbare

Begegnungen»

Modern ist das Schweigen, interessant
die Auflehnung. Anna Seghers erzählt
Begegnungen, Menschen treffen sich,
Menschen suchen sich und finden sich
auch. Doch dieses Finden, es ist ein
Wunder. Anna Seghers nennt es
«sonderbar». In diesen drei Erzählungen
begegnen sich allerdings sehr verschiedene
Leute :

Kundschafter eines Sterns im Weltall
landen auf der Erde. Stern und Erde
entsprechen sich bis auf den Krieg und
die Kunst, die typisch irdisch sind. Dass
auch der Gottesglaube und die Erwartung

des Messias ein Charakteristikum
der Erdenmenschen ist, tönt Anna
Seghers nur leise an, begreiflicherweise
bei unserer heutigen Christenheit. Dem
Sternkundschafter bleibt die christliche
Erwartung ein Geheimnis. Und gerade
dieses Geheimnis, dieses Sich-nicht-
Verstehenkönnen, ermöglicht die

Begegnung, sonderbar. Zwei Freunde
finden sich auf einem Schutthaufen zur vor
Jahren vereinbarten Stunde, nach Krieg
und Verrat. Sie begegnen sich endlich,
sie erzählen sich die Vergangenheit,
beichten. Doch verstehen tut keiner den
anderen, sonderbar.

Drei Schriftsteller, Kafka, Gogol
und E. T. A. Hoffmann treffen sich in
einem Café. Sie besprechen gegenseitig

ihre Werke, zitieren und kritisieren,
helfen einander beim Verstehen einzelner

Ideen und Absichten, ein amüsantes
Spiel, ein sonderbares Spiel.



78 HINWEISE

Anna Seghers' Erzählungen sind
inhaltlich interessant und gut zu lesen.
Doch eine besondere Sprache zeichnet
sie nicht aus. Auch dies ist sonderbar:
eine Schriftstellerin ohne Sprache hat
auf Grund ihrer interessanten, menschlich

bedeutsamen Erfahrungen Erfolg,
sogar mit unzeitlichen Erzählungen
von Begegnung, von Kommunikation.
(Luchterhand-Verlag, Neuwied und
Darmstadt 1973.)

D. S.-K.

Die Schweiz in der Weltwirtschaft

«Die Schweiz und die internationalen
Wirtschaftsorganisationen» - darüber
gab es bisher nur «zu spärliche und
oft nicht leicht zugängliche Literatur»,
weshalb Richard Senti einen Sammelband

herausgegeben hat für Studenten,
Mitarbeiter der Massenmedien und
interessierte Laien und Fachleute, die mit
einzelnen Organisationen zu tun haben.
Der Leser erfährt in knappen, übersichtlichen

Aufsätzen, was die verschiedenen
Organisationen tun und wie sich die
Schweiz zu ihnen verhalten hat:
Fernbleiben vom Internationalen Währungsfonds

(IWF), zögernder Beitritt zum
Allgemeinen Zoll- und Handelsabkommen

(GATT), Gründungsmitgliedschaft
bei der Organisation für wirtschaftliche
Zusammenarbeit und Entwicklung
(OECD) und bei der Europäischen
Freihandelsassoziation (EFTA). Das
Freihandelsabkommen mit der
Europäischen Gemeinschaft schliesslich
erlaubte der Schweiz, «mittels der EFTA
ihre traditionellen integrationspoliti¬

schen Ziele zu erreichen: insbesondere
die Beteiligung an einem im wesentlichen

ganz Westeuropa umfassenden
Freihandel, ohne formell die aussen-
handelspolitische Bewegungsfreiheit
aufzugeben, was immer dies wirklich
bedeuten mag». Von Nuancen wie im
letzten Nebensatz abgesehen, sind die
Autoren - Wissenschafter und Bundesbeamte

- im allgemeinen der Ansicht,
dass sich die Schweiz genau richtig
verhalten hat. Kritischer wird das
Verhältnis zu den Organisationen der Dritten

Welt behandelt: die Schweiz sei unter

den Industrieländern besonders
konservativ und biete «zu keinerlei
strukturpolitischen Massnahmen die
Hand». Einige kleine Mängel tun der
Nützlichkeit des Sammelbandes keinen
wesentlichen Abbruch. Die zahlreichen
Druckfehler mögen zur Auflockerung
des trockenen Stoffes beitragen: so
begreift man die Zurückhaltung gegenüber

dem IWF besser, wenn man im
Abkürzungsverzeichnis erfährt, dass
seine SZR «Sondererziehungsrechte»
sind. Ernsthafter sind die Lücken im
Literaturverzeichnis: dieses sollte das

spärlich Vorhandene besser erfassen.
Hier einige Ergänzungen : das Standardwerk

von Franklin Cordey: La Suisse
face au Marché Commun - Mythes et
Réalités (Lausanne 1971), das Vademecum

von Jörg Thalmann: Das Schweizer

EWG-Handbuch (Frauenfeld 1972),
schliesslich die wieder aktuelle Studie
von Franz E. Aschinger u. a. : Der
Europäische Währungsblock aus schweizerischer

Sicht (Bern 1973). - (Schulthess
Polygraphischer Verlag, Zürich 1975.)

D.G.


	Das Buch

