
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 12

Artikel: Literatursoziologie : eine Herausforderung

Autor: Jurt, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Joseph Jurt

Literatursoziologie - eine Herausforderung

Noch selten wurde so sehr nach der gesellschaftlichen Relevanz allen menschlichen

Tuns gefragt wie heute. Kein Bereich - weder das Privatleben, noch
Kunst, noch Wissenschaft, noch Religion - kann selbstgenügsam seinen

Autonomieanspruch behaupten.
Literatursoziologie scheint sich da geradezu als die ideale Disziplin

anzubieten, welche der gesellschaftlichen Bedingtheit der Literatur Rechnung
trägt und über ein methodologisches Arsenal zu verfügen scheint, das
imstande ist, die komplexen Bezüge zwischen Literatur und Gesellschaft zu
analysieren und zu erklären. Doch wäre es verfrüht, in dieser jungen Disziplin

schon einen in sich gefestigten Wissenschaftszweig zu sehen.
Die Ansätze der bereits vorliegenden Arbeiten differieren erheblich

sowohl in ihrer Problemstellung, in der Abgrenzung des Gegenstandes und in
der zu verfolgenden Methode. Es soll darum hier versucht werden, zwei Schulen

der französischen Literatursoziologie vorzustellen und nach dem
Leistungsvermögen ihrer Methoden zu befragen. Die beiden Richtungen stehen
in einem solchen Gegensatz, dass sie sich gegenseitig den Begriff
Literatursoziologie streitig machen. So grenzte Escarpit seine Literatursoziologie von
den Arbeiten Goldmanns ab, die er als soziologische Literaturkritik bezeichnete.

In der Tat versteht sich die vorwiegend empirisch orientierte Richtung
Escarpits als eine Teildisziplin der Soziologie, währenddem Goldmanns
Literatursoziologie eher eine Methode der Literaturwissenschaft ist.

Empirische Literatursoziologie: Escarpit

Mit dem Begriff empirische Literatursoziologie verbindet man in Frankreich
den Namen Robert Escarpits, der hier durch die Veröffentlichung seines
Buches Sociologie de la littérature (1958) in der bekannten Reihe «Que sais-

je?» (deutsch Das Buch undder Leser. Entwurfeiner Literatursoziologie, Köln/
Opladen 19662) als Pionier wirkte. Escarpit verfügt an der Universität
Bordeaux über ein eigenes Institut (Institut de littérature et de technique
artistiques de masse) und zahlreiche Mitarbeiter, denen wir bereits eine ganze
Reihe von empirischen literatursoziologischen Untersuchungen verdanken.
Während die traditionelle Literaturbetrachtung sich nur den Schriftstellern



974 LITERATURSOZIOLOGIE

und den Werken zugewandt habe, so solle die neue Disziplin die dritte, die
soziale Dimension der Literatur untersuchen.

Zu dieser dritten Dimension zählt für ihn wesentlich der Leser, das Publikum.

Ein Buch wird für ihn erst dann zur Literatur, wenn es gelesen wird.
Darum definiert Escarpit Literatur nicht vom Text, sondern von der Lektüre
her; er hütet sich vor jedem ästhetischen Wertmassstab; sein Kriterium für
Literatur ist die Unverbindlichkeit: Literarisch ist jedes Werk, das für den
Leser kein Mittel, sondern Selbstzweck ist. Literarisch ist jede Lektüre, die
nicht funktional ist, das heisst, die ein nicht zweckgerichtetes kulturelles
Bedürfnis befriedigt. Nach dieser Definition ist einzig die Art des Lesens
entscheidend, ob «Literatur» vorliegt. Jede Schrift kann so literarisch gelesen
werden; ein Kochbuch, ein Fahrplan, der mich zum Träumen anregt, gehört
dann ebensosehr zur Literatur wie Goethes «Faust». Die Lektüre eines
belletristischen Werkes, das ich aus literaturwissenschaftlichem Erkenntnisinteresse

lese, wäre dann zweckgerichtet und nicht mehr literarisch. Von diesen
Kriterien ausgehend, sucht Escarpit Literatur vor allem als Freizeitlektüre
möglichst genau zu erfassen. Er begründet seine formale Literaturdefinition
mit dem Argument, dass die ästhetischen Wertmassstäbe der Literaturkritik
impressionistisch-subjektiv seien, während die Lektüreart und -intensität, die
hier Literatur definiert, mit quantitativen Methoden objektivierbar sei.

Escarpit untersuchte so den sozialen Mechanismus des Überlebens der
Autoren (der sich in Auflageziffern ihrer Bücher niederschlägt) durch die
Jahrhunderte und stellte einen Konnex zwischen dem Alter des produzierenden

Autors und demjenigen der lesenden Zeitgenossen fest (ein junger Autor,
der von einem jungen Publikum entdeckt wird, hat mehr Überlebenschancen).

In einer andern Studie wurden über 4000 französische Rekruten nach
ihren Literaturkenntnissen befragt. Als Resultat schälte sich die Relation
zwischen Ausbildungsniveau und Interesse für zeitgenössische Literatur heraus.

Unter den 15 von den Hochschulstudenten am meisten genannten
Autoren sind 10 zeitgenössische Schriftsteller, bei den Volksschulabsolventen
sind es bloss deren zwei.

Eine neuere französische Umfrage (Softes/«Figaro», März 1972) bestätigt

diese Annahme; so kaufen 6 von 10 Franzosen nie ein Buch; 41% haben
während des ganzen Jahres kein Buch gelesen; entgegen einer allgemeinen
Annahme lesen und kaufen Männer mehr Bücher als Frauen; die grösste
Lesefrequenz findet sich in der Altersklasse zwischen 15 und 24 Jahren; unter
denjenigen, die kein Buch gelesen haben, stammen 79% aus der Klasse ohne
Schulbildung, 62% sind Volksschulabsolventen, 28% «höhere»
Volksschulabsolventen, 26% Handelsschüler, 19% Gymnasiasten und 9% Hochschüler.
Die Lesefrequenz wird eindeutig durch das Bildungsniveau bestimmt.
Escarpit untersucht nicht bloss das Publikum, seine Lesegewohnheiten und



LITERATURSOZIOLOGIE 975

deren Motivation, sondern auch die Schriftsteller, ihre klassenmässige
Herkunft und ihre soziale Stellung (La Profession d'écrivain). Sein Hauptaugenmerk

gilt aber den Verteilungsmechanismen (Verlage, Bibliothek, Buchhandel)

ebenso wie der Vermittlungsfunktion der Literaturkritik (Atlas de la
lecture à Bordeaux, 1963; La littérature à l'heure du livre de poche, 1966); von
einem Mitarbeiter Escarpits stammt eine Studie über La Lecture dans les

bibliothèques d'entreprise de la région bordelaise (J. Boussinesq, 1963).
Wesentliche Feststellung der Untersuchungen Escarpits ist das Bestehen von
zwei Verteilersystemen, ein «circuit lettré» und ein «circuit populaire». Das
eigentlich literarische Publikum macht kaum 10% der lesenden Bevölkerung
aus; es rekrutiert sich aus dem Milieu des Bildungs-Bürgertums und der
freien Berufe und konsumiert «höhere» Literatur und kauft sie auch an einem
spezifischen Ort ein, in der mittelgrossen Buchhandlung. 90% der Leserschaft

konsumieren jedoch Massenliteratur, Groschenhefte, Kriminal- und
Frauenromane; als Verteilersystem funktioniert hier der Bahnhofkiosk, der
Zeitungsladen, der Bücherstand im Warenhaus.

Es ist zweifelsohne ein Verdienst der empirischen Literatursoziologie,
diese Daten aufgearbeitet zu haben, die uns über den eigentlichen (numerischen)

Stellenwert der «hohen Literatur» innerhalb der Gesellschaft
aufklären. Wenn wir trotz der Tatsache, dass innerhalb von 20 Jahren 99% der
produzierten Bücher dem Vergessen anheimfallen, geneigt sind, die Resonanz
der «hohen Literatur» zu überschätzen, so wohl deshalb, weil der Schriftsteller

zumeist zur oberen Mittelschicht gehört - 85-90% der Schriftsteller
frequentierten nach G. Linz eine Hochschule - und wiederum zumeist von
dieser Schicht rezensiert und gelesen wird.

Wenn die empirische Literatursoziologie den sozialen Charakter der Kunst
im Produktions- und Distributionsprozess der künstlerischen Erzeugnisse zu
erfassen sucht, so geht es ihr darum, Vorgänge zu beschreiben und nicht zu
werten.

In seiner Besprechung von Escarpits Buch Le Littéraire et le Social stellt
Albert Memmi (Le Monde, 25. Juni 1970) fest, dass der Rekurs auf statistische

Methoden der Literatursoziologie grössere Objektivität garantiert; man
habe aber dennoch den Eindruck, dass die Soziologie, wenn sie die literarische

Tatsache behandle, diese so sehr reduzieren müsse, dass man zweifle,
ob hier noch das Wesentliche erfasst werde; Literatur sei letzten Endes nicht
oder nicht nur ein Dokument oder ein Akt, sondern ein «fait de valeur».
Dadurch, dass die empirische Literatursoziologie ästhetische Wertvorstellungen

ausklammert, befriedigen auch die von ihr vorgeschlagenen Definitionen

der Literatur (Fiktionalität bei Fügen, Unverbindlichkeit bei Escarpit)
nicht. Wenn nur typologische literarische Verhaltensweisen und Vorgänge
beschrieben werden, muss man notwendigerweise den je einzelnen Charakter



976 LITERATURSOZIOLOGIE

des Kunstwerkes in seiner spezifischen Werkstruktur vernachlässigen-; um
das letztere ging es eigentlich der Literaturwissenschaft. Darum versteht man,
dass diese etwas ratlos vor den Ergebnissen der empirischen Literatursoziologie

steht. Sie vermag sicher den Gegenstandsbereich der Literaturwissenschaft

auszuweiten; sie bietet ihr aber bei der Interpretation der Werke keine
Hilfe.

Theoretisch-kritische Literatursoziologie: Luden Goldmann

Lucien Goldmann, der am jungen Lukacs anknüpft, verdanken wir das
geschlossenste literatursoziologische Werk theoretisch-kritischer Observanz in
Frankreich; man kann nur bedauern, dass bis jetzt die Bedeutung seiner

Untersuchungen im deutschen Sprachraum noch nicht voll erkannt wurde;
so erwähnt H. N. Fügen in seinen Hauptrichtungen der Literatursoziologie
nicht einmal seinen Namen. In Überblicken über die Literatursoziologie wird
er vielfach als Anhängsel von Lukâcs behandelt, wobei man sich meistens
mit ein paar Zitaten aus dem programmatischen Aufsatz über «Die struk-
turalistisch-genetische Methode in der Literaturgeschichte» begnügt. Es
wäre aber wichtig, nicht nur über Goldmanns literatursoziologische Theorie
und Methode zu referieren, sondern auch die Ergebnisse seiner Analysen zu
betrachten - dies um so mehr, da sich der Kritiker gegen eine Trennung von
methodologischer Reflexion und konkreter Forschung stets gewehrt hat -
vor allem sein Hauptwerk über die tragische Weltanschauung in den Pensées

von Pascal und im Theater Racines: Der verborgene Gott, das seit kurzem

auch in deutscher Sprache vorliegt (Luchterhand, 1973x).
Goldmann sieht wie der junge Lukacs den sozialen Charakter der Kunst

nicht in der Widerspiegelung von gesellschaftlichen Inhalten. Dem Bezug
Kunst/brw/Lebens/or/M des ungarischen Theoretikers entspricht bei Goldmann

die Homologie der Strukturen des literarischen Werkes mit den Denk-
strukturen gewisser sozialer Gruppen. Der Autor betont immer wieder das
heuristische Ungenügen einer Soziologie, die bloss den Inhalt des Werkes auf
den Inhalt des Kollektivbewusstseins bezieht. Inhalte des kollektiven
Bewusstseins und Aspekte der sozialen Wirklichkeit gehen nur als partiale
Elemente ins Kunstwerk ein; dessen literarischer Charakter besteht nun aber
gerade in seiner Geschlossenheit, der völlig ungeklärt bleibt, wenn man bloss
einzelne Fragmente des Werkes identifiziert. Der Wert eines Werkes liegt
aber für Goldmann im Grad der schöpferischen Gestaltung des Stoffes durch
den Schriftsteller, sie liegt in dem, was er erfindet, und nicht in dem, was er
abbildet. Eine Inhaltssoziologie kann darum, nach ihm, nur bei mittelmäs-
sigen Werken befriedigen, in denen sich der Schriftsteller begnügt, «seine



LITERATURSOZIOLOGIE 977

eigene persönliche Erfahrung zu beschreiben oder zu erzählen, ohne sie

umzugestalten» (Soziologie des Romans, p. 240).
Wenn Goldmann die Erhellung literarischer Werke durch die Bezugsetzung

zu vorgängigen gesellschaftlichen Inhalten als unzulänglich betrachtet,
so glaubt er nichtsdestoweniger, dass kulturelle Schöpfungen als Sinnstrukturen

nur durch eine genetische Methode erklärt und verstanden werden
können. Das ist aber keineswegs neu; so hat man seit Saint-Beuve immer
wieder versucht, die Genese literarischer Werke aus der Persönlichkeitsstruktur

des schaffenden Individuums zu erklären. Diese Methode lehnt nun aber
Goldmann ab, denn es sei äusserst schwierig, einen notwendigen Bezug
zwischen Werk und Autor festzustellen.

Denn die individuelle psychologische Struktur stelle eine äusserst
komplexe und relativ inkohärente Wirklichkeit dar; wird doch das Individuum
von einer Vielzahl (sich teilweise widersprechender) sozialer Einflüsse (von
Familie, Beruf, Klasse, Nation) bestimmt.

Wenn es schon sehr schwierig, ja fast unmöglich ist, sich eine
Gesamtvorstellung vom extrem komplexen psychologischen Profil eines lebenden
Individuums zu machen, so treffe das noch viel mehr für Autoren zu, die
schon lange tot sind. Das heisst nun aber nicht, dass das Studium des Autors
auszuschliessen sei. Biographische Daten können einzelne Details erhellen,
nicht aber das Werk als kohärentes Ganzes.

Nur der Bezug zur sozialen Gruppe erlaubt es, nach Goldmann, ein Werk
in seiner Gesamtheit zu erklären und zu verstehen, denn nur hier kann von
einer notwendigen Relation gesprochen werden; es sei beispielsweise durchaus
vorstellbar, dass das Individuum Racine, wenn es in einem anderen sozialen
Milieu aufgewachsen wäre, Werke in der Art eines Corneille hätte schreiben
können. Es sei aber undenkbar, dass die soziale Gruppe des Amtsadels in
ihrer spezifischen sozio-ökonomischen Situation des französischen 17.

Jahrhunderts ein epikuräisches oder optimistisches Weltbild hätte entwickeln
können. Die soziale Gruppe erweist sich so in ihrer Kohärenz und Einfachheit

als ein objektiveres Bezugsfeld als das Individuum ; es lässt sich relativ
leicht eruieren, was die Mitglieder einer Gruppe (zumeist einer sozialen
Klasse) von anderen Gruppen trennt. Wenn Goldmann die soziale Gruppe
als eigentliches Subjekt der kulturellen Schöpfung betrachtet, dann stellt er
sich diesen Prozess folgendermassen vor: Innerhalb einer sozialen Gruppe
bilden sich Gefühle, Neigungen und Ideen heraus, die aus ihrer wirtschaftlichen

und sozialen Situation entspringen, die eine gemeinsame Tendenz
aufweisen. Im Kollektivbewusstsein einer Gruppe oder einer Klasse entwickeln
sich so die Elemente einer «Weltanschauung», die dann in grossen
künstlerischen oder philosophischen Werken ihren kohärenten Ausdruck findet,
dessen «Struktur derjenigen entspricht, auf die die Gesamtheit der Gruppe



978 LITERATURSOZIOLOGIE

zustrebt» (Soziologie des Romans, p. 241): «Jedes grosse literarische und
künstlerische Werk ist Ausdruck einer Weltanschauung. Diese ist ein
Phänomen des kollektiven Bewusstseins, das sein Maximum an begrifflicher
respektive gefühlsmässiger Klarheit im Bewusstsein des Denkers beziehungsweise

des Dichters erreicht» (Der verborgene Gott, p. 37). Der Begriff der
«Weltanschauung» («Vision du monde»), den schon Dilthey und seine

Schule, in diesem Sinne aber erst Lukâcs verwandte, erhält bei Goldmann
eine Prägnanz, die ihn zu einem wesentlichen Instrument seiner kritischen
Methode werden liess. Es handelt sich dabei um ein Konstrukt des Kritikers;
die «Weltanschauung» ist nicht eine «unmittelbare empirische Gegebenheit,
sondern im Gegenteil ein begriffliches Arbeitsinstrument» (Der verborgene
Gott, p. 32). Denn die soziale Gruppe bringt nur die konstitutiven Elemente
und die Tendenz zu deren Systematisierung hervor; im dichterischen Werk
ist sie nur impliziterweise vorhanden. Es ist die Aufgabe des Kritikers, die
Struktur dieser «Weltanschauung» aus dem Werk herauszuarbeiten, um
dann eine homologe Struktur in den intellektuellen, gefühlsmässigen und
praktischen Tendenzen einer sozialen Gruppe zu finden. Die «Weltanschauung»

ist somit der hypothetische Berührungspunkt zwischen dem Denken
einer Gruppe und dem Sinn des Werkes.

Am besten hat Goldmann diese Methode in seiner Untersuchung der
Werke Pascals und Racines verdeutlicht. Der Kritiker hat dabei ein
Gedankenschema herausgearbeitet, das den philosophischen und christlichen Schriften

Pascals ebenso wie den weltlich-heidnischen Dramen Racines gemeinsam
ist: «Die tragische Weltanschauung, die Gott, Mensch und Welt als
Strukturelemente umfasst: Der Mensch sucht bloss das Absolute (Gott)»; dieses

aber ist in der Welt nicht zu fassen («der verborgene Gott»); der Mensch ist
so gezwungen, im Bereich des Relativen (der Welt) zu leben; die Tragik des

Menschen besteht darin, dass er unfähig zu einer Synthese ist, die für ihn
einen Kompromiss darstellte; der Widerspruch wird zum Signum seiner
Welt. Dieses Weltbild liegt nicht bloss dem Werk Pascals zugrunde, sondern
auch den meisten Tragödien Racines; so werden Titus und Berenike vom
Widerspruch zwischen Liebe und Herrschaft, Phädra von der Forderung
eines reinen Lebens und ihrer dunklen Liebe zu Hippolyt innerlich zerrissen.
Die Struktur dieser «Weltanschauung» entspricht, nach Goldmann,
derjenigen des extremen Jansenismus eines Martin du Barcos, der «alles
innerweltliche Leben als sinnlos, widerspruchsvoll und sündhaft ansah [und] an
den Menschen die Forderung stellte, jedes gesellschaftliche Leben
aufzugeben, sich in die absolute Einsamkeit [...] zurückzuziehen und im absolutesten

Sinne ausschliesslich für Gott zu leben» (Weltflucht, p. 11). Das janse-
nistische Denken als Grundlage der «tragischen Weltanschauung» kann aber
erst dann verstanden werden, wenn es gelingt, es in die Totalität des sozialen



LITERATURSOZIOLOGIE 979

und ökonomischen Lebens einer Gruppe einzuordnen. Aufgrund zahlreicher
historischer Untersuchungen formuliert Goldmann die Hypothese, dass der
Jansenismus der ideologische Ausdruck der paradoxen Situation des Amtsadels

war, der infolge der Änderung der königlichen Politik bedeutungslos
geworden, die zentralistische Politik der Monarchie wohl ablehnte, sich aber
nicht gegen die Monarchie auflehnen konnte, weil er von ihr abhängig war.

Die Methode Goldmanns besteht darin, die drei Elemente (Text - Grup-
penbewusstsein - sozio-ökonomische Situation der Gruppe) als Sinnstrukturen

zu verstehen und gleichzeitig ihre Entstehung durch die Einordnung in
eine umfassendere Totalität zu erklären. Dabei gehen die mentalen Strukturen

durchaus nicht in der Determination durch die konkreten sozio-ökono-
mischen Situationen auf; betont doch Goldmann durchaus den «prophetischen»,

antizipatorischen Charakter der «tragischen Weltanschauung»,
welche den cartesianischen Rationalismus (als Ideologie des Bürgertums und
der absoluten Monarchie) überwindet und auf die dialektische «Weltanschauung»

hinweist.
Als Goldmann sich daran machte, die zeitgenössische Romanproduktion

zu analysieren, da konnte er zwischen den ökonomischen Strukturen und
denjenigen des literarischen Werkes nicht mehr ein aktives Kollektivbewusst-
sein als Bindeglied entdecken; der moderne Roman scheint so «eine Suche
nach Werten auszudrücken, die keine einzige soziale Gruppe mehr tatsächlich

verkörpert und die das ökonomische Leben bei allen Mitgliedern der
Gesellschaft auf das Implizite zu reduzieren strebt» (Soziologie des Romans,

p. 31). Goldmann kann darum für die Moderne nur mehr eine Homologie
zwischen der komplexen Struktur der Romanwelt (in der die «authentischen
Werte auf das Niveau des Impliziten zurückgedrängt» sind) mit der
sozioökonomischen Struktur der marktwirtschaftlichen Gesellschaft, die
Gebrauchswerte zu Tauschwerten reduziert hat, feststellen. Die These einer
solch abstrakten Strukturhomologie (die überdies ontologisch verstandene
mit ökonomisch bestimmten Werten in Beziehung setzt) erscheint nun aber
keineswegs als zwingend und ist nicht von hohem Erkenntniswert. Bei seiner
sehr eingehenden Analyse der Romane Malraux' gelingt es Goldmann, im
Werk eine kohärente Wert-Struktur herauszuarbeiten, die sich teilweise auch
bei Heidegger und Sartre findet, doch vermag er nicht, diese Struktur in
Beziehung zu setzen zum Denken und Fühlen einer bestimmten sozialen

Gruppe oder eine Relation herzustellen zu den intellektuellen, wirtschaftlichen

und sozialen Strukturen der französischen Zwischenkriegszeit. Diese

(werkimmanente) Strukturanalyse, die sich streng verwehrt, im Romaninhalt
eine blosse Abbildung der poUtischen Wirklichkeit zu sehen, wie das Trotzki
in seiner Besprechung der Eroberer tat, ist literarisch sicherlich ganz
interessant, als iiteratursoziologische Analyse kann sie jedoch nicht gelten. Die



980 LITERATURSOZIOLOGIE

Goldmannsche Methode, die sich für die Untersuchung der Literatur des
17. Jahrhunderts als fruchtbar erwies, scheint die Analyse der zeitgenössischen

Literaturproduktion kaum mehr angemessen zu sein, was man sicher
nicht bloss den komplexeren gesellschaftlichen Verhältnissen zuschreiben
kann!

Wenn man Goldmanns Methode und ihre Leistungen als Ganzes
betrachtet, wird man sicher zugestehen, dass es ihm gelungen ist, mit dem
Begriff der «Weltanschauung» ein kritisches Arbeitsinstrument zu schaffen,
das sich auf die gesamte kulturelle Produktion (auf literarische, philosophische

und theologische Werke) anwenden lässt und die immer wieder
festgestellten verwandtschaftlichen Bezüge zum philosophischen und literarischen

Werk (Goldmann erinnert an Descartes und Corneille, Pascal und
Racine, ScheUing und die deutschen Romantiker, Hegel und Goethe) nicht
mehr nur als Detail-Analogien, sondern als gemeinsame Gesamtstrukturen
in den Griff bekommt. Durch diese meta-literarische Methode lässt sich die
gesellschaftliche Relevanz der literarischen Werke - verstanden als höchst
kohärenter Ausdruck der Tendenzen einer Gruppe, einer Epoche - viel
genuiner erfassen, als wenn man diese bloss als fiktionale Produkte
charakterisiert. Der umfassende Charakter der Goldmannschen Kategorien wird
aber erkauft mit dem Verzicht auf die Erfassung der literarischen Spezi-
fizität. Wenn der Autor des Verborgenen Gottes von der Struktur eines Werkes

redet, meint er damit stets die Form des Inhalts, das heisst eine Konfiguration

von inhaltlichen Elementen (wie gut und böse, Mensch ungi Welt,
Relatives und Absolutes), die einen gewissen Kohärenzgrad aufweist; kein
Zweifel, dass eine solche Inhaltsstruktur literarischen wie philosophischen
Werken gemeinsam sein kann ; das spezifisch Literarische besteht nun aber
gerade darin, dass nicht nur der Inhalt, sondern dass auch der Ausdruck
geformt ist; im literarischen Werk werden beispielsweise lautliche und visuelle

Rhythmen realisiert, die nicht blosses schmückendes Beiwerk, sondern
Bedeutungsträger sind. Goldmann glaubt aber, dass die (linguistisch-stilistische)

Ausdrucksform durch die Inhaltsform (die Struktur der «Weltanschauung»)

erklärt werden kann. Der Kritiker hat nun aber viel zu wenig
stilistisch-linguistische Formanalysen geliefert, die diese seine These erhärten
könnten; manchmal kommt man sogar nicht um den Eindruck herum, dass

das Konzept der «Weltanschauung» die Mikrostrukturen des Werkes eher
vergewaltige denn erhelle. Wenn Goldmann in seiner Phädra-Interpretation

- so bemerkt A. Bozon2 kritisch - nur der Hauptheldin szenische Präsenz

zugesteht, nicht aber den Nebenfiguren (welche die «Welt» als Unwert
repräsentieren sollen), dann entspricht das wohl seinem Gott-Mensch-Welt-
Schema, nicht aber der komplexen Struktur des Werkes.

Sicher findet man in Goldmanns Analysen öfters Hinweise auf gattungs-



LITERATURSOZIOLOGIE 981

spezifische formale Elemente (der Autor wirft beispielsweise Trotzkis
Interpretation der Eroberer vor, sie übersehe «die formalen Forderungen des

Romanaufbaus», Soziologie des Romans, p. 69); doch sind für ihn diese
formalen Elemente stets weltanschaulich und letztlich gesellschaftlich determiniert.

So ist in seinen Augen die Wahl der Romanform durch Malraux in den
dreissiger Jahren durch «seinen Glauben an die Geltung universeller, für alle
Menschen erreichbare Werte» (p. 58) bedingt; die Essayform werde dann
gewählt, wenn ein solcher Glaube nicht mehr bestehe. Goldmann folgt hier
völlig Lukâcs, für den ebenfalls ein neuer Stil nur das Ergebnis einer
gesellschaftlichen Entwicklung ist. Die beiden Kritiker übersehen die Tatsache,
dass Gattungsnormen eine eigene Dynamik entwickeln und Traditionsketten
bilden können. E. Köhler wirft darum Goldmanns genetischem Strukturalismus

mit Recht vor, er lasse «die Bedeutung der Vermittlung durch literarische

Tradition ausser acht»: Denn «selbst im qualitativen Sprung kann die
Formtradition überleben, wenn sie sich als geeignet erweise, in einen neuen
Motivationszusammenhang einzurücken ».

Dadurch, dass Goldmann literarische Werke philosophischen als
Sinnstrukturen gleichsetzt (in der Einleitung seines Hauptwerkes Der verborgene
Gott spricht er bezeichnenderweise von seiner Studie als dem «Teil einer

philosophischen Gesamtarbeit», p. 17), ist er gezwungen, ein weiteres wesentliches

Merkmal, das Literatur von begrifflichen Darstellungen unterscheidet,
zu unterschlagen: die Vieldeutigkeit des literarischen Textes. Es ist ein
Verdienst neuer linguistischer Untersuchungen, vor allem Jakobsons, Ecos
und R. Barthes (der von «Polysemie» redet), die Ambiguität als wesentliches
Charakteristikum der poetischen Botschaft (wieder) entdeckt zu haben:
«Mehrdeutigkeit ist ein immanenter, unabtrennbarer und notwendiger
Bestandteil jeder Nachricht mit <Einstellung) auf sich selbst. Kurz, sie ist eine

notwendige Begleiterscheinung von Poesie», stellt Jakobson fest3. Goldmann
jedoch postuliert die Eindeutigkeit des Textes, die durch die richtige Lesart
erreicht werden soll: «Grosse Kulturschöpfungen sind solche, die interpretiert

werden können, ohne dass ihnen etwas hinzugefügt werden muss - und
wo die Interpretation 80 oder 90 Prozent des Textes erfassen und die einzig
mögliche Leseweise erschliessen kann4.» Goldmann kann nur darum von
einer «einzig möglichen Leseweise» sprechen, weil er die stilistisch-linguistischen

Mikrostrukturen übersieht. Während eine nicht-literarische Botschaft
möglichst eindeutig durch den Bezug auf den Kontext entziffert werden kann,
so ist das beim literarischen Text nicht möglich; die (bewusste) Ausdrucksform

als zusätzliche Information zwingt den Leser zu einer Interpretationsanstrengung

und lässt gleichzeitig mehrere Deutungen zu.
Wenn man aber die Vielsinnigkeit der Literatur annimmt, kann man sich

nicht mehr damit begnügen, deren sozialen Charakter nur mehr in ihrem



982 LITERATURSOZIOLOGIE

Ursprung in der Gesellschaft, in der sie entstanden ist, zu sehen. Ihre soziale
Natur manifestiert sich dann ebenso in den verschiedenen Deutungsweisen
und Sinnkonkretisationen, welche Zeitgenossen und spätere Generationen
von einem Werk entwarfen. Aufgabe einer künftigen Rezeptionssoziologie
wäre es, die sozialen und historischen Bedingungen der je verschiedenen
Sinnbildungen (und nicht mehr der einzig möglichen Sinnbildung) zu
untersuchen, zu erklären und rational zu ordnen.

Literatursoziologie erweist sich so keineswegs als eine globale (neue)
Methode, die herkömmliche Literaturwissenschaft als solche ersetzen könnte;
sie bedarf einer vielfältigen Ergänzung: die Soziologie der Genese muss nicht
nur durch eine Soziologie der Rezeption der Werke erweitert werden; sie

bedarf auch der Ergänzung in Richtung Literaturwissenschaft - indem die
Analyse der stilistisch-linguistischen Strukturen mit einbezogen wird - und
in Richtung Soziologie - indem man die sozio-ökonomischen Produktionsund

Distributionsmechanismen des Buches miterfasst. Durch diese Ausweitung

des Objektbereichs und der Methoden (die nur als interdisziplinäre
Zusammenarbeit zu leisten ist) wäre vielleicht das zu erreichen, was, nach
Adorno, bis jetzt weder der Soziologie noch der Literaturwissenschaft, trotz
einzelner Ansätze, gelungen ist, nämlich «die Verbindung empirischer
Erhebungen mit theoretisch zentralen Fragestellungen5».

Literatursoziologie ist aber gleichzeitig eine Herausforderung an die
traditionelle Literaturbetrachtung, die nicht ungestraft im berühmten
«elfenbeinernen Turm» bleiben kann; sie wird den gesellschaftlichen
Charakter der Literatur nicht mehr übersehen können, ohne diese um eine
wesentliche Dimension zu verkürzen. Zur Erfassung dieses Aspektes bieten
die Literatursoziologien zahlreiche Methoden an, die zu erproben und mit-
zugestalten die Literaturwissenschaft zuallererst aufgerufen ist.

1Det Verlag Luchterhand hat bis jetzt der Literaturwissenschaft. Köln, Kiepen-
neben dem Verborgenen Gott folgende heuer & Witsch, 1972. - 4Lucien Gold-
Werke Goldmanns in deutscher Sprache mann, «Zur Methode des genetischen
vorgelegt: Dialektische Untersuchungen Strukturalismus», p. 279 in Funktion und
(1966); Weltflucht und Politik. Dialekti- Struktur. Soziologie vor der Geschichte [éd.
sehe Untersuchungen zu Pascal und Racine W. L. Bühl], München, Nymphenburger
(1967); Soziologie des Romans (1970). - Verlagshandlung, 1975, - ST. W.Adorno,
2A. Bozon, La nouvelle critique et Racine. «Soziologie und empirische Forschung»,
Paris, Nizet, 1970, p. 57-107. - 3Roman p. 92 in Der Positivismusstreit der deut-
Jakobson, «Linguistik und Poetik», p. 138 sehen Soziologie. Luchterhand, 1969.
in H. Blumensath [éd.], Strukturalismus in


	Literatursoziologie : eine Herausforderung

