Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 12

Artikel: Literatursoziologie : eine Herausforderung
Autor: Jurt, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163118

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOSEPH JURT

Literatursoziologie — eine Herausforderung

Noch selten wurde so sehr nach der gesellschaftlichen Relevanz allen mensch-
lichen Tuns gefragt wie heute. Kein Bereich — weder das Privatleben, noch
Kunst, noch Wissenschaft, noch Religion — kann selbstgeniigsam seinen
Autonomieanspruch behaupten.

Literatursoziologie scheint sich da geradezu als die ideale Disziplin anzu-
bieten, welche der gesellschaftlichen Bedingtheit der Literatur Rechnung
tragt und iiber ein methodologisches Arsenal zu verfiigen scheint, das im-
stande ist, die komplexen Beziige zwischen Literatur und Gesellschaft zu
analysieren und zu erkliren. Doch wire es verfriiht, in dieser jungen Diszi-
plin schon einen in sich gefestigten Wissenschaftszweig zu sehen.

Die Ansitze der bereits vorliegenden Arbeiten differieren erheblich so-
wohl in ihrer Problemstellung, in der Abgrenzung des Gegenstandes und in
der zu verfolgenden Methode. Es soll darum hier versucht werden, zwei Schu-
len der franzosischen Literatursoziologie vorzustellen und nach dem Lei-
stungsvermdgen ihrer Methoden zu befragen. Die beiden Richtungen stehen
in einem solchen Gegensatz, dass sie sich gegenseitig den Begriff Literatur-
soziologie streitig machen. So grenzte Escarpit seine Literatursoziologie von
den Arbeiten Goldmanns ab, die er als soziologische Literaturkritik bezeich-
nete. In der Tat versteht sich die vorwiegend empirisch orientierte Richtung
Escarpits als eine Teildisziplin der Soziologie, wahrenddem Goldmanns Lite-
ratursoziologie eher eine Methode der Literaturwissenschaft ist.

Empirische Literatursoziologie: Escarpit

Mit dem Begriff empirische Literatursoziologie verbindet man in Frankreich
den Namen Robert Escarpits, der hier durch die Verdffentlichung seines
Buches Sociologie de la littérature (1958) in der bekannten Reihe «Que sais-
je ?» (deutsch Das Buch und der Leser. Entwurf einer Literatursoziologie, K6ln/
Opladen 19662) als Pionier wirkte. Escarpit verfiigt an der Universitdt Bor-
deaux iiber ein eigenes Institut (Institut de littérature et de technique artis-
tiques de masse) und zahlreiche Mitarbeiter, denen wir bereits eine ganze
Reihe von empirischen literatursoziologischen Untersuchungen verdanken.
Wihrend die traditionelle Literaturbetrachtung sich nur den Schriftstellern



974 LITERATURSOZIOLOGIE

und den Werken zugewandt habe, so solle die neue Disziplin die dritte, die
soziale Dimension der Literatur untersuchen.

Zu dieser dritten Dimension zéhlt fiir ihn wesentlich der Leser, das Publi-
kum. Ein Buch wird fiir ihn erst dann zur Literatur, wenn es gelesen wird.
Darum definiert Escarpit Literatur nicht vom Text, sondern von der Lektiire
her; er hiitet sich vor jedem asthetischen Wertmassstab; sein Kriterium fiir
Literatur ist die Unverbindlichkeit: Literarisch ist jedes Werk, das fiir den
Leser kein Mittel, sondern Selbstzweck ist. Literarisch ist jede Lektiire, die
nicht funktional ist, das heisst, die ein nicht zweckgerichtetes kulturelles Be-
diirfnis befriedigt. Nach dieser Definition ist einzig die Art des Lesens ent-
scheidend, ob «Literatur» vorliegt. Jede Schrift kann so literarisch gelesen
werden; ein Kochbuch, ein Fahrplan, der mich zum Triumen anregt, gehort
dann ebensosehr zur Literatur wie Goethes « Faust». Die Lektiire eines bel-
letristischen Werkes, das ich aus literaturwissenschaftlichem Erkenntnisinter-
esse lese, wiare dann zweckgerichtet und nicht mehr literarisch. Von diesen
Kriterien ausgehend, sucht Escarpit Literatur vor allem als Freizeitlektiire
moglichst genau zu erfassen. Er begriindet seine formale Literaturdefinition
mit dem Argument, dass die dsthetischen Wertmassstibe der Literaturkritik
impressionistisch-subjektiv seien, wiahrend die Lektiireart und -intensitét, die
hier Literatur definiert, mit quantitativen Methoden objektivierbar sei.

Escarpit untersuchte so den sozialen Mechanismus des Uberlebens der
Autoren (der sich in Auflageziffern ihrer Biicher niederschligt) durch die
Jahrhunderte und stellte einen Konnex zwischen dem Alter des produzieren-
den Autors und demjenigen der lesenden Zeitgenossen fest (ein junger Autor,
der von einem jungen Publikum entdeckt wird, hat mehr Uberlebenschan-
cen). In einer andern Studie wurden iiber 4000 franzésische Rekruten nach
ihren Literaturkenntnissen befragt. Als Resultat schilte sich die Relation
zwischen Ausbildungsniveau und Interesse fiir zeitgendssische Literatur her--
aus. Unter den 15 von den Hochschulstudenten am meisten genannten
Autoren sind 10 zeltgenossmche Schr:ftsteller, bei den Volksschulabsolventen
sind es bloss deren zwei.

Eine neuere franzésische Umfrage (Sofres/«Flgaro» Mairz 1972) besta-
tigt diese Annahme; so kaufen 6 von 10 Franzosen nie ein Buch; 41% haben
wiahrend des ganzen Jahres kein Buch gelesen; entgegen einer allgemeinen
Annahme lesen und kaufen Manner mehr Biicher als Frauen; die grosste
Lesefrequenz findet sich in der Altersklasse zwischen 15 und 24 Jahren; unter
denjenigen, die kein Buch gelesen haben, stammen 79% aus der Klasse ohne
Schulbildung, 62% sind Volksschulabsolventen, 28% «h&here» Volksschul-
absolventen, 26% Handelsschiiler, 19% Gymnasiasten und 9% Hochschiiler.
Die Lesefrequenz wird eindeutig durch das Bildungsniveau- bestimmt.
Escarpit untersucht nicht bloss das Publikum, seine Lesegewohnheiten und



LITERATURSOZIOLOGIE 975

deren Motivation, sondern auch die Schriftsteller, ihre klassenmissige Her-
kunft und ihre soziale Stellung (La Profession d’écrivain). Sein Hauptaugen-
merk gilt aber den Verteilungsmechanismen (Verlage, Bibliothek, Buchhan-
del) ebenso wie der Vermittlungsfunktion der Literaturkritik (Atlas de la
lecture a Bordeaux, 1963 ; La littérature @ I’heure du livre de poche, 1966); von
einem Mitarbeiter Escarpits stammt eine Studie {iber La Lecture dans les
bibliothéques d’entreprise de la région bordelaise (J. Boussinesq, 1963). We-
sentliche Feststellung der Untersuchungen Escarpits ist das Bestehen von
zwei Verteilersystemen, ein «circuit lettré» und ein «circuit populaire». Das
eigentlich literarische Publikum macht kaum 10% der lesenden Bevilkerung
aus; es rekrutiert sich aus dem Milieu des Bildungs-Biirgertums und der
freien Berufe und konsumiert « h6here» Literatur und kauft sie auch an einem
spezifischen Ort ein, in der mittelgrossen Buchhandlung. 90% der Leser-
schaft konsumieren jedoch Massenliteratur, Groschenhefte, Kriminal- und
Frauenromane; als Verteilersystem funktioniert hier der Bahnhofkiosk, der
Zeitungsladen, der Biicherstand im Warenhaus.

-Es ist zweifelsohne ein Verdienst der empirischen Literatursoziologie,
diese Daten aufgearbeitet zu haben, die uns iiber den eigentlichen (numeri-
schen) Stellenwert der «hohen Literatur» innerhalb der Gesellschaft auf-
klaren. Wenn wir trotz der Tatsache, dass innerhalb von 20 Jahren 99% der
produzierten Biicher dem Vergessen anheimfallen, geneigt sind, die Resonanz
der «hohen Literatur» zu iiberschitzen, so wohl deshalb, weil der Schrift-
steller zumeist zur oberen Mittelschicht gehort — 85-90% der Schriftsteller
frequentierten nach G. Linz eine Hochschule — und wiederum zumeist von
dieser Schicht rezensiert und gelesen wird.

Wenn die empirische Literatursoziologie den sozialen Charakter der Kunst
im Produktions- und Distributionsprozess der kiinstlerischen Erzeugnisse zu
erfassen sucht, so geht es ihr darum, Vorgange zu beschreiben und nicht zu
werten. : . , .

In seiner Besprechung von Escarpits Buch Le Littéraire et le Social stellt
Albert Memmi (Le Monde, 25. Juni 1970) fest, dass der Rekurs auf statisti-
sche Methoden der Literatursoziologie gréssere Objektivitdt garantiert; man
habe aber dennoch den Eindruck, dass die Soziologie, wenn sie die litera-
rische Tatsache behandle, diese so sehr reduzieren miisse, dass man zweifle,
ob hier noch das Wesentliche erfasst werde; Literatur sei letzten Endes nicht
oder nicht nur ein Dokument oder ein Akt, sondern ein «fait de valeur».
Dadurch, dass die empirische Literatursoziologie dsthetische Wertvorstel-
lungen ausklammert, befriedigen auch die von ihr vorgeschlagenen Defini-
tionen der Literatur (Fiktionalitat bei Fiigen, Unverbindlichkeit bei Escarpit)
nicht. Wenn nur typologische literarische Verhaltensweisen und Vorginge
beschrieben werden, muss man notwendigerweise den je einzelnen Charakter



976 LITERATURSOZIOLOGIE

des Kunstwerkes in seiner spezifischen Werkstruktur vernachlissigen; um
das letztere ging es eigentlich der Literaturwissenschaft. Darum versteht man,
dass diese etwas ratlos vor den Ergebnissen der empirischen Literatursozio-
logie steht. Sie vermag sicher den Gegenstandsbereich der Literaturwissen-
schaft auszuweiten; sie bietet ihr aber bei der Interpretation der Werke keine
Hilfe.

Theoretisch-kritische Literatursoziologie: Lucien Goldmann

Lucien Goldmann, der am jungen Lukdcs ankniipft, verdanken wir das ge-
schlossenste literatursoziologische Werk theoretisch-kritischer Observanz in
Frankreich; man kann nur bedauern, dass bis jetzt die Bedeutung seiner
Untersuchungen im deutschen Sprachraum noch nicht voll erkannt wurde;
so erwiahnt H. N. Fiigen in seinen Hauptrichtungen der Literatursoziologie
nicht einmal seinen Namen. In Uberblicken iiber die Literatursoziologie wird
er vielfach als Anhdngsel von Lukdcs behandelt, wobei man sich meistens
mit ein paar Zitaten aus dem programmatischen Aufsatz iiber «Die struk-
turalistisch-genetische Methode in der Literaturgeschichte» begniigt. Es
wire aber wichtig, nicht nur iiber Goldmanns literatursoziologische Theorie
und Methode zu referieren, sondern auch die Ergebnisse seiner Analysen zu
betrachten — dies um so mehr, da sich der Kritiker gegen eine Trennung von
methodologischer Reflexion und konkreter Forschung stets gewehrt hat —
vor allem sein Hauptwerk iiber die tragische Weltanschauung in den Pen-
sées von Pascal und im Theater Racines: Der verborgene Gott, das seit kur-
zem auch in deutscher Sprache vorliegt (Luchterhand, 19731).

Goldmann sieht wie der junge Lukdcs den sozialen Charakter der Kunst
nicht in der Widerspiegelung von gesellschaftlichen Inhalten. Dem Bezug
Kunstform/Lebensform des ungarischen Theoretikers entspricht bei Gold-
mann die Homologie der Strukturen des literarischen Werkes mit den Denk-
strukturen gewisser sozialer Gruppen. Der Autor betont immer wieder das
heuristische Ungeniigen einer Soziologie, die bloss den Inhalt des Werkes auf
den Inhalt des Kollektivbewusstseins bezieht. Inhalte des kollektiven Be-
wusstseins und Aspekte der sozialen Wirklichkeit gehen nur als partiale Ele-
mente ins Kunstwerk ein; dessen literarischer Charakter besteht nun aber
gerade in seiner Geschlossenheit, der vollig ungeklart bleibt, wenn man bloss
einzelne Fragmente des Werkes identifiziert. Der Wert eines Werkes liegt
aber fiir Goldmann im Grad der schépferischen Gestaltung des Stoffes durch
den Schriftsteller, sie liegt in dem, was er erfindet, und nicht in dem, was er
abbildet. Eine Inhaltssoziologie kann darum, nach ihm, nur bei mittelmés-
sigen Werken befriedigen, in denen sich der Schriftsteller begniigt, «seine



LITERATURSOZIOLOGIE ' 971

eigene personliche Erfahrung zu beschreiben oder zu erzéhlen, ohne sie um-
zugestalten» (Soziologie des Romans, p. 240).

Wenn Goldmann die Erhellung literarischer Werke durch die Bezugset-
zung zu vorgéngigen gesellschaftlichen Inhalten als unzulinglich betrachtet,
so glaubt er nichtsdestoweniger, dass kulturelle Schépfungen als Sinnstruk-
turen nur durch eine genetische Methode erklart und verstanden werden
konnen. Das ist aber keineswegs neu; so hat man seit Saint-Beuve immer
wieder versucht, die Genese literarischer Werke aus der Personlichkeitsstruk-
tur des schaffenden Individuums zu erklaren. Diese Methode lehnt nun aber
Goldmann ab, denn es sei dusserst schwierig, einen notwendzgen Bezug zwi-
schen Werk und Autor festzustellen.

Denn die individuelle psychologische Struktur stelle eine dusserst kom-
plexe und relativ inkoharente Wirklichkeit dar; wird doch das Individuum
von einer Vielzahl (sich teilweise widersprechender) sozialer Einfliisse (von
Familie, Beruf, Klasse, Nation) bestimmt.

Wenn es schon sehr schwierig, ja fast unmdglich ist, sich eine Gesamt-
vorstellung vom extrem komplexen psychologischen Profil eines lebenden
Individuums zu machen, so treffe das noch viel mehr fiir Autoren zu, die
schon lange tot sind. Das heisst nun aber nicht, dass das Studium des Autors
auszuschliessen sei. Biographische Daten kénnen einzelne Details erhellen,
nicht aber das Werk als koharentes Ganzes.

Nur der Bezug zur sozialen Gruppe erlaubt es, nach Goldmann, ein Werk
in seiner Gesamtheit zu erkldren und zu verstehen, denn nur hier kann von
einer notwendigen Relation gesprochen werden; es sei beispielsweise durchaus
vorstellbar, dass das Individuum Racine, wenn es in einem anderen sozialen
Milieu aufgewachsen wire, Werke in der Art eines Corneille hatte schreiben
kénnen. Es sei aber undenkbar, dass die soziale Gruppe des Amtsadels in
ihrer spezifischen sozio-6konomischen Situation des franzdsischen 17. Jahr-
hunderts ein epikuréisches oder optimistisches Weltbild hitte entwickeln
konnen. Die soziale Gruppe erweist sich so in ihrer Kohéarenz und Einfach-
heit als ein objektiveres Bezugsfeld als das Individuum; es lasst sich relativ
leicht eruieren, was die Mitglieder einer Gruppe (zumeist einer sozialen
Klasse) von anderen Gruppen trennt. Wenn Goldmann die soziale Gruppe
als eigentliches Subjekt der kulturellen Schopfung betrachtet, dann stellt er
sich diesen Prozess folgendermassen vor: Innerhalb einer sozialen Gruppe
bilden sich Gefiihle, Neigungen und Ideen heraus, die aus ihrer wirtschaft-
lichen und sozialen Situation entspringen, die eine gemeinsame Tendenz auf-
weisen. Im Kollektivbewusstsein einer Gruppe oder einer Klasse entwickeln
sich so die Elemente einer «Weltanschauung», die dann in grossen kiinst-
lerischen oder philosophischen Werken ihren koharenten Ausdruck findet,
dessen «Struktur derjenigen entspricht, auf die die Gesamtheit der Gruppe



978 LITERATURSOZIOLOGIE

zustrebt» (Soziologie des Romans, p. 241): «Jedes grosse literarische und
kiinstlerische Werk ist Ausdruck einer Weltanschauung. Diese ist ein Phi-
“nomen des kollektiven Bewusstseins, das sein Maximum an begrifflicher
respektive gefithlsmédssiger Klarheit im Bewusstsein des Denkers beziehungs-
weise des Dichters erreicht» (Der verborgene Gott, p. 37). Der Begriff der
«Weltanschauung» («Vision du monde»), den schon Dilthey und seine
Schule, in diesem Sinne aber erst Lukdcs verwandte, erhilt bei Goldmann
eine Prignanz, die ihn zu einem wesentlichen Instrument seiner kritischen
Methode werden liess. Es handelt sich dabei um ein Konstrukt des Kritikers;
die «Weltanschauung» ist nicht eine «unmittelbare empirische Gegebenheit,
sondern im Gegenteil ein begriffliches Arbeitsinstrument» (Der verborgene
Gott, p. 32). Denn die soziale Gruppe bringt nur die konstitutiven Elemente
und die Tendenz zu deren Systematisierung hervor; im dichterischen Werk
ist sie nur impliziterweise vorhanden. Es ist die Aufgabe des Kritikers, die
Struktur dieser «Weltanschauung» aus dem Werk herauszuarbeiten, um
dann eine homologe Struktur in den intellektuellen, gefiihlsmissigen und
praktischen Tendenzen einer sozialen Gruppe zu finden. Die «Weltanschau-
ung» ist somit der hypothetische Beriihrungspunkt zwischen dem Denken
einer Gruppe und dem Sinn des Werkes.

Am besten hat Goldmann diese Methode in seiner Untersuchung der
Werke Pascals und Racines verdeutlicht. Der Kritiker hat dabei ein Gedan-
kenschema herausgearbeitet, das den philosophischen und christlichen Schrif-
ten Pascals ebenso wie den weltlich-heidnischen Dramen Racines gemeinsam
ist; «Die tragische Weltanschauung, die Gott, Mensch und Welt als Struk-
turelemente umfasst: Der Mensch sucht bloss das Absolute (Gott)»; dieses
aber ist in der Welt nicht zu fassen («der verborgene Gott»); der Mensch ist
so gezwungen, im Bereich des Relativen (der Welt) zu leben; die Tragik des
Menschen besteht darin, dass er unfihig zu einer Synthese ist, die fiir ihn
einen Kompromiss darstellte; der Widerspruch wird zum Signum seiner
Welt. Dieses Weltbild liegt nicht bloss dem Werk Pascals zugrunde, sondern
auch den meisten Tragédien Racines; so werden Titus und Berenike vom
Widerspruch zwischen Liebe und Herrschaft, Phidra von der Forderung
eines reinen Lebens und ihrer dunklen Liebe zu Hippolyt innerlich zerrissen.
Die Struktur dieser «Weltanschauung» entspricht, nach Goldmann, der-
jenigen des extremen Jansenismus eines Martin du Barcos, der «alles inner-
weltliche Leben als sinnlos, widerspruchsvoll und siindhaft ansah [und] an
den Menschen die Forderung stellte, jedes gesellschaftliche Leben aufzu-
geben, sich in die absolute Einsamkeit [...] zuriickzuziehen und im absolute-
sten Sinne ausschliesslich fiir Gott zu leben» (Weltflucht, p. 11). Das janse-
nistische Denken als Grundlage der «tragischen Weltanschauung» kann aber
erst dann verstanden werden, wenn es gelingt, es in die Totalitit des sozialen



LITERATURSOZIOLOGIE 979

und 6konomischen Lebens einer Gruppe einzuordnen. Aufgrund zahlreicher
historischer Untersuchungen formuliert Goldmann die Hypothese, dass der
Jansenismus der ideologische Ausdruck der paradoxen Situation des Amts-
adels war, der infolge der Anderung der koniglichen Politik bedeutungslos
geworden, die zentralistische Politik der Monarchie wohl ablehnte, sich aber
nicht gegen die Monarchie auflehnen konnte, weil er von ihr abhangig war.

Die Methode Goldmanns besteht darin, die drei Elemente (Text — Grup-
penbewusstsein — sozio-6konomische Situation der Gruppe) als Sinnstruk-
turen zu verstehen und gleichzeitig ihre Entstehung durch die Einordnung in
eine umfassendere Totalitat zu erkldren. Dabei gehen die mentalen Struk-
turen durchaus nicht in der Determination durch die konkreten sozio-6kono-
mischen Situationen auf; betont doch Goldmann durchaus den «prophe-
tischen», antizipatorischen Charakter der «tragischen Weltanschauungy,
welche den cartesianischen Rationalismus (als Ideologie des Biirgertums und
der absoluten Monarchie) iiberwindet und auf die dialektische « Weltanschau-
“ung» hinweist.

Als Goldmann sich daran machte, die zeitgendssische Romanproduktion
zu analysieren, da konnte er zwischen den 6konomischen Strukturen und
denjenigen des literarischen Werkes nicht mehr ein aktives Kollektivbewusst-
sein als Bindeglied entdecken; der moderne Roman scheint so «eine Suche
nach Werten auszudriicken, die keine einzige soziale Gruppe mehr tatsich-
lich verkorpert und die das 6konomische Leben bei allen Mitgliedern der -
Gesellschaft auf das Implizite zu reduzieren strebt» (Soziologie des Romans,
p- 31). Goldmann kann darum fiir die Moderne nur mehr eine Homologie
zwischen der komplexen Struktur der Romanwelt (in der die «authentischen
Werte auf das Niveau des Impliziten zuriickgedrdngt» sind) mit der sozio-
O6konomischen Struktur der marktwirtschaftlichen Gesellschaft, die Ge-
brauchswerte zu Tauschwerten reduziert hat, feststellen. Die These einer
solch abstrakten Strukturhomologie (die iiberdies ontologisch verstandene
mit 6konomisch bestimmten Werten in Beziehung setzt) erscheint nun aber
keineswegs als zwingend und ist nicht von hohem Erkenntniswert. Bei seiner
sehr eingehenden Analyse der Romane Malraux’ gelingt es Goldmann, im
Werk eine kohédrente Wert-Struktur herauszuarbeiten, die sich teilweise auch
bei Heidegger und Sartre findet, doch vermag er nicht, diese Struktur in
Beziehung zu setzen zum Denken und Fiihlen einer bestimmten sozialen
Gruppe oder eine Relation herzustellen zu den intellektuellen, wirtschaft-
lichen und sozialen Strukturen der franzosischen Zwischenkriegszeit. Diese
(werkimmanente) Strukturanalyse, die sich streng verwehrt, im Romaninhalt
eine blosse Abbildung der politischen Wirklichkeit zu sehen, wie das Trotzki
in seiner Besprechung der Eroberer tat, ist literarisch sicherlich ganz inter-
essant, als literatursoziologische Analyse kann sie jedoch nicht gelten. Die



980 LITERATURSOZIOLOGIE

Goldmannsche Methode, die sich fiir die Untersuchung der Literatur des
17. Jahrhunderts als fruchtbar erwies, scheint die Analyse der zeitgendssi-
schen Literaturproduktion kaum mehr angemessen zu sein, was man sicher
nicht bloss den komplexeren gesellschaftlichen Verhiltnissen zuschreiben
kann! )

Wenn man Goldmanns Methode und ihre Leistungen als Ganzes be-
trachtet, wird man sicher zugestehen, dass es ihm gelungen ist, mit dem
Begriff der «Weltanschauung» ein kritisches Arbeitsinstrument zu schaffen,
das sich auf die gesamte kulturelle Produktion (auf literarische, philosophi-
sche und theologische Werke) anwenden lasst und die immer wieder fest-
gestellten verwandtschaftlichen Beziige zum philosophischen und literari-
schen Werk (Goldmann erinnert an Descartes und Corneille, Pascal und
Racine, Schelling und die deutschen Romantiker, Hegel und Goethe) nicht
mehr nur als Detail-Analogien, sondern als gemeinsame Gesamtstrukturen
in den Griff bekommt. Durch diese meta-literarische Methode lasst sich die
gesellschaftliche Relevanz der literarischen Werke — verstanden als hochst
kohdrenter Ausdruck der Tendenzen einer Gruppe, einer Epoche — viel
genuiner erfassen, als wenn man diese bloss als fiktionale Produkte charak-
terisiert. Der umfassende Charakter der Goldmannschen Kategorien wird
aber erkauft mit dem Verzicht auf die Erfassung der literarischen Spezi-
fizitdt. Wenn der Autor des Verborgenen Gottes von der Struktur eines Wer-
kes redet, meint er damit stets die Form des Inhalts, das heisst eine Konfigu-
ration von inhaltlichen Elementen (wie gut und bdse, Mensch und Welt,
Relatives und Absolutes), die einen gewissen Kohérenzgrad aufweist; kein
Zweifel, dass eine solche Inhaltsstruktur literarischen wie philosophischen
Werken gemeinsam sein kann; das spezifisch Literarische besteht nun aber
gerade darin, dass nicht nur-der Inhalt, sondern dass auch der Ausdruck
geformt ist; im literarischen Werk werden beispielsweise lautliche und visu-
elle Rhythmen realisiert, die nicht blosses schmiickendes Beiwerk, sondern
Bedeutungstriger sind. Goldmann glaubt aber, dass die (linguistisch-stilisti-
sche) Ausdrucksform durch die Inhaltsform (die Struktur der «Weltanschau-
ung») erkldart werden kann. Der Kritiker hat nun aber viel zu wenig stili-
stisch-linguistische Formanalysen geliefert, die diese seine These erhirten
kénnten; manchmal kommt man sogar nicht um den Eindruck herum, dass
das Konzept der «Weltanschauung» die Mikrostrukturen des Werkes eher
vergewaltige denn erhelle. Wenn Goldmann in seiner Phadra-Interpretation
— so bemerkt A. Bozon? kritisch — nur der Hauptheldin szenische Prisenz
zugesteht, nicht aber den Nebenfiguren (welche die «Welt» als Unwert repréi-
sentieren sollen), dann entspricht das wohl seinem Gott-Mensch-Welt-
Schema, nicht aber der komplexen Struktur des Werkes.

Sicher findet man in Goldmanns Analysen 6fters Hinweise auf gattungs-



LITERATURSOZIOLOGIE 981

spezifische formale Elemente (der Autor wirft beispielsweise Trotzkis Inter-
pretation der Eroberer vor, sie iibersehe «die formalen Forderungen des
Romanaufbaus», Soziologie des Romans, p. 69); doch sind fiir ihn diese for-
malen Elemente stets weltanschaulich und letztlich gesellschaftlich determi-
niert. So ist in seinen Augen die Wahl der Romanform durch Malraux in den
dreissiger Jahren durch «seinen Glauben an die Geltung universeller, fiir alle
Menschen erreichbare Werte» (p. 58) bedingt; die Essayform werde dann
gewahlt, wenn ein solcher Glaube nicht mehr bestehe. Goldmann folgt hier
vollig Lukécs, fiir den ebenfalls ein neuer Stil nur das Ergebnis einer gesell-
schaftlichen Entwicklung ist. Die beiden Kritiker iibersehen die Tatsache,
dass Gattungsnormen eine eigene Dynamik entwickeln und Traditionsketten
bilden konnen. E. Kohler wirft darum Goldmanns genetischem Strukturalis-
mus mit Recht vor, er lasse «die Bedeutung der Vermittlung durch litera-
rische Tradition ausser acht»: Denn «selbst im qualitativen Sprung kann die
Formtradition iiberleben, wenn sie sich als geeignet erweise, in einen neuen
Motivationszusammenhang einzuriicken».

Dadurch, dass Goldmann literarische Werke philosophischen als Sinn-
strukturen gleichsetzt (in der Einleitung seines Hauptwerkes Der verborgene
Gott spricht er bezeichnenderweise von seiner Studie als dem «Teil einer
philosophischen Gesamtarbeit», p. 17), ist er gezwungen, ein weiteres wesent-
liches Merkmal, das Literatur von begrifflichen Darstellungen unterscheidet,
zu unterschlagen: die Vieldeutigkeit des literarischen Textes. Es ist ein Ver-
dienst neuer linguistischer Untersuchungen, vor allem Jakobsons, Ecos
und R. Barthes (der von «Polysemie» redet), die Ambiguitét als wesentliches
Charakteristikum der poetischen Botschaft (wieder) entdeckt zu haben:
«Mehrdeutigkeit ist ein immanenter, unabtrennbarer und notwendiger Be-
standteil jeder Nachricht mit <Einstellung> auf sich selbst. Kurz, sie ist eine
notwendige Begleiterscheinung von Poesie», stellt Jakobson fest 3. Goldmann
jedoch postuliert die Eindeutigkeit des Textes, die durch die richtige Lesart
erreicht werden soll: «Grosse Kulturschdpfungen sind solche, die interpre-
tiert werden kdnnen, ohne dass ihnen etwas hinzugefiigt werden muss — und
wo die Interpretation 80 oder 90 Prozent des Textes erfassen und die einzig
mogliche Leseweise erschliessen kann4.» Goldmann kann nur darum von
einer «einzig moglichen Leseweise» sprechen, weil er die stilistisch-linguisti-
schen Mikrostrukturen iibersieht. Wihrend eine nicht-literarische Botschaft
méglichst eindeutig durch den Bezug auf den Kontext entziffert werden kann,
so ist das beim literarischen Text nicht mdglich; die (bewusste) Ausdrucks-
form als zusitzliche Information zwingt den Leser zu einer Interpretations-
anstrengung und lédsst gleichzeitig mehrere Deutungen zu.

Wenn man aber die Vielsinnigkeit der Literatur annimmt, kann man sich
nicht mehr damit begniigen, deren sozialen Charakter nur mehr in ihrem



982 LITERATURSOZIOLOGIE

Ursprung in der Gesellschaft, in der sie entstanden ist, zu sehen. Ihre soziale
Natur manifestiert sich dann ebenso in den verschiedenen Deutungsweisen
und Sinnkonkretisationen, welche Zeitgenossen und spéatere Generationen
von einem Werk entwarfen. Aufgabe einer kiinftigen Rezeptionssoziologie
ware es, die sozialen und historischen Bedingungen der je verschiedenen
Sinnbildungen (und nicht mehr der einzig moglichen Sinnbildung) zu unter-
suchen, zu erkldren und rational zu ordnen.

Literatursoziologie erweist sich so keineswegs als eine globale (neue) Me-
thode, die herkommliche Literaturwissenschaft als solche ersetzen kénnte;
sie bedarf einer vielféltigen Ergénzung: die Soziologie der Genese muss nicht
nur durch eine Soziologie der Rezeption der Werke erweitert werden; sie
bedarf auch der Erginzung in Richtung Literaturwissenschaft — indem die
Analyse der stilistisch-linguistischen Strukturen mit einbezogen wird — und
in Richtung Soziologie — indem man die sozio-6konomischen Produktions-
und Distributionsmechanismen des Buches miterfasst. Durch diese Auswei-
tung des Objektbereichs und der Methoden (die nur als interdisziplinare Zu-
sammenarbeit zu leisten ist) wire vielleicht das zu erreichen, was, nach
Adorno, bis jetzt weder der Soziologie noch der Literaturwissenschaft, trotz
einzelner Ansitze, gelungen ist, nimlich «die Verbindung empirischer Er-
hebungen mit theoretisch zentralen Fragestellungen®».

Literatursoziologie ist aber gleichzeitig eine Herausforderung an die tra-
ditionelle Literaturbetrachtung, die nicht ungestraft im beriilhmten
«elfenbeinernen Turm» bleiben kann; sie wird den gesellschaftlichen Cha-
rakter der Literatur nicht mehr iibersehen koénnen, ohne diese um eine
wesentliche Dimension zu verkiirzen. Zur Erfassung dieses Aspektes bieten
die Literatursoziologien zahlreiche Methoden an, die zu erproben und mit-
zugestalten die Literaturwissenschaft zuallererst aufgerufen ist.

1Der Verlag Luchterhand hat bis jetzt
neben dem . Verborgenen Gott folgende
Werke Goldmanns in deutscher Sprache
vorgelegt: Dialektische Untersuchungen
(1966); Weltflucht und Politik. Dialekti-
sche Untersuchungen zu Pascal und Racine
(1967); Soziologie des Romans (1970). —
2A. Bozon, La nouvelle critique et Racine.
Paris, Nizet, 1970, p. 57-107. — 3Roman
Jakobson, «Linguistik und Poetik», p. 138
in H. Blumensath [éd.], Strukturalismus in

der Literaturwissenschaft. Koéln, Kiepen-
heuer & Witsch, 1972. - 4Lucien Gold-
mann, «Zur Methode des genetischen
Strukturalismus», p. 279 in Funktion und
Struktur. Soziologie vor der Geschichte [éd.
W. L. Biihl}, Minchen, Nymphenburger
Verlagshandlung, 1975. - 5T. W. Adorno,
«Soziologie und empirische Forschung»,
p- 92 in Der Positivismusstreit der deut-
schen Soziologie. Luchterhand, 1969.



	Literatursoziologie : eine Herausforderung

