
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 12

Artikel: Europäer und "Wilde" : frühe Begegnung

Autor: Bitterli, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Bitterli

Europäer und «Wilde»: Frühe Begegnung

Die ersten Besucher

Seit den Entdeckungsfahrten des Christoph Kolumbus hat die exotische
Gestalt des Überseebewohners, des sogenannten Eingeborenen, zum bunten
Bild prosperierender europäischer Hafenstädte gehört. Von einer eigentlichen
Gegenbewegung zum kolonisatorischen Aufbruch der Europäer lässt sich
natürlich nicht sprechen : zu gering und in demographischer Hinsicht
unerheblich war die Zahl der fremden Besucher, zu zufällig der Anlass ihrer Reise.

Doch die Ankunft dieser Überseebewohner hat auch den sesshaften Europäer

früh veranlasst, sich Gedanken über sein Verhältnis zu den «Eingeborenen»

oder «Wilden» zu machen, und es mag heute, da die Begegnung der
Rassen im politisch-kommerziellen und universitären Bereich zur
Selbstverständlichkeit geworden ist, interessant sein, einen Blick zurückzuwerfen.

Bereits im 15. Jahrhundert waren schwarze Sklaven etwa in Lissabon eine

durchaus vertraute Erscheinung; der nach Europa überführte Neger
übernahm hier oft jene gesellschaftlichen Funktionen, für die bei der
weitausgreifenden Expansionspolitik des kleinen Landes keine Einheimischen mehr
zur Verfügung standen. Als Haussklave integrierte sich der Afrikaner
verhältnismässig rasch in die portugiesische Gesellschaft, obwohl, wie der Chronist

Azurara mitfühlend feststellt, Rücksichtslosigkeiten vor allem bei der
Aufteilung und Trennung der Familien nicht zu vermeiden waren1.

Gross war indessen das Erstaunen in Lissabon und Sevilla, als Kolumbus
von seiner ersten Reise sieben Arawak-Indianer nach Europa brachte, hatte
man doch, auf bisherige Erfahrungen gestützt, angenommen, alle Völker
ausserhalb der weissen Rasse mussten dem maurischen oder negriden Typus
ähnlich sehen. Die ersten Indianer wurden zur Sensation an den Empfängen
der Hofgesellschaft; man führte sie auf Umzügen einer ungläubig gaffenden
Menge vor; die Maler stritten sich um die Gunst, sie porträtieren zu dürfen.
Man wunderte sich vor allem über den Federschmuck der Indianer, die
Färbung und Bemalung ihrer Haut und über ihr schwarzes glattes Haar, das

an die Mähne des Pferdes erinnerte. Der portugiesische Hofhistoriograph
Cantino lobte die Wohlproportioniertheit des indianischen Körperbaus und
beurteilte die Sprache der «Wilden» als «ziemlich menschlich» und ihr
Benehmen als «äusserst angenehm2».



962 EUROPÄER UND «WILDE»

In England scheint Sebastian Cabot um 1500 erstmals amerikanische Ur-
bewohner eingeführt zu haben. Es ist überliefert, dass drei «Eingeborene»
Heinrich VII. vorgestellt wurden und dadurch Aufsehen erregten, dass sie
sich einer unverständlichen Sprache bedienten, rohes Fleisch assen und sich
in Felle kleideten3. Wenig später, wohl im Jahre 1534, trafen die ersten
Indianer in Begleitung des Seefahrers Cartier auch in Frankreich ein. In
Rouen und Bordeaux bildeten um die Mitte des 16. Jahrhunderts
«Rothäute» die Hauptattraktion von Theatervorstellungen und Umzügen; unter
üppigem Aufwand an Kunstbauten und Dekorationen wurde dem Publikum
in lebenden Bildern ein Eindruck vom Dasein fremder Völker zu vermitteln
gesucht, und Perser, Araber, Türken und Afrikaner, echte sowohl als
verkleidete, bereicherten das globale Panoptikum. In Rouen hatte Michel de

Montaigne Gelegenheit, mit drei brasilianischen Indianern zu sprechen und
zu einer höchst aktuell anmutenden Auffassung über die Relativität kultureller

Werte zu gelangen. «Nun finde ich», heisst es in Herbert Lüthys
Übersetzung der «Essais», «dass es nach dem, was man mir davon berichtet hat,
an diesem Volke nichts Barbarisches oder Wildes gibt, es sei denn, dass

jedermann das Barbarei nennt, was nicht seiner Gewohnheit entspricht; wie
wir denn in der Tat keinen Prüfstein der Wahrheit und der Vernunft haben
als das Beispiel und Vorbild der Meinungen und Bräuche des Landes, in
dem wir leben4.»

Was die Indianer betraf, zeigte es sich bald, dass sie ausserstande waren,
sich in Europa zu assimilieren; die meisten von ihnen starben nach einigen
Monaten an Lungenentzündung oder Gemütskrankheit, wie man diagnostizierte,

wenn sie überhaupt die Atlantikreise überstanden hatten. Wir besitzen
keine Zeugnisse von indianischer Hand, die darüber Aufschluss geben könnten,

was diese bedauernswerten Menschen vom steifen Zeremoniell der
Fürstenhöfe und vom Publikumsrummel, der ihre Zurschaustellung begleitete,
dachten; aber wir ahnen, wie entsetzlich fremd sich diese Exoten, denen man
den natürlichen Lebensraum geraubt und deren ehrwürdiges Brauchtum man
zum Spektakel pervertiert hatte, in solcher Umgebung fühlen mussten.
Manche europäischen Betrachter bewunderten die Gelassenheit und den
Stolz der Indianer als ein Zeichen ihrer distanzierten Überlegenheit; aber
was sich in der Unbewegtheit ihrer schönen und seltsamen Gesichter
ausdrückte, war wohl nichts anderes als eine Verzweiflung, die auszuloten einem
Europäer jener Zeit ganz unmöglich war.

Allerdings gab es bereits sehr früh vereinzelte Beobachter, die es

widerwärtig fanden, dass man die Überseebewohner in eine fremde Umgebung
verpflanzte und zu Unterhaltungsobjekten degradierte. So wissen wir von
einem hohen spanischen Beamten, Vasquez de Ayllón, der es den Seefahrern
ausdrücklich verbot, Indianer einzufangen; falls dies doch geschah, verwen-



EUROPÄER UND «WILDE» 963

dete er sich mit Nachdruck für deren Freilassung5. Nach 1600 begannen
englische und niederländische Intellektuelle die «Einfuhr» von Indianern
durch Spanien scharf zu tadeln - wie uneigennützig diese moralische
Entrüstung in den beiden Ländern war, lässt sich freilich schwer abschätzen.
Dass man in den aufgeklärten Zirkeln des 18. Jahrhunderts die blosse

Zurschaustellung der «Eingeborenen» einhellig verurteilte, versteht sich fast von
selbst. Bekannt ist die feine Ironie, mit der sich Montesquieu in den « Lettres

persanes» über die etwas provinzielle Neugier der Pariser gegenüber
orientalischen Besuchern lustig macht, und Oliver Goldsmith, in seinem «The
Citizen of the World», lässt einen imaginierten chinesischen Gast voller
Unmut ausrufen: «Man schickt nach mir nicht, um mich als einen Freund
zu empfangen, sondern um die Neugier zu befriedigen; man will nicht
unterrichtet werden, man will bestaunen; dieselbe eifrige Aufmerksamkeit, welche
sie einem Chinesen schenken, würden sie dem Besuch eines Rhinozerosses

entgegenbringen 6. »

Die zudringliche Neugier gegenüber den Reisenden aus Übersee, wie sie

weit ins 18. Jahrhundert vorherrschte, führte meist kaum zu mehr als
oberflächlichen Kontakten. Das Interesse des Europäers am exotischen Menschen
blieb weitgehend abhängig vom Seltenheitswert der betreffenden Besucher in
verschiedenen Gegenden unseres Kontinents sowie von gewissen geistigen
Modeströmungen wie der durch Jesuitenberichte genährten China-Begeisterung.

Während für die Portugiesen des 16. Jahrhunderts der schwarze
Afrikaner nichts Aussergewöhnliches mehr an sich hatte, blieb sein Auftreten in
Deutschland ein Ereignis ersten Ranges: um 1790 reiste der Göttinger
Anthropologe Johann Friedrich Blumenbach nach Yverdon, um dort einen

Neger, der im Gefolge eines westschweizerischen Plantagenherrn angekommen

war, zu besichtigen. In den englischen Hafenstädten drehte sich zur
selben Zeit, wenn man die Kinder ausnimmt, niemand mehr nach einem

vorbeispazierenden Neger um; damals dürften gegen 20000 Neger auf der
Insel gelebt haben. In Frankreich wiederum, wo sich um die Mitte des
18. Jahrhunderts nur wenige tausend Schwarze aufhielten, blieb die anfängliche

Neugierde länger wach, wohl auch deshalb, weil sich hier der Afrikaner

- im Gegensatz zu England, aber ähnlich wie in Portugal - eine Sonderstellung

im Dienst vornehmer aristokratischer Familien zu sichern wusste7.

Indianer kamen nach dem Ende des 16. Jahrhunderts nur noch selten nach

Europa. Champlain, der grosse französische Entdeckungsreisende, brachte
noch zu Beginn des 17. Jahrhunderts einige Algonkin-Indianer mit und
erhoffte sich von ihrem Besuch eine günstige Auswirkung auf die schwankende

Kolonialpolitik seines Landes - zu Unrecht, wie sich zeigen sollte.
In England war es die Gestalt der «Indianerprinzessin» Pocahontas, welche

um dieselbe Zeit bei Hofe empfangen wurde, im Gegensatz zu ihrem eng-



964 EUROPÄER UND «WILDE»

lischen Gemahl, dem diese Ehre versagt blieb. Gelegentlich wurden
Überseebewohner auch von Missionaren ins Mutterland gebracht, wo man sie, hierin
alter portugiesischer Tradition folgend, im christlichen Glauben zu erziehen
suchte, in der Absicht, ihnen später die Missionierung ihrer Landsleute
anzuvertrauen. Kanadische Franziskanermönche entsandten Söhne aus einflussreichen

indianischen Familien als Katechumenen in ihre Klöster in der
Umgebung von Paris, doch die Hoffnungen, zu denen deren Lerneifer und
Begabung berechtigten, zerstreuten sich bald nach ihrer Rückkehr in die
Heimat. « Die eingeborenen Missionare», schreibt der Jesuitenpater Pierre Biard,
«werden leider in Frankreich mangelhaft ausgebildet; sie finden unter
ihresgleichen wenig Verständnis und kehren bald wieder zu ihren früheren Sitten
und Gewohnheiten zurück8.» Im 18. und 19. Jahrhundert kam der Indianer
in Europa nur noch in exotisch verklärten Romanen von Autoren wie
Bernardin de Saint-Pierre und Chateaubriand sowie in Abenteuerbüchern wie
jenen von Steuben oder Karl May vor - in diesem Bereich freilich gewann er
als «edler Wilder» mit zivilisationskritischer Sendung eine beträchtliche
Ausstrahlungskraft.

Der Auftritt des Südseeinsulaners

Mit dem Beginn der grossen Entdeckungsreisen in die Südsee trat gegen Ende
des 18. Jahrhunderts eine weitere Figur höchst effektvoll auf die europäische
Szene: der Südseeinsulaner. Im Jahre 1769 brachte Bougainville einen jungen
Mann namens Aotourou von Tahiti mit. La Condamine, der Südamerikareisende,

beschrieb Aotourou wie folgt: «Der junge Insulaner ist ein Mann
von dreissig Jahren, von mittlerer Statur, etwa fünf Fuss und zwei Zoll gross,
von gebräunter Hautfarbe, die jener der Inder und der afrikanischen Mauren
ähnelt. Seine Haare, Augen und Brauen sind schwarz... Herr von Bougainville

hat ihm einen Anzug mit goldenen Tressen anfertigen lassen9.» Die
ersten Tage seines Pariser Aufenthaltes verbrachte Aotourou, der sich
erkältet hatte, zurückgezogen in der Gesellschaft besorgter Gelehrter; dann
nahm man ihn auf kleinere Promenaden mit, führte ihn auf die Wälle der
Stadt und in die Tuileriengärten, wo er sich am Anblick von Seiltänzern
ergötzte; schliesslich übertrug man ihm, der über einen hervorragenden
Orientierungssinn verfügte, die Besorgung von Einkäufen.

Zum Zeitpunkt des Eintreffens von Aotourou hatte sich im Verhältnis des

gebildeten Europäers zum Überseebewohner Grundlegendes verändert. Die
Einschätzung des «Wilden» wurde nicht mehr, wie noch bis zum Ende des
17. Jahrhunderts, davon abhängig gemacht, ob dieser als potentieller Christ
gelten konnte. Die lebhafte Diskussion darüber, ob die «Eingeborenen» der-



EUROPÄER UND «WILDE» 965

selben Gattung entsprungen wären wie die Weissen, oder aber sich als

sogenannte «Zwischengeschöpfe» aus niedrigerem Ursprünge herleiteten, war
zugunsten der monogenetischen These entschieden worden. Rousseau hatte
mit seiner berühmten Preisschrift «Sur l'origine de l'inégauté» den Menschen
des Naturzustandes in spannungsvollen Gegensatz zum verzärtelten
Zivilisationsgeschöpf gestellt. Die englischen Sklavereigegner hatten mit ihrer
christlich-philanthropisch und naturrechtlich motivierten Kampagne den
Beifall weiter Bevölkerungskreise gefunden. Alle diese Vorgänge trugen dazu
bei, das Gefühl humaner Verantwortung im Umgang mit Menschen anderer
Rasse und Kultur in Europa zu stärken. So kann es nicht erstaunen, dass

Bougainville, weil er Aotourou mitgebracht hatte, bei manchen Zeitgenossen
auf heftige Kritik stiess, obwohl der Seefahrer es sorgfältig vermied, den
Südseeinsulaner zum öffentlichen Spektakel werden zu lassen. «Ich sehe mich
veranlasst», schrieb Bougainville in einer Entgegnung an seine Kritiker,
«mich deswegen zu rechtfertigen, dass ich vom guten Willen Aotourous, uns
auf unserer Rückfahrt zu begleiten, profitiert habe, obwohl sich dieser
Eingeborene von der Dauer der Reise zweifellos keinen genauen Begriff machen
konnte. Doch der Wille dieses Insulaners, uns zu begleiten, war
unmissverständlich. Bereits in den ersten Tagen nach unserer Ankunft auf Tahiti
äusserte er diese seine Absicht mit allem Nachdruck, und die Bevölkerung
seines Landes schien seinem Plan zuzustimmen10. » Bemerkenswert an dieser

Stellungnahme ist die zweifellos nicht als billige Ausflucht zu verstehende

Berufung Bougainvilles auf den freien Willensentscheid des Insulaners, wie
sie nur auf der Basis naturrechtlicher Überzeugungen möglich war.

Ähnliche Kritik meldete sich übrigens auch in England, als James Cook
im Jahre 1775 von seiner zweiten Weltumsegelung einen Landsmann Aotourous,

Ornai, nach Hause brachte. Ornai verlebte, nach europäischen Begriffen
zu urteilen, eine höchst angenehme Zeit in London. Joseph Banks, der rührige

Präsident der «Royal Society», der Cook auf dessen erster Reise
begleitet hatte, nahm sich des Insulaners an, führte ihn in gelehrte und
aristokratische Zirkel, schützte ihn vor der grobschlächtigen Neugier der Massen.
Man putzte Ornai sorgfältig heraus, begleitete ihn ins Theater, zeigte ihm das

«House of Lords» und die Museen der Stadt, brachte ihn zur Erholung auf
die Landgüter der Oberschicht. Ornai inspirierte Librettisten und Dichter,
ass bei Doktor Johnson, der zwar von «Wilden» im allgemeinen wenig hielt,
den Insulaner aber reizend fand; er wurde von König Georg III. empfangen
und von Reynolds in exotischer Gewandung porträtiert. Jedermann war
offensichtlich bemüht, dem Südseebewohner die günstigsten Vorstellungen
von England zu vermitteln, in der etwas naiven Hoffnung, er würde nach
seiner Rückkehr als antipodischer Bundesgenosse für das Ansehen der Krone
werben u.



966 EUROPÄER UND «WILDE»

Wissenschaftliche Studien und Eingliederungsversuche

Um die Wende zum 18. Jahrhundert wird deutlich, wie der Besucher aus
Übersee zunehmend auch zum Gegenstand wissenschaftlichen Interesses
avanciert. Im Rahmen der Möglichkeiten der damaligen physischen Anthropologie

schritt man zur minuziösen Bestandesaufnahme, vermass exakt den
Körper des «Eingeborenen», prüfte die Tönung der Hautfarbe, die
Kräuselung des Haares, den Schnitt der Augen. Zusammen mit den aus eigener
Anschauung gewonnenen Messdaten bildeten Kupferstiche die Grundlage
für den imponierenden Aufschwung der klassifizierenden Rassenkunde während

der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Der Niederländer Peter Camper

bemühte sich zeichnerisch um die Fixierung einer physiognomischen
Typenlehre und entwarf ein metrisches Verfahren zur Bestimmung des
Gesichtswinkels. Der bereits erwähnte Blumenbach sah besonders in der
unterschiedlichen Hauttönung, obwohl er die Pigmentierung medizinisch nicht
befriedigend zu erklären wusste, einen brauchbaren Hinweis zur
Unterteilung von fünf Hauptrassen. Der Völkerkundler Christoph Meiners legte
besonderen Wert auf die Eigentümlichkeiten der Physiognomik anderer Rassen,

ohne freilich der Versuchung, vom Gesichtsausdruck auf
Charaktereigenschaften zu schUessen, immer zu entgehen. Alle diese Arbeiten gingen
von der Anschauung aus und misstrauten unsicheren Berichten und Legenden,

deren Opfer noch Carl von Linné geworden war.
Gewiss krankten alle diese Untersuchungen noch immer daran, dass zu

wenig Beobachtungsmaterial vorlag, selbst wenn, wie im Falle Blumenbachs,
ein eigentlicher Sammelfanatismus diesem Übelstand zu begegnen suchte.
Auch überschätzte man im allgemeinen, von Montesquieu ausgehend, die

Auswirkung von Umweltbedingungen und kausalen Einflüssen auf die
menschliche Erscheinung, während der entwicklungsgeschichtliche Gesichtspunkt

erst nach Darwin in Erwägung gezogen wurde. Achtenswert aber ist
das redliche Bestreben der aufgeklärten Gelehrten, sich streng an den
empirischen Tatbestand zu halten und Werturteilen, die sich auf Moral, Charakter
und Bildungsgrad der Studienobjekte bezogen, möglichst auszuweichen.
Dennoch blieb die Versuchung, von Äusserlichkeiten her auf die charakterliche

oder kulturelle Minderwertigkeit anderer Rassen zu schliessen, eine

ständige Gefahr; eigentliche Rassenideologien jedoch, mit ihren Vorstellungen

von biologischer Potenz und kultureller Vitalität, waren den Gelehrten
des 18. Jahrhunderts noch vollkommen fremd. Die grundsätzliche Einheit des

Menschengeschlechts galt als erwiesen, und offensichtliche Unterschiede der
Völker etwa hinsichtlich ihrer Lebensform wurden nicht als wesensmässig zu
begründende Mängel, sondern gleichsam als Ausdruck verschiedener Phasen
im allgemeinen Entwicklungsgang der Menschheit zur Perfektion vermerkt.



EUROPÄER UND «WILDE» 967

Dem Bemühen um sachliche und wissenschaftliche Beschreibung des

Überseebewohners gesellte sich nun freilich die stillschweigende Erwartung
zur Seite, der Mensch fremder Rasse möge sich während der Dauer seines

Europaaufenthaltes möglichst schnell europäische Fertigkeiten und
Verhaltensformen zulegen. Bereits die Tatsache, dass man den Besucher sofort nach
seinem Eintreffen mit europäischer Kleidung versah, zielte darauf ab, diesem
seine Eingliederung in Sitten und Gesellschaft zu erleichtern. Eine ähnliche
Absicht verfolgte man damit, dass man dem «Eingeborenen» in der Regel
eine aristokratische Abstammung zuschrieb und dadurch die Distanz im
gesellschaftlichen Verkehr zu verkürzen und dem Besuch des Exoten gleichsam

diplomatische Bedeutung beizumessen suchte. Um 1670 machte ein
Gesandter des Königs von Dahomey, Matteo Lopez, in Wahrheit ein Mulatte
von obskurer Herkunft und nicht nachweisbaren Verdiensten, einiges
Aufsehen am Hofe Ludwigs XIV. Lopez war, wie die Quellen stolz berichten,
von drei Frauen und drei Söhnen, mehreren schwarzen Bediensteten und
einem Trompeter begleitet und bewegte sich in Versailles wenn nicht nach
den Regeln des gebräuchlichen Zeremoniells, so doch mit genügend Würde,
um sich vor der Gefahr der Lächerlichkeit zu bewahren12. Besonderes
Aufsehen erregte um 1700 am Hof Peters des Grossen ein Neger namens Abraham

Hannibal, ein Sohn, wie es hiess, des abessinischen Negus; Hannibal
wurde in Russland und Frankreich zum Militäringenieur ausgebildet und
verheiratete sich mit einer Deutschen - Alexander Puschkin, der russische

Dichter, war einer seiner Enkel13. Auch Aotourou und Ornai galten
allgemein als Abkömmlinge alteingesessener Adelsgeschlechter; in beiden Fällen

waren solche Vermutungen und Behauptungen ungerechtfertigt. Dies
aber hinderte den Bühnenautor John O'Keefe nicht, für das königliche
Theater Covent Garden ein aufwendiges und rührseliges Stück zu schaffen,
das von der Thronbesteigung Omais handelt14.

Auch dieser Manie, die Assimilation der Überseebewohner in künstlicher
Weise zu forcieren, sind früh scharfsinnige Kritiker entgegengetreten, jedoch
ohne Gehör zu finden. Georg Forster, der deutsche Reisende und bedeutende

politische Denker, wandte sich Ende des 18. Jahrhunderts entschieden gegen
die Hochstilisierung des Überseebewohners zum zivilisierten Höfling; man
hätte besser getan, stellte er fest, die Südseeinsulaner einen nützlichen Beruf,
etwa Zimmermann oder Schreiner, erlernen zu lassen, damit diese sich nach
ihrer Rückkehr die Achtung ihrer Landsleute hätten erwerben können15.

Gerade das Aufklärungszeitalter gab schliesslich besonders gern der
Versuchung nach, den überseeischen Besuchern einen möglichst abenteuerlichen
Lebenslauf anzudichten. Der Widerschein solcher Legendenbildung findet
sich in zahllosen, meist vergessenen, zuweilen aber auch sehr zeitbeständigen



968 EUROPÄER UND «WILDE»

Werken von Voltaires philosophischen Erzählungen bis zu Mozarts
«Entführung aus dem Serail» und der europäischen Utopien- und Robinsonadenliteratur16.

Nur in seltenen Fällen erwies sich das Vorleben der exotischen
Besucher als so turbulent, wie man annahm. Dies war, um hier ein Beispiel
zu erwähnen, bei Suleiman Diallo aus Bondu der Fall, einem der berühmtesten

afrikanischen Gäste in Europa zu Beginn des 18. Jahrhunderts. Job ben

Solomon, wie ihn die Engländer nannten, war unweit seiner afrikanischen
Heimat von feindlichen Negerstämmen verschleppt und einem weissen
Sklavenkapitän überantwortet worden, der ihn nach einer Tabakplantage in
Maryland verkaufte. Vertraut mit dem Kulturgut islamischer Schriftgelehrter,

aber ungeeignet zu körperlicher Arbeit, suchte Job sein Heil in der Flucht,
wurde wieder eingefangen, von einem Philanthropen freigekauft und nach
London geschickt. Hier gewann sich der frühere Sklave rasch die Achtung
hervorragender Orientalisten und Naturforscher. Nach einem Aufenthalt
von über einem Jahr kehrte Job ben Solomon in sein Herkunftsland zurück
und wurde damit zum ersten uns bekannten Afrikaner, der seinen Landsleuten
Kunde vom Kontinent jenseits des Atlantiks bringen konnte, setzte doch die
Verschickung von Schwarzen aus Nordamerika an die afrikanische Westküste

erst nach dem Unabhängigkeitskrieg der USA ein17.

Die Ausbildung der Überseebewohner

Mit gespannter Erwartung verfolgten die europäischen Gelehrten auch die
intellektuellen Fortschritte ihrer überseeischen Gäste während der Dauer
ihres Aufenthalts. Vorab ging es um die Erlernung der Sprache. Dass der
Europäer Huronisch oder Polynesisch lernen sollte, stand allerdings nicht
zur Diskussion; auch auf diesem Gebiet setzte man, zumindest in Europa,
die Anpassung stillschweigend voraus. Immerhin erkannten die Gelehrten
erstmals übereinstimmend, dass eine Basis der mündlichen Verständigung
unbedingt geschaffen werden müsste, wenn die Begegnung der Kulturen in
Europa mehr als Amüsement und physisch-anthropologische Bestandesaufnahme

sein sollte.
Entsprechende Erwartungen wurden nun freilich fast immer enttäuscht.

Trotz der geduldigen Bemühung von hervorragenden Köpfen wie La Condamine,

Buffon, de Brosses, d'Alembert, Helvétius, die es sich nicht nehmen
liessen, persönlich auf die «Wilden» einzuwirken, waren die Erfolge gering,
und es gelang erst nach und nach, einigermassen plausible Erklärungen für
die Ausdrucksschwierigkeiten der «Eingeborenen» zu finden. Man
vermutete etwa, in einer für das Zeitalter typischen Hinwendung zur
materialistischen Kausalerklärung, die Sprachlernprobleme der Gäste seien auf den



EUROPÄER UND «WILDE» 969

verschiedenartigen Bau ihrer Mundorgane zurückzuführen. Man stellte aber
auch richtig fest, dass die Verwandtschaft von Vokabular und syntaktischer
Konstruktion, die dem Europäer den Zugang zu den meisten Sprachen seines

Kontinents erleichtert, für Indianer, Afrikaner und Südseeinsulaner kaum
von Vorteil sein konnte. Auch begriff man in intellektuellen Kreisen durchaus,

wie schwer es dem eingeborenen Besucher fallen müsste, sich in einer

Begriffssprache zurechtzufinden, die von einer gänzlich verschiedenen
Vorstellungswelt ausging, und man wusste von den diesbezüglichen Schwierigkeiten,

denen etwa die Jesuitenmissionare in Amerika begegnet waren, wenn
sie bereits zu Beginn des 17. Jahrhunderts versucht hatten, die Sprache des

Katechismus sinngemäss in ein Eingeborenenidiom zu übertragen. Wenn
beispielsweise Bougainville Aotourou gegen den Vorwurf der mangelnden
Sprachbegabung verteidigte, fehlte es ihm durchaus nicht an einleuchtenden
Argumenten: «Dieser Mensch», schrieb er, «war mindestens dreissig Jahre

alt; er hatte sein Gedächtnis nie in irgendwelchen Studien üben können noch
seinen Geist irgendeiner Anstrengung unterworfen. Demgegenüber ist ein

Italiener, Engländer oder Deutscher tatsächlich in der Lage, sich nach
einjähriger Vorbereitung recht befriedigend französisch auszudrücken, denn
diese Ausländer bedienen sich einer ähnlichen Grammatik wie wir, verfügen
über dieselben moralischen, naturwissenschaftlichen, politischen und sozialen

Vorstellungen, die mit denselben Begriffen ausgedrückt werden wie im
Französischen, so dass sie ihre Erfahrungen, die sie sich seit der Kindheit
angeeignet haben, nur zu übersetzen brauchen. Der Bewohner von Tahiti
jedoch, der nur über eine geringe Anzahl von Begriffen verfügt, die sich einerseits

auf sein höchst einfaches und begrenztes gesellschaftliches Dasein,
anderseits auf seine auf ein Minimum beschränkten Bedürfnisse beziehen,
hat bei seinem geistigen und körperlichen Hang zur Trägheit eine Welt von
Grundbegriffen erst noch neu zu schaffen, bevor er diese in das Vokabular
unserer Sprache übersetzen kann18.» Diese bedeutsame Feststellung des
Seefahrers und Naturforschers weist, obwohl sie nicht ganz frei von
Voreingenommenheit sein mag, bereits auf die sprachphilosophischen Überlegungen

hin, wie sie in unserem Jahrhundert der Ethnologe Malinowski im
Hinblick auf die Kommunikation mit Vertretern archaischer Völker angestellt
hat19.

Wirklich Erfreuliches über die intellektuelle Weiterbildung der überseeischen

Besucher wussten die gelehrten Kommentatoren der Aufklärungszeit
nur von jenen Gästen zu berichten, die entweder im Kindesalter nach Europa
gelangt waren oder aber zuvor in Berührung mit anderen Kulturkreisen von
schriftlicher Tradition, dem Islam etwa, gestanden hatten. Zu den bekanntesten

dieser Gestalten gehörte der Afrikaner Anton Wilhelm Amo, der im
Alter von vier Jahren nach Deutschland kam und als Schützling der Prin-



970 EUROPÄER UND «WILDE»

zessin von Braunschweig eine hervorragende Erziehung genoss. Arno
studierte in Halle, doktorierte in Wittenberg und stieg zum Amt eines
preussischen Staatsrates empor; als jedoch seine Gönnerin starb, ergriff ihn
Schwermut, und er kehrte in seine Heimat zurück, wo er den Rest des Lebens
in meditativer Abgeschiedenheit verbracht haben soll20. Von einem Bewohner

Sierra Leones namens John Henry Naimbanna, einem mutmasslichen
Sohn des dortigen Herrschers, wird in den Quellen belichtet, ein unbezähmbarer

Wissensdurst habe ihn nach England getrieben, wo er seine
Lehrmeister beständig angespornt habe, sie möchten seiner Ausbildung mehr Zeit
widmen. «Die Verbesserung seiner Kenntnisse», schreibt ein Zeitgenosse
von Naimbanna, «war in jeder Hinsicht beträchtlich. Obwohl er, als er
eintraf, das Englische schlecht beherrschte, lernte er in den achtzehn Monaten
seines Aufenthaltes sehr fliessend lesen und schrieb auch einen englischen
Brief ohne Schwierigkeit. Als er ankam, teilte er mit seinen afrikanischen
Landsleuten die meisten der diesen zugeschriebenen Eigentümlichkeiten : er
glaubte an Hexerei und war ausserstande, jemandem eine Beleidigung zu
verzeihen Bevor er England verliess, waren ihm Stolz und Rachedurst
ganz verächtlich geworden, sein Hexenglauben hatte ihn vollkommen verlassen,

und er überwachte sein Verhalten sorgfältig21.»
Es darf an dieser Stelle festgehalten werden, dass nichts den aufgeklärten

europäischen Kommentatoren aufrichtigere Freude bereitete als die
Feststellung, dass der Uberseebewohner seine Bildung zu erweitern vermochte,
galt dies doch als Nachweis für die Einheit der menschlichen Natur und für
die Perfektibilität des Menschen - zwei Ideen, die dem 18. Jahrhundert wichtig

waren. Da es fast ausnahmslos Afrikaner waren, denen diese Assimilation
- wie immer man sie bewerten mag - gelang, sei auch auf die stupende
psychische und physische Vitalität der meisten afrikanischen Völkerschaften
hingewiesen, deren Vertreter sowohl in der amerikanischen Sklaverei wie
innerhalb der europäischen Gesellschaft einem enormen Kulturdruck
ausgesetzt waren.

Die Heimkehr der Überseebewohner

Wir haben auf diesen Seiten immer wieder vom «Besuch» der Exoten
gesprochen, was den Eindruck erzeugen mochte, diese Visiten seien freiwilüg
oder gar auf Einladung hin erfolgt. Dies traf natürlich nicht immer, und für
das 15. und 16. Jahrhundert kaum je zu. Es wäre aber auch falsch anzunehmen,

die Überseebewohner seien in der Regel zwangsweise nach Europa
verschickt worden. Bei den meisten Ankömmlingen zumindest des 17. und
18. Jahrhunderts hatte die Reise - vom Europäer her gesehen - den Charakter
einer besonderen Gunst, die man etwa einem verdienten Bediensteten erwies;



EUROPÄER UND «WILDE» 971

und dieser Bedienstete gab sich wohl zu wenig Rechenschaft von der
möglichen Tragweite seines Europaaufenthalts, als dass er sich dagegen gesträubt
hätte. Auch gewann der Gedanke einer Umsiedlung von Überseebewohnern
nördlich der Iberischen Halbinsel nie Bedeutung; man rechnete hier meist
mit der baldigen Rückkehr des «Eingeborenen», und sein Aufenthalt in
Europa war, wie wir sahen, oft als Vorbereitungszeit für die Übernahme
neuer Aufgaben in Übersee gedacht.

Die Quellendokumente, die uns über die Weiterexistenz solcher Reisender
nach ihrer Heimkehr unterrichten, zeigen nun mit aller Deutlichkeit, dass

sich der Aufenthalt in Europa, trotz des steigenden Verständnisses
europäischer Gebildeter, fast immer sehr zum Nachteil des Überseebewohners
auswirkte. Dem in seine Heimat Zurückgekehrten blieben im Grunde nur
zwei Möglichkeiten des Verhaltens: entweder er vergass möglichst schnell
alles, was er sich in Europa angeeignet hatte; oder er führte, wo die
Umstände dies ermöglichten, im Schatten der europäischen Kolonialstation ein
Dasein mehr oder weniger europäischen Stils, was zur Folge hatte, dass er
den Kontakt mit seinen Stammesangehörigen verlor und, zusammen mit
einer Mittelschicht von Mischlingen, zwischen Abhängigkeit und Wurzel-
losigkeit, Anerkennung und Verstossung hin und her schwankte.

Meistens traf der erste Fall ein : die Erinnerung des Heimgekehrten an
Europa verblasste schnell, und zahlreich sind die Klagen wohlmeinender
europäischer Kolonisten, die feststellen mussten, wie ihr Schützling jede
Bildung und feinere Lebensart abstreifte wie ein aus der Mode gekommenes
Kleid. «Nachdem er in sein Land zurückgebracht worden war», schreibt
Pater Le Jeune vom in Frankreich ausgebildeten Huronen Pastechouan,
«brachte man ihn in Berührung mit seinen Landsleuten, damit er sich deren
Sprache, die er fast vergessen hatte, wieder aneignen könne; doch der arme
Teufel ist wieder barbarisch geworden wie die andern und ist seither in seiner
Barbarei verharrt22.»

Auch der zweite Fall ist mehrfach belegt; zur Illustration auch hier ein
typisches Beispiel. Der Afrikaner Jacobus Elisa Capitein hatte in Leiden
Theologie studiert und eine apologetische Schrift zum Sklavenhandel ver-
fasst, die weite Verbreitung fand. Als protestantischer Missionar kehrte er
nach der holländischen Faktorei von Elmina zurück, entfaltete vorerst eine

rege Tätigkeit im seelsorgerischen Amt und übersetzte als einer der ersten
Evangelientexte in die Eingeborenensprache. Gerne hätte er sich mit einer
Afrikanerin vermählt, aber seine kirchlichen Vorgesetzten in Amsterdam
erlaubten es nicht. So heiratete Capitein eine Europäerin, die ihn, so scheint

es, ins Unglück stürzte. «Offensichtlich entmutigt von den dürftigen Erfolgen
seiner Arbeit im Weinberg des Herrn», schreibt ein englischer
Kolonialhistoriker, «vernachlässigte er den Dienst an Gott zugunsten des Mammons



972 EUROPÄER UND «WILDE»

und starb nach einigen glücklosen Handelsgeschäften völlig bankrott am
1. Februar des Jahres 174723.»

Die Probleme, welche der Besuch des Überseebewohners in Europa während

der ersten Jahrhunderte der Kolonialherrschaft aufwarf, stellen sich
noch heute - für den Überseebewohner wie für uns. Gewiss sind die
Möglichkeiten zur Kontaktnahme seither wesentlich erleichtert und erweitert
worden, sowohl durch die Überwindung der Distanzen wie durch eine
allmähliche Anhebung des Bildungsniveaus. Gewiss ist es möglich, dass auf der
Basis der globalen Industrialisierungsprozesse und des allgemeinen
technischen Fortschritts eine neue spontane Gemeinsamkeit des Projektierens
und Realisierens sichtbar werden wird. Im Unterschied zur Absolutheit
beanspruchenden Missionsidee früherer Jahrhunderte scheint der Gedanke der
Entwicklungshilfe - der, philosophisch gesehen, so ganz unfragwürdig ja
auch nicht ist - sich doch auf ein weniger ethnozentrisches Fundament zu
stützen. Aber auch eine stetig fortschreitende Einebnung der kulturellen
Verschiedenheiten und eine weltweite Angleiehung von Bedürfnissen und
Glückserwartungen wird wohl nie verhindern können, dass Überseebewohner und
Europäer, wo immer sie aufeinandertreffen, sich den Risiken der Infragestellung

ihrer Identität und der Fehlinterpretation des anderen aussetzen und
mit Veränderungen ihrer psychischen Substanz zu rechnen haben, deren
Erforschung Ethnologen und Psychologen noch lange beschäftigen wird24.

1 Prestage, E., The Chronicle of the Dis- 1961), S. 13f. - "Ibidem, S. 18. - 14Vgl.
covery of Guinea (London 1896), Bd. I, Smith, B., European Vision and the South
S. 81 f. - 2Cumming, Skelton, Quinn, The Pacific 1768-1850 (Oxford 1960), S. 80f. -
Discovery of North America (London 15 Forster, G., Reise um die Welt (Frank-
1971), S. 53. - 3Vgl. Hodgen, M. T., Early fürt 1967), Bd. I, S. 581. - 16Vgl. etwa Ser-

Anthropology in the Sixteenth and Seven- vier, J., L'utopie et la conquête du Nouveau
teenth Centuries (Philadelphia 1964), S. 112. Monde; in: Histoire de l'utopie (Paris
-"Montaigne, M. de, Essais (Zurich 1953), 1967), S. 122ff. - "Vgl. Curtin, P. D.,
S. 242f. - 5Vgl. Winsor, J., Narrative and Africa Remembered (Madison 1968), S.

Critical History of America (Boston 1886), 17ff. - 18Martin-Allanic, op. cit., Bd. II,
Bd. II, S. 239. - «Goldsmith, O., The Citi- S. 971. - 19Malinowski, B., The Problem of
zen of the World (London 1900), S. 234 f. - Meaning in Primitive Languages (London
7 Mc Cloy, S. T., The Race Question in Late 1944), S. 296ff. - 20Groves, L. P., The
Eighteenth Century France; in: Atlantic Planting of Christianity in Africa (London
Quarterly (1961), S. 41. - 8Thwaites, R. G., 1948), S. 152. - 21Wadström, C. B., An Es-
The Jesuit Relations (Cleveland 1896), Bd. say on Colonization (London 1794), S.

I, S. 87. - 9Martin-AUanic, J. E., Bougain- 123ff. - 22Douville, Casanova, La vie quo-
ville et les découvertes de son temps (Paris tidienne des Indiens du Canada (Paris
1964), Bd. II, S. 965. - "Ibidem, S. 964. - 1967), S. 218. - 23Boxer, C. R., The Dutch
uBeaglehole, J.C., The Journals of Captain Seaborne Empire (London 1965), S. 153. -
Cook on his Voyages of Discovery (Cam- 24Vgl. etwa Bastide, R., Le prochain et le
bridge 1961), Bd. II, S. 949ff. - 12Mc Cloy lointain (Paris 1970).
S. T., The Negro in France (Kentucky


	Europäer und "Wilde" : frühe Begegnung

