
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 12

Artikel: Dezisionismus : eine kompromittierte politische Theorie

Autor: Lübbe, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Lübbe

Dezisionismus - eine kompromittierte
politische Theorie

«Dezisionismus» ist der Name einer kompromittierten Theorie politischer
Entscheidung. Diese Theorie lehrt, die Geltung einer politischen Entscheidung

bestehe «unabhängig von der Richtigkeit ihres Inhalts»; die Entscheidung

sei, «normativ betrachtet, aus einem Nichts geboren», und sie schneide,
nachdem sie einmal getroffen worden ist, «die weitere Diskussion darüber,
ob noch Zweifel bestehen können, ab». Kompromittiert ist diese Lehre, weil
man in ihr die Rechtfertigung eines politischen Irrationalismus erkannt hat,
der die Wahrheitsfähigkeit politischer Fragen leugnet und ihre Beantwortung
als eine Sache von Machtentscheidungen auffasst. Kompromittiert ist der
Dezisionismus auch deswegen, weil der prominenteste unter seinen Vertretern,

Carl Schmitt, zeitweise ein Parteigänger der nationalsozialistischen
Diktatur war. 1922 schrieb Carl Schmitt die eingangs zitierten Sätze. Nach den

Entscheidungen des Jahres 1933 schnitt dann Hitler in der Tat «die weitere
Diskussion darüber, ob noch Zweifel bestehen ab».

Die in der gegenwärtigen intellektuellen theoretischen und ideologischen
Auseinandersetzung gängige Charakteristik des Dezisionismus stammt von
Jürgen Habermas. In der Festschrift für Hans Barth schrieb er 1964, nach
dezisionistischer Lehre falle die politische Entscheidung im Kampf zwischen
Alternativen, «die zwingender Argumente entraten und einer verbindlichen
Diskussion unzulänglich bleiben». Vor Carl Schmitt sei schon Max Weber
als Repräsentant dieser Lehre auszumachen, und Carl Schmitt seinerseits als

sein «legitimer Schüler». Im Gegensatz zum so charakterisierten Dezisionismus

wird dabei offensichtlich angenommen, rationales politisches Handeln
folge Entscheidungen, deren Verbindlichkeit keine andere ist als die
Verbindlichkeit «zwingender Argumente». Entscheidung in diesem Sinn wäre
schlicht Resultat «einer verbindlichen Diskussion».

Unzweifelhaft erfreut sich diese Vorstellung von der Gründung der
Verbindlichkeit politischer Entscheidung in diskursiv festgestellter Wahrheit
gegenwärtig grosser Zustimmung, insbesondere bei der jungakademischen
Neuen Linken. Deren Pathos hat sich an dieser Vorstellung entzündet, und
ihre politische Unduldsamkeit auch. Denn wer darf wider diejenigen sein,
die nichts anderes vertreten als die praktische Konsequenz aus der Wahrheit
«zwingender Argumente»? Wenn die Verbindlichkeit politischer Entschei-



950 DEZISIONISMUS

düngen keine andere ist als die Verbindlichkeit «verbindlicher Diskussionen»

- dann schüesst der Respekt vor getroffenen Entscheidungen die Zustimmung

zur diskursiv ermittelten Wahrheit ein, und umgekehrt gibt es einen

politischen Respekt vor getroffener Entscheidung nicht, solange die Wahrheit,

auf deren Anspruch die Legitimität der Entscheidung beruht, sich einem
noch nicht erschlossen hat.

Man erkennt: die Identifizierung der Verbindlichkeit politischer Entscheidungen

mit der Verbindlichkeit diskursiv ermittelter Wahrheit hat entweder
totalitäre oder anarchistische Konsequenzen. Es ist kein Zufall, vielmehr eine
Sache von einsichtiger Konsequenz, dass beides, Anarchismus wie Totalitarismus,

zum politischen Phänotyp der Neuen Linken gehört.
Liberale politische Ordnung setzt demgegenüber voraus, dass die Verbindlichkeit

politischer Entscheidungen, wie sie zum Beispiel der Gesetzgeber
trifft, eine andere ist als die Verbindlichkeit von Wahrheitsansprüchen in den
Begründungen, die materiell solchen Entscheidungen zugrunde liegen. Die
Wahrheitsfähigkeit politisch-praktischer Fragen wird damit nicht in Zweifel
gezogen. Es wird lediglich geltend gemacht, dass die Verbindlichkeit der
politischen Entscheidung solcher Fragen nicht an unserer Anerkennung der
Wahrheitsansprüche hängt, die argumentativ in der Entscheidungsbegründung

erhoben worden waren. Die so bestimmte Trennung von Geltung und
Wahrheit im politischen Entscheidungsprozess macht die entscheidungstheoretische

Substanz liberaler politischer Ordnung aus, und in der argumentativen

Sicherung dieser Substanz ist es allerdings unvermeidlich, in einige
Nähe zur Tradition des kompromittierten sogenannten Dezisionismus zu
geraten.

Ist das nicht kompromittierend Auf diese Frage lässt sich dreierlei
antworten. Zunächst gilt auch in diesem Zusammenhang die Empfehlung Ernst
Blochs, Wahrheiten nicht zu verschenken, und zwar auch dann nicht, wenn
das hiesse, sie rechts liegen zu lassen. Sodann: es ist eine liberale Tugend,
Person und Sache zu trennen, und es gäbe nicht mehr viel, worauf wir uns
stützen könnten, wenn nichts darunter sein dürfte, worauf auch solche sich
beriefen, von deren Praxis wir uns distanzieren.

Schliesslich hat der sogenannte Dezisionismus eine Vorgeschichte in
klassischen Traditionen, deren Erbe reich ist, so dass es sich lohnt, um es zu
streiten. Aus dieser Tradition möchte ich zunächst drei Argumentationen
wiederholen, die zur Vorgeschichte des Dezisionismus gehören. Abschliessend

werde ich dann die aktuelle politische Entscheidungstheorie Max
Webers gegen ihre zeitgenössische Kritik verteidigen. Bei der Rekonstruktion
der traditionellen dezisionistischen Argumentationen beschränke ich mich auf
diejenigen, auf die sich der gegenwärtige Dezisionismus ausdrücklich beruft,
und ich folge dabei der Intention dieser Berufung.



DEZISIONISMUS 951

Auctoritas, non Veritasfacit legem

Die Rolle des Erzdezisionisten spielt in Zustimmung und Kritik Thomas
Hobbes. Als Quintessenz seiner einschlägigen Theorie pflegt man einen
vielzitierten Satz anzuführen. Dieser berühmt-berüchtigte Satz lautet: Auctoritas,

non Veritas facit legem. Wir erkennen in diesem Satz mühelos die bedenkliche

Trennung von Geltung und Wahrheit wieder, gegen die sich die Kritik
am Dezisionismus richtet. Wie kommt es zu diesem Satz? Mit diesem Satz
wird eine politische Summe aus Erfahrungen konfessioneller Bürgerkriege
gezogen. Der Bürgerkrieg konfessioneller Parteien in Frankreich, in England
oder in den Niederlanden war freilich stets zugleich auch ein Kampf um
pragmatisch definierbare politische Interessen. In seinem ideologischen Kern
jedoch war er ein Kampf konkurrierender Heilswahrheiten. Nur von daher
lässt sich die Härte dieses Kampfes verstehen. Eine Wahrheit des Heils lässt
es nicht zu, dass man sich nur bedingungsweise auf sie einliesse. Sie ist
unbedingt, und sie ist total, indem sie das Ganze des menschlichen Lebens
betrifft und umgreift. Total ist infolgedessen aber auch der Gegensatz, in den
im Zeitalter konfessioneller Selbstentzweiung alter europäischer Glaubenseinheit

zwei konkurrierende Heilswahrheiten zueinander geraten mussten.
Zwei Heilswahrheiten, sofern sie jeweils die Totalität des menschlichen
Daseins betreffen, schliessen sich total aus. Von der einen zur anderen gelangt
man nicht auf der Brücke versöhnlerischer Kompromisse, sondern einzig
durch Bekehrung und Widerruf begangener Ketzerei. Das erklärt die totale
Gewalt, die jeder Versuch annehmen müsste, mit den Mitteln politischen
Zwangs die zerstörte Einheit der Bürgerschaft in der einen, unteilbaren
Heilswahrheit wiederherzustellen.

Der im Zerfall seiner Einheit den politischen Frieden zerstörende Glaube
war seiner Natur nach unfähig, die rettende Antwort auf die Herausforderung

durch das friedenszerstörende Faktum seiner Selbstentzweiung zu
finden. Der Glaube ist stets vor allem an seiner Integrität interessiert, und
diesem Interesse entsprechend müsste die Antwort des Glaubens ausfallen. Sie

lautete : Der politische Friede lässt sich nur wiederherstellen über die
Wiedervereinigung aller im wahren Glauben; auf seine unteilbare Wahrheit muss
sich der Friede gründen.

Was aber der wahre Glauben sei - eben darüber dachte eine jede
Konfession anders: Katholiken und Calvinisten, Hochkirchler und Independen-
tisten, Remonstranten und Kontraremonstranten. In ihrem Eifer, den Frieden

über einen allgemeinen Konsens in der Wahrheit zu gründen, zerstörten
sie gerade diesen Frieden, und genau aus diesem Dilemma weist nach
dezisionistischer Interpretation der zitierte Satz des Thomas Hobbes den Ausweg.

Gewiss: Hobbes war ein Parteigänger des staatskirchlichen Absolutis-



952 DEZISIONISMUS

mus, und insofern war auch für ihn die Geltung eines öffentlichen Bekenntnisses

als Element dieses Absolutismus selbstverständlich. Aber er erklärt
die Autorität des Souveräns anstelle der Wahrheit des Bekenntnisses zum
Grund seiner öffentlichen Geltung, und eben damit entlastet er die bürgerliche

Verpflichtung zur Anerkenntnis dieser Geltung vom Gewissenszwang
zu dieser Anerkenntnis aus Wahrheitsgründen. Die Pragmatik dieser Trennung

von Wahrheit und Geltung ist die Pragmatik einer Friedensraison. In
ihr triumphiert der politische Wille zum Frieden über den Willen zum
politischen Triumph der Wahrheit. Das ist das Konzept eines bürgerlichen
Friedens, der nicht mehr auf der allgemeinen Anerkenntnis und inneren Zustimmung

zu den lebensorientierenden Wahrheiten beruht. Das Konzept eines

solchen Bürgerfriedens geht von der Prämisse aus, dass die lebenssinnstif-
tenden Wahrheiten konsenshaft nicht mehr feststellbar sind, so dass der
Friede ohne Bezug auf diese Wahrheiten definiert werden muss. Die Theologen

mögen argumentieren und diskutieren. Aber was gilt, soll nicht mehr
deswegen gelten, weil ihre Argumente «zwingend» und ihre Diskussionen
«verbindlich» sind. Es soll gelten kraft politischer Entscheidung, die es zur
Entlastung seines Gewissens jedermann frei stellt, privatim die Wahrheit an
ganz anderer Stelle zu vermuten. Die dezisionistische Formel «auctoritas,
non Veritas facit legem» ist also eine Friedensformel. Nach Massgabe dieser
Formel lässt sich einerseits allerdings ein verbindliches öffentliches Bekenntnis

wenn nicht begründen, so doch in Kraft setzen. Andererseits, indem diese

Formel für die öffentlich geltenden Religionsgesetze nicht die Wahrheit der
Religion, sondern die Autorität des friedenssichernden politischen
Entscheidungsmonopolisten in Anspruch nimmt, schont sie das Gewissen der
Dissidenten.

Dieser Dezisionismus ist, wie man sieht, eine Vorform späterer Gewährung

der Toleranz gegenüber abweichenden subjektiven religiösen
Wahrheitsüberzeugungen. Diese Toleranz, zu deren Theorie im 17. Jahrhundert
vor allem die Philosophen Spinoza und Locke beigetragen haben, ist ihrerseits

eine Vorläuferin späterer Religionsfreiheit, durch die das abweichende
religiöse Bekenntnis, anstatt es lediglich zu tolerieren, in den Status eines

subjektiven, das heisst einklagbaren Rechts versetzt wird.
Nachdem die Religionsfreiheit bei uns überall im wesentlichen

uneingeschränkt gilt, kann man natürlich zweifeln, ob der skizzierte Hobbesianische
Dezisionismus, der in der Genesis dieser Freiheit eine Epoche bedeutet, noch
irgendeine Aktualität besitzt. Immerhin sollten wir nicht vergessen, dass wir
es im Marxismus mit einer herrschenden Doktrin zu tun haben, deren
Begründer als Ziel proklamierte, die Religionsfreiheit durch die Freiheit von
der Religion zu ersetzen und somit, zum Beispiel und wörtlich, die
«Judenemanzipation» durch «die Emanzipation der Menschheit vom Judentum».



DEZISIONISMUS 953

Das geschah und geschieht natürlich im Namen einer neuen, höheren Wahrheit,

die in ihrem exklusiven politischen Anspruch in «verbindlicher»
Diskussion festgestellt ist und durch «zwingende» Argumente gesichert. Durch
diese Wahrheit definiert das sich selbst so nennende Weltfriedenslager seine

Identität, und zum wahren und ewigen Frieden sieht es uns über die universelle
Anerkenntnis der Wahrheit gelangen, das heisst über die Vereinigung aller
in jenem Lager. Insoweit befinden wir uns in einer Situation, die uns, mutatis
mutandis, in der Struktur prätendierter Verbindung von Frieden und Wahrheit

von Hobbes her schon vertraut ist. Hobbes war Dezisionist, indem er
diese Verbindung löste und den Frieden, anstatt ihn auf die Anerkennung der
Wahrheit zu gründen, zu einem politischen Gut erklärte, das vor dem Gut
der Übereinstimmung aller in dieser Wahrheit den Vorrang hat. Die
Anerkennung eben dieses Vorrangs wurde mit der Verkündigung der
aussenpolitischen Koexistenz-Doktrin auch unter Marxisten zur Verpflichtung. Wie
schwer das fiel und immer noch fällt, lässt sich daran erkennen, dass Lenin
selbst als Erz-Lehrer dieser Doktrin heute herhalten muss. Damit hat man,
durch Künste politischer Hermeneutik, den politischen Vorrang des Friedens
vor dem Universal-Konsens in der Wahrheit durch angebliche Verlautbarungen

des Lehrers dieser Wahrheit selbst legitimiert. Aber ein dezisionistischer
Wurm ist nun gleichwohl im System. Es wurmt, dass die politische Geltung
von Wahrheitsansprüchen mit der prätendierten materiellen Geltung dieser
Ansprüche nicht deckungsgleich ist und politische Respektierung dieser
Diskrepanz unumgänglich. Wer diese Diskrepanz anerkennt, hat bereits implizit
unterschieden zwischen politischer oder sozialer Geltung eines Anspruchs
einerseits und seiner sachlichen oder logischen Geltung andererseits, und.
diese Unterscheidung ist die Basis-Unterscheidung, auf die sich die
Entscheidungs-Theorie des sogenannten Dezisionismus stützt. In der Tat gibt es

«zwingende Argumente» und «verbindliche Diskussionen». Aber der dabei
waltende Zwang und die dabei herrschende Verbindlichkeit bewirken niemals
mehr als die sachliche oder logische Geltung eines Begründungszusammenhangs.

Politische oder soziale Geltung setzt Akte autorisierter Personen oder
Institutionen voraus, deren Verbindlichkeit andere Gründe hat als die
Gründe, die diese Personen oder Institutionen materiell für ihre Entscheidungen

in Anspruch nehmen. Wo man diese Trennung von institutioneller
oder verfahrensmässiger und sachlicher Verbindlichkeit nicht anerkennt, ist
einem zugemutet, dem Willen der herrschenden Partei nicht nur deswegen
zu folgen, weil er der herrschende Wille ist, sondern überdies deswegen, weil
die Partei recht hat. Das ist der theoretische Ursprung des bekannten
Refrains im Liedchen der Jungen Pioniere : Die Partei, die Partei, die hat immer
recht... Der Grundsatz des dezisionistischen Absolutisten Thomas Hobbes
«auctoritas, non Veritas facit legem» klingt demgegenüber geradezu liberal.



954 DEZISIONISMUS

Morale par provision

Descartes hat der Entscheidungstheorie des sogenannten Dezisionismus
durch seine Theorie einer «morale par provision» vorgearbeitet. Diese Theorie

macht geltend, dass wir es uns in der Praxis des Lebens nicht leisten
können, die Tugend wissenschaftlicher Praxis zu üben und in unserem Handeln

stets nur von Voraussetzungen auszugehen, die als bewiesene
Voraussetzungen gelten können. Als Descartes dachte und schrieb, war die Wissenschaft

und die ihr folgende Technik kaum schon «Produktivkraft», und sie

gehörte noch nicht zum Ensemble materieller Bedingungen unserer physischen

und sozialen Existenz. Sie war, sozusagen, eine Sache reiner Theorie,
und eben deswegen war es möglich, dem Programm ihrer radikalen Erneuerung

den Grundsatz voranzustellen, «niemals eine Sache als wahr anzunehmen,

von der ich nicht evidentermassen erkenne, dass sie wahr ist». In der
Praxis des Lebens dagegen genügt es nicht, «das Haus, in dem man wohnt,
nur abzureissen, bevor man mit dem Wiederaufbau beginnt sondern
man muss auch für ein anderes Haus vorgesorgt haben, in dem man während
der Bauzeit bequem untergebracht ist». Im Prinzip hindert uns natürlich
nichts, auch die uns in unserer Lebenspraxis leitenden Grundsätze
überlieferter Sittlichkeit radikal in Frage zu stellen, unseren Vorurteilen
nachzuspüren, die Widersprüchlichkeiten im System herrschender Moral
aufzudecken. Im Philosophischen Seminar kann man, wie es heute zum Beispiel
in Erlangen geschieht, in der Tat den Versuch machen, auch die Ethik von
Grund auf zu rekonstruieren. Inzwischen aber muss man leben, ist man
gezwungen zu handeln, bedarf man der praktischen Orientierung. Woran
soll man sich dabei halten? An die überlieferten Grundsätze traditional
geltender Sittlichkeit, so lautet Descartes' Empfehlung, und sie bilden die von
ihm so genannte Morale par provision.

Damit legitimiert Descartes die Geltung von Tradition dezisionistisch.
Bei dieser Legitimation wird anerkannt und vorausgesetzt, dass wir in der
Tat mancherlei Gründe haben anzunehmen, dass die Traditionen moralischer
und politischer Art, die unsere Lebenspraxis bestimmen, mangelhaft und
revisionsbedürftig sind. Aber die Revision kann stets nur im Detail erfolgen,
während wir im übrigen nicht umhin können, uns auf die Tradition zu
verlassen, und zwar unabhängig davon, wie weit wir mit dem Unternehmen ihrer
Generalrevision bereits gelangt sind. Tradition gilt nicht aus der Evidenz
ihrer guten Gründe, sondern aus der Evidenz der Unmöglichkeit, ohne sie

auszukommen. Die Cartesianische Morale par provision ist die Theorie dieser

Sorte von Geltung. Sie ist dezisionistisch, indem sie lehrt, dass wir nicht
umhin können, die Geltung von Grundsätzen moralischer und sonstiger
Praxis vorauszusetzen, obwohl diese Grundsätze materiell nicht durch «zwin-



DEZISIONISMUS 955

gende Argumente» gesichert und im Verlauf einer «verbindlichen Diskussion»

beschlossen worden sind.
Der theoretische Kern in der dezisionistischen Begründung der Geltung

von Tradition ist das Zeitmangelargument. Nur in der reinen Theorie haben
wir Zeit genug, Zweifel um Zweifel zu lösen, und nur hier ist Korrektur von
Irrtümern ohne nachteilige Folgen jederzeit möglich. In der Praxis des

Lebens jedoch «dulden die Handlungen keinen Aufschub», so dass wir,
«wenn es nicht in unserer Macht steht, die wahren Ansichten zu erkennen,
den wahrscheinlichsten folgen sollten». Und wenn die Lage die ist, dass wir
handeln müssen, ohne dass wir die Annahmen über die Wirklichkeit, von
denen wir dabei ausgehen, nach Graden der Wahrscheinlichkeit unterscheiden

könnten, so «sollten wir uns nichtsdestoweniger zu irgendeiner entscheiden

und sie hernach, soweit sie für die Praxis Bedeutung hat, nicht mehr als

zweifelhaft, sondern als ganz wahr und ganz sicher ansehen». Descartes hat
diesen dezisionistischen Grundsatz durch die berühmte Metapher des
Verirrten im Wald erläutert. Dessen Lage wäre aussichtslos, wenn ihm nichts
anderes einfiele als «umherzulaufen». Wenn überhaupt etwas Rettung bringt,
so ist es der unverzügliche Entschluss, «so geradewegs wie möglich immer in
derselben Richtung zu marschieren», und die Wahl dieser statt jener Richtung

ist eine Dezision, sofern diese Wahl unter Zeitdruck erfolgt, der eine

Entscheidung erzwingt, ohne dass wir über Gründe verfügten, materiell diese
statt jener Richtung für die Richtung des rettenden Auswegs zu halten.

Selbstverständlich steht nichts entgegen, die so begründete Dezision ihrerseits

als ein durch «zwingende Argumente» gesichertes Resultat einer
«verbindlichen Diskussion» aufzufassen, und es ist billig zu fordern, dass alle,
die von einer zu treffenden Dezision betroffen wären, Gelegenheit haben
sollten, sich an dieser Diskussion zu beteiligen. Was aber, wenn die zutreffende

Dezision in kürzerer Frist fallen muss, als wir benötigen, um ihre
Verbindlichkeit diskursiv sicherzustellen? Angesichts solcher Lagen kommen
wir nicht umhin anzuerkennen, dass der Zwang zur Dezision prinzipiell
weiter reicht als unsere Chance, diesen Zwang seinerseits materiell durch
Konsens zu legitimieren. Soweit das zutrifft, ist es vernünftig, prophylaktisch
Entscheidungskompetenzen zu institutionalisieren, deren Dezisionen,
gegebenenfalls, nicht wegen der einen Universal-Konsens stiftenden Evidenz
ihrer Fälligkeit gelten, sondern deswegen, weil sie zur Entscheidung
institutionell autorisiert waren.

Primat der praktischen Vernunft

Ein dezisionistisches Element enthält auch die Moraltheorie Kants. Das
Ideal, an welchem wir uns, handelnd, in letzter Instanz orientieren, ist nach



956 DEZISIONISMUS

Kant das Ideal einer moralischen Weltordnung. Was ist eine moralisch
geordnete Welt? Moralisch geordnet ist diejenige Welt, in der es die Menschen
so gut haben wie sie es sind. In dieser Welt koinzidieren Glück und die
moralische Würdigkeit, des Glücks teilhaftig zu sein.

Offensichtlich leben wir nicht in einer solchen Welt. Von den beiden
Elementen einer moralisch geordneten Welt, dem Glück einerseits und der
moralischen Reinheit unseres guten Willens andererseits, steht nur dieser

gute Wille gänzlich zu unserer Disposition. Der moralisch Handelnde verfügt
nicht über ein Wissen, das ihn nach sozialen Gesetzen einer interaktionisti-
schen Kausalität für seine guten Taten den Lohn eines guten Lebens ver-
hiesse. Die Zumutung, gleichwohl moralisch handeln zu sollen, obwohl es

keinerlei Garantie für ein unserer moralischen Würdigkeit entsprechendes
gutes Leben gibt, lässt sich allein dezisionistisch begründen. Das moralische
Gesetz gebietet, wie ein verinnerlichter absolutistischer Souverän, unbedingt,
das heisst es stützt seinen Anspruch nicht auf die erwiesene Wahrheit, dass

die Welt, in der moralisch zu handeln uns zugemutet ist, eine moralisch
geordnete Welt sei. Erwiesen ist lediglich, dass überhaupt keine Chance
besteht, die Ordnung dieser Welt in eine moralische zu verwandeln, wenn
wir uns nicht, und zwar jeder einzelne jetzt, entscheiden, moralisch zu
handeln, ohne des Lohns dieser unserer Moralität gewiss zu sein. Die Entscheidung

für die Moralität ohne theoretische Gewissheit ihrer glücksfördernden
Wirkung in Beziehung auf unsere eigene Person ist das einzige, was uns in
der theoretisch unbegründeten Hoffnung zu tun bleibt, dadurch den
moralischen Zustand der Welt zu verbessern.

Die Verpflichtung zum moralischen Handeln ohne Absicherung durch die
theoretische Gewissheit seines Nutzens - das ist die moraltheoretische Quintessenz

der Lehre vom Primat der praktischen Vernunft vor der theoretischen.
Diese Argumentation gleicht strukturell, wie man erkennt, dem Dezisionismus

in der Argumentation Descartes', nach der Verirrte sich zum
richtungskonsequenten Aufbruch entschliessen müssen, obwohl es über die formale
Vernünftigkeit dieses Entschlusses hinaus keine theoretische Garantie seiner

materiellen, inhaltlichen Richtigkeit gibt. Analog zur Situation von Verirrten

wissen wir nicht, ob und inwieweit wir durch die moralische Entscheidung,

stets nur guten Willens zu handeln, einer guten Welt tatsächlich näher
kommen. Wir wissen lediglich, dass es das einzige ist, was von den Elementen
einer guten Welt gänzlich zu unserer eigenen Disposition steht. Verallgemeinert

besagt dieses Argument, dass wir, handelnd, in letzter Instanz souverän
stets nur in bezug auf unsere Absichten sind - nicht dagegen in bezug auf die
Wirkungen und Nebenwirkungen unseres Handelns. Wer, nachdem das
Unglück, das er angerichtet hat, passiert ist, erklärt, er habe doch nach bestem
Wissen und Gewissen gehandelt, gesteht damit zu. dass das Gewissen eine



DEZISIONISMUS 957

Instanz moraUscher Dezisionen ist, deren Kompetenz zwangsläufig
weitergespannt ist als das Wissen, das in diese Dezisionen eingeht. Der moraltheoretische

Dezisionismus ist insofern nicht eine Theorie, der die sogenannte
Wahrheitsfähigkeit moralisch-praktischer Entscheidungen leugnet. Der
Dezisionismus macht lediglich geltend, dass die Notwendigkeit zur moralischen
Entscheidung weiter reicht als der Kreis unserer faktischen Möglichkeiten,
die Wahrheit unserer Annahmen über die Wirklichkeit, die in unsere
moralischen Entscheidungen eingehen, durch «zwingende Argumente» und
«verbindliche Diskussionen» zu sichern.

Wir können an dieser Stelle bereits eine pragmatische Gemeinsamkeit
aller bisher behandelten dezisionistischen Handlungstheorien formulieren.
Ich sehe diese Gemeinsamkeit in einer Entlastungsabsicht. Hobbes' dezisio-
nistische Formel entlastet uns von dem Zwang, dem, was öffentlich für eine

verpflichtende Wahrheit gilt, auch innerlich zustimmen zu sollen. Er setzt
damit die Innerlichkeit frei, entlastet unser Gewissen durch Gewährung einer
Vorbehaltschance. Descartes' dezisionistische Traditionsrestitution entlastet

uns von dem zerstörerischen Zwang, in der Praxis so radikal sein zu müssen
wie in der Theorie. Er entlastet uns vom Zwang zur Revolution in Permanenz.

Er entlastet uns von der Zumutung, annehmen zu sollen, dass die
Tradition wegen ihrer erwiesenen Richtigkeit gilt. Sie gilt wegen der
NichtExistenz einer aktuell realen Alternative. Kants moraltheoretischer Dezisionismus

entlastet uns von der untragbaren Verantwortung für die Totalität
der Folgen unserer Handlungen und entlastet uns damit vom Zwang, für
unser Handeln eine theoretische Garantie ihres objektiven, bleibenden Sinns
finden zu müssen. Die Moralität unserer Handlungen, das heisst der gute
Wille, stiftet diesen Sinn subjektiv-praktisch.

Über den Grund unserer Verbindlichkeiten: Diskussion oder Entscheidung?

In der aktuellen Dezisionismus-Kritik spielt Max Weber die Rolle des
Klassikers einer Theorie, die eine Begründung von Normen nach Analogie der
Begründung von Behauptungen über die Wirklichkeit für unmöglich erklärt,
und die entsprechend die politische Geltung von Normen auf unableitbare
Dezisionen von Machthabern zurückführt. In der Tat können wir bei Max
Weber Sätze lesen, die zu einer solchen Theorie, wie sie ihm unterstellt wird,
zu gehören scheinen. Einen der meistzitierten einschlägigen Sätze möchte
ich auch hier zitieren. Aus Max Webers Darlegungen zum Sinn der
sogenannten Wertfreiheit der Sozialwissenschaften zitiere ich den Satz, in
welchem Max Weber sich zur Frage äussert, «wie Konflikte zwischen mehreren
in concreto kollidierenden, gewollten oder gesollten Zwecken zu schlichten



958 DEZISIONISMUS

seien». Der schlimme Satz, mit dem Max Weber auf diese Frage antwortet,
lautet: «Es gibt keinerlei (rationales oder empirisches) wissenschaftliches
Verfahren irgendwelcher Art, welches hier eine Entscheidung geben könnte.»

Das ist nun ein Satz, der eindeutig zu belegen scheint, was neben anderen
Kritikern besonders wirkungsreich Max Horkheimer der Weberschen
Philosophie vorgeworfen hat. In dieser Philosophie danke, so Horkheimer, die
Vernunft als «praktische Vernunft» ab und verbleibe als «instrumentelle».
Max Weber, so Horkheimer, habe sich «keinerlei Rationalität» vorzustellen
vermocht, «vermöge deren der Mensch einen Zweck von einem anderen
unterscheiden kann». Webers Werk sei die Verzichturkunde «der Philosophie
und Wissenschaft, was ihr Bestreben angeht, das Ziel des Menschen zu
bestimmen». Jürgen Habermas hat später, wie bereits angeführt, diese Weber-
Interpretation zu der personalisierten Qualifikation gesteigert, «dass Carl
Schmitt ein legitimer Schüler Max Webers» sei.

Ich möchte eine andere Interpretation der zitierten These Max Webers
vorschlagen. Dem Schein des zitierten Satzes zum Trotz leugnet Max Weber
keineswegs die rationale Begründbarkeit von Handlungszielen. Max Weber
besass ja, im Unterschied zu anderen Gelehrten, Intimität mit der Realität
des poUtischen Lebens, und entsprechend hat Max Weber auch am Faktum
der Begründbarkeit von Normen nicht zweifeln können. Denn es liegt ja auf
der Hand, dass von unseren Parlamenten bis zu den höchsten Gerichten und
von den Parteitagen bis zu den Synoden ständig Instanzen tätig sind, Normen
zu begründen, allgemeine Gesetze nämlich oder Statuten, die im Bereich
ihrer Zuständigkeit, nachdem sie beschlossen sind, dann für alle gelten. Keine
Person, keine Partei, keine Fraktion, keine Regierung oder sonstige dazu
legitimierte Stelle könnte ja in der Tat einen Vorschlag zur Einführung einer
Norm machen, ohne dass sie zugleich eine Begründung für diesen Vorschlag
mitlieferte. Die Geschäftsordnungen unserer Parlamente, kirchlichen
Synoden und Parteitage pflegen denn auch für Normenbeschlussanträge
ausdrücklich vorzuschreiben, dass solchen Anträgen Begründungen beizugeben
sind. Das ist trivial, und diese Trivialität kann Max Weber mit seiner
berühmt-berüchtigten These, politischen Zielkonflikten sei mit wissenschaftlichen

Mitteln nicht beizukommen, auch nicht geleugnet haben. Max Webers
These von der Nicht-Existenz wissenschaftlicher Verfahren zur Lösung
politischer Zielkonflikte bezieht sich nicht auf Normenbegründungsverfahren,
sondern auf Normendurchsetzungsverfahren, und beide Verfahren gilt es zu
unterscheiden. Indem wir Normen begründen, sichern wir ihre sachliche
oder, was den Ableitungszusammenhang der sie begründenden Sätze
anbelangt, ihre logische Geltung. Erst in Normendurchsetzungsverfahren erlangen

die Normen politisch ihre soziale, speziell gesetzliche Geltung. Die
mit wissenschaftlichen Mitteln besorgte Normenbegründung ist in den Ver-



DEZISIONISMUS 959

fahren der Normendurchsetzung oder Normeninkraftsetzung immer nur ein
Element unter anderen, und zwar gerade nicht das Element, das nach getroffener

Entscheidung die soziale Geltung der Norm begründet. In jeder
parlamentarischen oder synodalen Debatte kommt ja schUesslich der Punkt, an
welchem Argumente nicht mehr gewogen, sondern Stimmen gezählt werden.
Und selbst wenn wir unterstellen wollen, dass in den der Begründung von
Normenvorschlägen dienenden Debatten exklusiv sonnenklare Argumente
vorgetragen worden sind, wird ja der Gesetzesentwurf nicht durch diese

sonnenklaren Argumente, sondern durch die Abstimmung, in der er eine

Mehrheit findet, zum geltenden Gesetz erhoben. Die Abstimmung ist der
dezisionistische Akt, in welchem gerade auch in demokratischen
Entscheidungsverfahren die Debatte beendet wird. «Verbindlich» ist auch in diesem
Falle nicht die «Diskussion», sondern das Abstimmungsergebnis. Die getroffene

Entscheidung gilt nicht wegen der guten Gründe, die für sie sprechen
mögen, sondern kraft der Legitimität des Verfahrens. Anders formuliert:
nicht die sachüchen Gründe, und auch nicht der logische Ableitungszusammenhang

zwischen begründenden Sätzen stiftet die Verbindlichkeit der
Normen, deren Geltung wir unterworfen sind, sondern die anerkannte Legitimität

der Instanzen, die über die politische Kompetenz der Normensetzung
verfügen.

Die Rolle des Mehrheitsprinzips in politischen Entscheidungsverfahren
bekundet die Unausweichlichkeit eines dezisionistischen Elements im
politischen Handeln. Wenn die Parteien oder Fraktionen sich nicht einig sind
und insofern ein Konflikt «zwischen mehreren in concreto kollidierenden,
gewollten oder gesollten Zwecken» besteht, so ist es kein «wissenschaftliches
Verfahren», «welches hier eine Entscheidung geben könnte». Nicht die
«Diskussion» stiftet die normative Verbindlichkeit, sondern die Abstimmung, die
der Diskussion folgt. Es ist schwer vorstellbar, wie das anders sein sollte, und
nichts anderes wollte Max Weber gegenüber anarchistisch-totalitärer
Schwärmerei zur Geltung bringen.

Nun ist es allerdings wahr, dass Max Weber mit seiner poUtischen Theorie
der Entscheidung nicht lediglich schiedlich-friedliche Abstimmungsprozeduren

im Auge hatte. Am Ende des Ersten Weltkriegs in Deutschland fand
er die politische Ordnung dieses Staates durch einen drohenden Bürgerkrieg
weltanschauungsparteilich organisierter politischer Kräfte bedroht, und
angesichts einer solchen Situation war es dann abermals eine Wahrheit von
Gemeinplatzcharakter, dass es nicht wissenschaftliche Verfahren sind, die

uns den Ausweg aus einer solchen Situation weisen. Verkünder politischer
Heilswahrheiten gab es damals, wie mutatis mutandis auch heute, genug,
und Max Weber war der berechtigten Überzeugung, dass in der Politik
Heilsverkündigung keine friedenstiftende Wirkung hat. Das Problem der politi-



960 DEZISIONISMUS

sehen Ordnung war für ihn, den politischen Soziologen, ein Problem
zweckmässiger Institutionen, die uns zu akzeptablen Entscheidungen verhelfen,
während in den Räumen der Theorie, in philosophischen oder sonstigen
Seminarien, die platonische Gigantenschlacht um die Wahrheit des Seins
andauern mag.

Natürlich ist im Prinzip eine politische Ordnung vorstellbar, in der gut
begründete Normen aus keinem anderen Grunde gelten, weil sie gut
begründet sind. In einer solchen Ordnung wäre in der Tat der einzig herrschende
Zwang der Zwang zwingender Argumente, und alle Verbindlichkeit wäre die
Verbindlichkeit verbindlicher Diskussionen. Das Ideal einer solchen
Ordnung käme zustande über eine Verschmelzung von Republik und Akademie,
und genau diese Verschmelzung hat Piaton bekanntlich gewollt. Leider lehrt
uns die Erfahrung, dass die politische Orientierung am Ideal einer solchen
Ordnung der Einheit von Republik und Akademie zur Erziehungsdiktatur,
ja zu schlimmerem Terror drängt, und das ist nicht zufällig so, wie man
zeigen könnte. Das bedeutet umgekehrt: wer die spezifisch bürgerlichen
Freiheitsrechte von der Glaubensfreiheit über die Meinungsfreiheit bis zur Presse-
und Wissenschaftsfreiheit sichern will, muss durch institutionelle Vorkehrungen

den Kurzschluss zwischen Wahrheitsanspruch und sozialer Geltung
politischer Ziele zu verhindern suchen. Die Probe aufs liberale Exempel
dieser dezisionistischen Entscheidungstheorie Max Webers kann jedermann
machen. Dafür genügt, sich vorzustellen, dass man als Angehöriger einer
unterlegenen Minderheit gezwungen ist, auch für sich selbst gelten zu lassen,
was die Mehrheit beschlossen hat. Diese Zumutung, die nur der Utopist als
Element politischer Ordnung wegdenken kann, würde unerträglich, wenn sie

mit der bindenden Verpflichtung verbunden wäre, nun auch noch die
Wahrheitsansprüche anerkennen zu sollen, von deren Geltung die siegende Mehrheit

überzeugt war.

Alles zu planen würde vermutlich heissen, die Menschheit wegzuplanen, würde
vermutlich heissen, das Menschliche, eben gerade die Freiheit, definitiv zu zerstören.
Den Raum, in dem Freiheit ist, müssen wir aber planen.

Carl Friedrich von Weizsäcker,
Gedanken über unsere Zukunft, 1966.

Aus: «Sprüche und Widersprüche zur Planung», Schriftenreihe
zur Orts-, Regional- und Landesplanung Nr. 24, Zürich 1975.


	Dezisionismus : eine kompromittierte politische Theorie

