Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 12

Artikel: Dezisionismus : eine kompromittierte politische Theorie
Autor: Libbe, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163116

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HERMANN LUBBE

Dezisionismus — eine kompromittierte
politische Theorie

«Dezisionismus» ist der Name einer kompromittierten Theorie politischer
Entscheidung. Diese Theorie lehrt, die Geltung einer politischen Entschei-
dung bestehe «unabhéngig von der Richtigkeit ihres Inhalts»; die Entschei-
dung sei, «normativ betrachtet, aus einem Nichts geboren», und sie schneide,
nachdem sie einmal getroffen worden ist, «die weitere Diskussion dariiber,
ob noch Zweifel bestehen konnen, ab». Kompromittiert ist diese Lehre, weil
man in ihr die Rechtfertigung eines politischen Irrationalismus erkannt hat,
der die Wahrheitsfahigkeit politischer Fragen leugnet und ihre Beantwortung
als eine Sache von Machtentscheidungen auffasst. Kompromittiert ist der
Dezisionismus auch deswegen, weil der prominenteste unter seinen Vertre-
tern, Carl Schmitt, zeitweise ein Parteiganger der nationalsozialistischen Dik-
tatur war. 1922 schrieb Carl Schmitt die eingangs zitierten Sitze. Nach den
Entscheidungen des Jahres 1933 schnitt dann Hitler in der Tat «die weitere
Diskussion dariiber, ob noch Zweifel bestehen ..., ab».

Die in der gegenwirtigen intellektuellen theoretischen und ideologischen
Auseinandersetzung gangige Charakteristik des Dezisionismus stammt von
Jiirgen Habermas. In der Festschrift fiir Hans Barth schrieb er 1964, nach
dezisionistischer Lehre falle die politische Entscheidung im Kampf zwischen
Alternativen, «die zwingender Argumente entraten und einer verbindlichen
Diskussion unzuldnglich bleiben». Vor Carl Schmitt sei schon Max Weber
als Reprasentant dieser Lehre auszumachen, und Carl Schmitt seinerseits als
sein «legitimer Schiiler». Im Gegensatz zum so charakterisierten Dezisionis-
mus wird dabei offensichtlich angenommen, rationales politisches Handeln
folge Entscheidungen, deren Verbindlichkeit keine andere ist als die Ver-
bindlichkeit «zwingender Argumente». Entscheidung in diesem Sinn wére
schlicht Resultat «einer verbindlichen Diskussion».

Unzweifelhaft erfreut sich diese Vorstellung von der Griindung der Ver-
bindlichkeit politischer Entscheidung in diskursiv festgestellter Wahrheit
gegenwartig grosser Zustimmung, insbesondere bei der jungakademischen
Neuen Linken. Deren Pathos hat sich an dieser Vorstellung entziindet, und
ihre politische Unduldsamkeit auch. Denn wer darf wider diejenigen sein,
die nichts anderes vertreten als die praktische Konsequenz aus der Wahrheit
«zwingender Argumente»? Wenn die Verbindlichkeit politischer Entschei-



950 DEZISIONISMUS

dungen keine andere ist als die Verbindlichkeit « verbindlicher Diskussionen»
— dann schliesst der Respekt vor getroffenen Entscheidungen die Zustim-
mung zur diskursiv ermittelten Wahrheit ein, und umgekehrt gibt es einen
politischen Respekt vor getroffener Entscheidung nicht, solange die Wahr-
heit, auf deren Anspruch die Legitimitat der Entscheidung beruht, sich einem
noch nicht erschlossen hat.

Man erkennt: die Identifizierung der Verbindlichkeit politischer Entschei-
dungen mit der Verbindlichkeit diskursiv ermittelter Wahrheit hat entweder
totalitire oder anarchistische Konsequenzen. Es ist kein Zufall, vielmehr eine
Sache von einsichtiger Konsequenz, dass beides, Anarchismus wie Totalita-
rismus, zum politischen Phéanotyp der Neuen Linken gehort.

Liberale politische Ordnung setzt demgegeniiber voraus, dass die Verbind-
lichkeit politischer Entscheidungen, wie sie zum Beispiel der Gesetzgeber
trifft, eine andere ist als die Verbindlichkeit von Wahrheitsanspriichen in den
Begriindungen, die materiell solchen Entscheidungen zugrunde liegen. Die
Wabhrheitsfihigkeit politisch-praktischer Fragen wird damit nicht in Zweifel
gezogen. Es wird lediglich geltend gemacht, dass die Verbindlichkeit der
politischen Entscheidung solcher Fragen nicht an unserer Anerkennung der
Wabhrheitsanspriiche hangt, die argumentativ in der Entscheidungsbegriin-
dung erhoben worden waren. Die so bestimmte Trennung von Geltung und
Wahrheit im politischen Entscheidungsprozess macht die entscheidungstheo-
retische Substanz liberaler politischer Ordnung aus, und in der argumenta-
tiven Sicherung dieser Substanz ist es allerdings unvermeidlich, in einige
Néhe zur Tradition des kompromittierten sogenannten Dezisionismus zu
geraten. .

Ist das nicht kompromittierend ? Auf diese Frage ldsst sich dreierlei ant-
worten. Zunéchst gilt auch in diesem Zusammenhang die Empfehlung Ernst
Blochs, Wahrheiten nicht zu verschenken, und zwar auch dann nicht, wenn
das hiesse, sie rechts liegen zu lassen. Sodann: es ist eine liberale Tugend,
Person und Sache zu trennen, und es giabe nicht mehr viel, worauf wir uns
stiitzen konnten, wenn nichts darunter sein diirfte, worauf auch solche sich
beriefen, von deren Praxis wir uns distanzieren.

Schliesslich hat der sogenannte Dezisionismus eine Vorgeschichte in klas-
sischen Traditionen, deren Erbe reich ist, so dass es sich lohnt, um es zu
streiten. Aus dieser Tradition mdchte ich zundchst drei Argumentationen
wiederholen, die zur Vorgeschichte des Dezisionismus gehoren. Abschlies-
send werde ich dann die aktuelle politische Entscheidungstheorie Max
Webers gegen ihre zeitgendssische Kritik verteidigen. Bei der Rekonstruktion
der traditionellen dezisionistischen Argumentationen beschrianke ich mich auf
diejenigen, auf die sich der gegenwartige Dezisionismus ausdriicklich beruft,
und ich folge dabei der Intention dieser Berufung. '



DEZISIONISMUS 951

Auctoritas, non veritas facit legem

Die Rolle des Erzdezisionisten spielt in Zustimmung und Kritik Thomas
Hobbes. Als Quintessenz seiner einschligigen Theorie pflegt man einen viel-
zitierten Satz anzufithren. Dieser beriihmt-beriichtigte Satz lautet: Auctori-
tas, non veritas facit legem. Wir erkennen in diesem Satz miihelos die bedenk-
liche Trennung von Geltung und Wahrheit wieder, gegen die sich die Kritik
am Dezisionismus richtet. Wie kommt es zu diesem Satz? Mit diesem Satz
wird eine politische Summe aus Erfahrungen konfessioneller Biirgerkriege
gezogen. Der Biirgerkrieg konfessioneller Parteien in Frankreich, in England
oder in den Niederlanden war freilich stets zugleich auch ein Kampf um
pragmatisch definierbare politische Interessen. In seinem ideologischen Kern
jedoch war er ein Kampf konkurrierender Heilswahrheiten. Nur von daher
lasst sich die Harte dieses Kampfes verstehen. Eine Wahrheit des Heils ldsst
es nicht zu, dass man sich nur bedingungsweise auf sie einliesse. Sie ist un-
bedingt, und ste ist total, indem sie das Ganze des menschlichen Lebens be-
trifft und umgreift. Total ist infolgedessen aber auch der Gegensatz, in den
im Zeitalter konfessioneller Selbstentzweiung alter europédischer Glaubens-
einheit zwei konkurrierende Heilswahrheiten zueinander geraten mussten.
Zwei Heilswahrheiten, sofern sie jeweils die Totalitat des menschlichen Da-
seins betreffen, schliessen sich total aus. Von der einen zur anderen gelangt
man nicht auf der Briicke versohnlerischer Kompromisse, sondern einzig
durch Bekehrung und Widerruf begangener Ketzerei. Das erklirt die totale
Gewalt, die jeder Versuch annehmen musste, mit den Mitteln politischen
Zwangs die zerstorte Einheit der Biirgerschaft in der einen, unteilbaren
Heilswahrheit wiederherzustellen.

- Der im Zerfall seiner Einheit den. politischen Frieden zerstérende Glaube
war seiner Natur nach unfahig, die rettende Antwort auf die Herausforde-
rung durch das friedenszerstérende Faktum seiner Selbstentzweiung zu fin-
den. Der Glaube ist stets vor allem an seiner Integritét interessiert, und die-
sem Interesse entsprechend musste die Antwort des Glaubens ausfallen. Sie
lautete: Der politische Friede lisst sich nur wiederherstellen iiber die Wieder-
vereinigung aller im wahren Glauben; auf seine unteilbare Wahrheit muss
sich der Friede griinden.

Was aber der wahre Glauben sei —~ eben dariiber dachte eine jede Kon-
fession anders: Katholiken und Calvinisten, Hochkirchler und Independen-
tisten, Remonstranten und Kontraremonstranten. In ihrem Eifer, den Frie-
den iiber einen allgemeinen Konsens in der Wahrheit zu griinden, zerstdrten
sie gerade diesen Frieden, und genau aus diesem Dilemma weist nach dezi-
sionistischer Interpretation der zitierte Satz des Thomas Hobbes den Aus-
weg. Gewiss: Hobbes war ein Parteiginger des staatskirchlichen Absolutis-

[}



952 DEZISIONISMUS

mus, und insofern war auch fiir ihn die Geltung eines 6ffentlichen Bekennt-
nisses als Element dieses Absolutismus selbstverstindlich. Aber er erkldrt
die Autoritit des Souverdns anstelle der Wahrheit des Bekenntnisses zum
Grund seiner 6ffentlichen Geltung, und eben damit entlastet er die biirger-
liche Verpflichtung zur Anerkenntnis dieser Geltung vom Gewissenszwang
zu dieser Anerkenntnis aus Wahrheitsgriinden. Die Pragmatik dieser Tren-
nung von Wahrheit und Geltung ist die Pragmatik einer Friedensraison. In
ihr triumphiert der politische Wille zum Frieden iiber den Willen zum poli-
tischen Triumph der Wahrheit. Das ist das Konzept eines biirgerlichen Frie-
dens, der nicht mehr auf der allgemeinen Anerkenntnis und inneren Zustim-
mung zu den lebensorientierenden Wahrheiten beruht. Das Konzept eines
solchen Biirgerfriedens geht von der Primisse aus, dass die lebenssinnstif-
tenden Wahrheiten konsenshaft nicht mehr feststellbar sind, so dass der
Friede ohne Bezug auf diese Wahrheiten definiert werden muss. Die Theo-
logen mogen argumentieren und diskutieren. Aber was gilt, soll nicht mehr
deswegen gelten, weil ihre Argumente «zwingend» und ihre Diskussionen
«verbindlich» sind. Es soll gelten kraft politischer Entscheidung, die es zur
Entlastung seines Gewissens jedermann frei stellt, privatim die Wahrheit an
ganz anderer Stelle zu vermuten. Die dezisionistische Formel «auctoritas,
non veritas facit legem» ist also eine Friedensformel. Nach Massgabe dieser
Formel lasst sich einerseits allerdings ein verbindliches 6ffentliches Bekennt-
nis wenn nicht begriinden, so doch in Kraft setzen. Andererseits, indem diese
Formel fiir die 6ffentlich geltenden Religionsgesetze nicht die Wahrheit der
Religion, sondern die Autoritét des friedenssichernden politischen Entschei-
dungsmonopolisten in Anspruch nimmt, schont sie das Gewissen der Dis-
sidenten. ‘

Dieser Dezisionismus ist, wie man sieht, eine Vorform spiterer Gewah-
rung der Toleranz gegeniiber abweichenden subjektiven religiosen Wahr-
heitsiiberzeugungen. Diese Toleranz, zu deren Theorie im 17. Jahrhundert
vor allem die Philosophen Spinoza und Locke beigetragen haben, ist ihrer-
seits eine Vorlduferin spaterer Religionsfreiheit, durch die das abweichende
religiose Bekenntnis, anstatt es lediglich zu tolerieren, in den Status eines
subjektiven, das heisst einklagbaren Rechts versetzt wird.

Nachdem die Religionsfreiheit bei uns iiberall im wesentlichen uneinge-
schriankt gilt, kann man natiirlich zweifeln, ob der skizzierte Hobbesianische
Dezisionismus, der in der Genesis dieser Freiheit eine Epoche bedeutet, noch
irgendeine Aktualitit besitzt. Immerhin sollten wir nicht vergessen, dass wir
es im Marxismus mit einer herrschenden Doktrin zu tun haben, deren Be-
griinder als Ziel proklamierte, die Religionsfreiheit durch die Freiheit von
der Religion zu ersetzen und somit, zum Beispiel und wortlich, die «Juden-
emanzipation» durch «die Emanzipation der Menschheit vom Judentum».



DEZISIONISMUS 953

Das geschah und geschieht natiirlich im Namen einer neuen, h6heren Wahr-
heit, die in ihrem exklusiven politischen Anspruch in «verbindlicher» Dis-
kussion festgestellt ist und durch «zwingende» Argumente gesichert. Durch
diese Wahrheit definiert das sich selbst so nennende Weltfriedenslager seine
Identitit, und zum wahren und ewigen Frieden sieht es uns iiber die universelle
Anerkenntnis der Wahrheit gelangen, das heisst iiber die Vereinigung aller
in jenem Lager. Insoweit befinden wir uns in einer Situation, die uns, mutatis
mutandis, in der Struktur préatendierter Verbindung von Frieden und Wahr-
heit von Hobbes her schon vertraut ist. Hobbes war Dezisionist, indem er
diese Verbindung I6ste und den Frieden, anstatt ihn auf die Anerkennung der
Wabhrheit zu griinden, zu einem politischen Gut erklirte, das vor dem Gut:
der Ubereinstimmung aller in dieser Wahrheit den Vorrang hat. Die An-
erkennung eben dieses. Vorrangs wurde mit der Verkiindigung der aussen-
politischen Koexistenz-Doktrin auch unter Marxisten zur Verpflichtung. Wie
schwer das fiel und immer noch fillt, lasst sich daran erkennen, dass Lenin
selbst als Erz-Lehrer dieser Doktrin heute herhalten muss. Damit hat man,
durch Kiinste politischer Hermeneutik, den politischen Vorrang des Friedens
vor dem Universal-Konsens in der Wahrheit durch angebliche Verlautbarun-
gen des Lehrers dieser Wahrheit selbst legitimiert. Aber ein dezisionistischer
Wurm ist nun gleichwohl im System. Es wurmt, dass die politische Geltung
von Wahrheitsanspriichen mit der priatendierten materiellen Geltung dieser
Anspriiche nicht deckungsgleich ist und politische Respektierung dieser Dis-
krepanz unumganglich. Wer diese Diskrepanz anerkennt, hat bereits implizit
unterschieden zwischen politischer oder sozialer Geltung eines Anspruchs
einerseits und seiner sachlichen oder logischen Geltung andererseits, und.
diese Unterscheidung ist die Basis-Unterscheidung, auf die sich die Entschei-
dungs-Theorie des sogenannten Dezisionismus stiitzt. In der Tat gibt es
«zwingende Argumente» und «verbindliche Diskussionen». Aber der dabei
waltende Zwang und die dabei herrschende Verbindlichkeit bewirken niemals
mehr als die sachliche oder logische Geltung eines Begriindungszusammen-
hangs. Politische oder soziale Geltung setzt Akte autorisierter Personen oder
Institutionen voraus, deren Verbindlichkeit andere Griinde hat als die
Griinde, die diese Personen oder Institutionen materiell fiir ihre Entschei-
dungen in Anspruch nehmen. Wo man diese Trennung von institutioneller
oder verfahrensmassiger und sachlicher Verbindlichkeit nicht anerkennt, ist
einem zugemutet, dem Willen der herrschenden Partei nicht nur deswegen
zu folgen, weil er der herrschende Wille ist, sondern iiberdies deswegen, weil
die Partei recht hat. Das ist der theoretische Ursprung des bekannten Re-
frains im Liedchen der Jungen Pioniere: Die Partei, die Partei, die hat immer
recht ... Der Grundsatz des dezisionistischen Absolutisten Thomas Hobbes
«auctoritas, non veritas facit legem» klingt demgegeniiber geradezu liberal.



954 DEZISIONISMUS
Morale par provision

Descartes hat der Entscheidungstheorie des sogenannten Dezisionismus
durch seine Theorie einer «morale par provision» vorgearbeitet. Diese Theo-
rie macht geltend, dass wir es uns in der Praxis des Lebens nicht leisten
konnen, die Tugend wissenschaftlicher Praxis zu iiben und in unserem Han-
deln stets nur von Voraussetzungen auszugehen, die als bewiesene Voraus-
setzungen gelten konnen. Als Descartes dachte und schrieb, war die Wissen-
schaft und die ihr folgende Technik kaum schon «Produktivkraft», und sie
gehorte noch nicht zum Ensemble materieller Bedingungen unserer physi-
schen und sozialen Existenz. Sie war, sozusagen, eine Sache reiner Theorie,
und eben deswegen war es méglich, dem Programm ihrer radikalen Erneue-
rung den Grundsatz voranzustellen, «niemals eine Sache als wahr anzuneh-
men, von der ich nicht evidentermassen erkenne, dass sie wahr ist». In der
Praxis des Lebens dagegen geniigt es nicht, «das Haus, in dem man wohnt,
nur abzureissen, bevor man mit dem Wiederaufbau beginnt ..., sondern
man muss auch fiir ein anderes Haus vorgesorgt haben, in dem man wihrend
der Bauzeit bequem untergebracht ist». Im Prinzip hindert uns natiirlich
nichts, auch die uns in unserer Lebenspraxis leitenden Grundsitze iiber-
lieferter Sittlichkeit radikal in Frage zu stellen, unseren Vorurteilen nach-
zuspiiren, die Widerspriichlichkeiten im System herrschender Moral auf-
zudecken. Im Philosophischen Seminar kann man, wie es heute zum Beispiel
in Erlangen geschieht, in der Tat den Versuch machen, auch die Ethik von
Grund auf zu rekonstruieren. Inzwischen aber muss man leben, ist man
gezwungen zu handeln, bedarf man der praktischen Orientierung. Woran
soll man sich dabei halten? An die iiberlieferten Grundsatze traditional gel-
tender Sittlichkeit, so lautet Descartes’ Empfehlung, und sie bilden die von
ihm so genannte Morale par provision.

Damit legitimiert Descartes die Geltung von Tradition dezisionistisch.
Bei dieser Legitimation wird anerkannt und vorausgesetzt, dass wir in der
Tat mancherlei Griinde haben anzunehmen, dass die Traditionen moralischer
und politischer Art, die unsere Lebenspraxis bestimmen, mangelhaft und
revisionsbediirftig sind. Aber die Revision kann stets nur im Detail erfolgen,
wahrend wir im iibrigen nicht umhin kénnen, uns auf die Tradition zu ver-
lassen, und zwar unabhangig davon, wie weit wir mit dem Unternehmen ihrer
Generalrevision bereits gelangt sind. Tradition gilt nicht aus der Evidenz
ihrer guten Griinde, sondern aus der Evidenz der Unmdglichkeit, ohne sie
auszukommen. Die Cartesianische Morale par provision ist die Theorie die-
ser Sorte von Geltung. Sie ist dezisionistisch, indem sie lehrt, dass wir nicht
umhin koénnen, die Geltung von Grundsidtzen moralischer und sonstiger
Praxis vorauszusetzen, obwohl diese Grundsiatze materiell nicht durch «zwin-



DEZISIONISMUS 955

gende Argumente» gesichert und im Verlauf einer «verbindlichen Diskus-
sion» beschlossen worden sind.

Der theoretische Kern in der dezisionistischen Begriindung der Geltung
von Tradition ist das Zeitmangelargument. Nur in der reinen Theorie haben
wir Zeit genug, Zweifel um Zweifel zu 16sen, und nur hier ist Korrektur von
Irrtimern ohne nachteilige Folgen jederzeit moéglich. In der Praxis des
Lebens jedoch «dulden die Handlungen ... keinen Aufschuby, so dass wir,
«wenn es nicht in unserer Macht steht, die wahren Ansichten zu erkennen,
den wahrscheinlichsten folgen sollten». Und wenn die Lage die ist, dass wir
handeln miissen, ohne dass wir die Annahmen iiber die Wirklichkeit, von
denen wir dabei ausgehen, nach Graden der Wahrscheinlichkeit unterschei-
den kdnnten, so «sollten wir uns nichtsdestoweniger zu irgendeiner entschei-
den und sie hernach, soweit sie fiir die Praxis Bedeutung hat, nicht mehr als
zweifelhaft, sondern als ganz wahr und ganz sicher ansehen». Descartes hat
diesen dezisionistischen Grundsatz durch die beriithmte Metapher des Ver-
irrten im Wald erldutert. Dessen Lage wire aussichtslos, wenn ihm nichts
- anderes einfiele als «<umherzulaufen». Wenn iiberhaupt etwas Rettung bringt,
so ist es der unverziigliche Entschluss, «so geradewegs wie mdglich immer in
derselben Richtung zu marschieren», und die Wahl dieser statt jener Rich-
tung ist eine Dezision, sofern diese Wahl unter Zeitdruck erfolgt, der eine
Entscheidung erzwingt, ohne dass wir iiber Griinde verfiigten, materiell diese
statt jener Richtung fiir die Richtung des rettenden Auswegs zu halten.

Selbstverstindlich steht nichts entgegen, die so begriindete Dezision ihrer-
seits als ein durch «zwingende Argumente» gesichertes Resultat einer «ver-
bindlichen Diskussion» aufzufassen, und es ist billig zu fordern, dass alle,
die von einer zu treffenden Dezision betroffen wiren, Gelegenheit haben
sollten, sich an dieser Diskussion zu beteiligen. Was aber, wenn die zutref-
fende Dezision in kiirzerer Frist fallen muss, als wir benétigen, um thre Ver-
bindlichkeit diskursiv sicherzustellen? Angesichts solcher Lagen kommen
wir nicht umhin anzuerkennen, dass der Zwang zur Dezision prinzipiell
weiter reicht als unsere Chance, diesen Zwang seinerseits materiell durch
Konsens zu legitimieren. Soweit das zutrifft, ist es verniinftig, prophylaktisch
Entscheidungskompetenzen zu institutionalisieren, deren Dezisionen, ge-
gebenenfalls, nicht wegen der einen Universal-Konsens stiftenden Evidenz
ihrer Falligkeit gelten, sondern deswegen, weil sie zur Entscheidung insti-
tutionell autorisiert waren.

Primat der praktischen Vernunft

Ein dezisionistisches Element enthédlt auch die Moraltheorie Kants. Das .
Ideal, an welchem wir uns, handelnd, in letzter Instanz orientieren, ist nach



956 DEZISIONISMUS

Kant das 1deal einer moralischen Weltordnung. Was ist eine moralisch ge-
ordnete Welt? Moralisch geordnet ist diejenige Welt, in der es die Menschen
so gut haben wie sie es sind. In dieser Welt koinzidieren Gliick und die
moralische Wiirdigkeit, des Gliicks teilhaftig zu sein.

Offensichtlich leben wir nicht in einer solchen Welt. Von den beiden
Elementen einer moralisch geordneten Welt, dem Gliick einerseits und der
moralischen Reinheit unseres guten Willens andererseits, steht nur dieser
gute Wille ganzlich zu unserer Disposition. Der moralisch Handelnde verfiigt
nicht iiber ein Wissen, das ihn nach sozialen Gesetzen einer interaktionisti-
schen Kausalitét fiir seine guten Taten den Lohn eines guten Lebens ver-
hiesse. Die Zumutung, gleichwohl moralisch handeln zu sollen, obwohl es
keinerlei Garantie fiir ein unserer moralischen Wiirdigkeit entsprechendes
gutes Leben gibt, lasst sich allein dezisionistisch begriinden. Das moralische
Gesetz gebietet, wie ein verinnerlichter absolutistischer Souveran, unbedingt,
das heisst es stiitzt seinen Anspruch nicht auf die erwiesene Wahrheit, dass
die Welt, in der moralisch zu handeln uns zugemutet ist, eine moralisch
geordnete Welt sei. Erwiesen ist lediglich, dass iiberhaupt keine Chance
besteht, die Ordnung dieser Welt in eine moralische zu verwandeln, wenn
wir uns nicht, und zwar jeder einzelne jetzt, entscheiden, moralisch zu han-
deln, ohne des Lohns dieser unserer Moralitit gewiss zu sein. Die Entschei-
dung fiir die Moralitit ohne theoretische Gewissheit ihrer gliicksfordernden
Wirkung in Beziehung auf unsere eigene Person ist das einzige, was uns in
der theoretisch unbegriindeten Hoffnung zu tun bleibt, dadurch den mora-
lischen Zustand der Welt zu verbessern.

Die Verpflichtung zum moralischen Handeln ohne Absicherung durch die
theoretische Gewissheit seines Nutzens — das ist die moraltheoretische Quint-
essenz der Lehre vom Primat der praktischen Vernunft vor der theoretischen.
Diese Argumentation gleicht strukturell, wie man erkennt, dem Dezisionis-
mus in der Argumentation Descartes’, nach der Verirrte sich zum richtungs-
konsequenten Aufbruch entschliessen miissen, obwohl es iiber die formale
Verniinftigkeit dieses Entschlusses hinaus keine theoretische Garantie seiner
materiellen, inhaltlichen Richtigkeit gibt. Analog zur Situation von Verirr-
ten wissen wir nicht, ob und inwieweit wir durch die moralische Entschei-
dung, stets nur guten Willens zu handeln, einer guten Welt tatsichlich niher
kommen. Wir wissen lediglich, dass es das einzige ist, was von den Elementen
einer guten Welt ginzlich zu unserer eigenen Disposition steht. Verallgemei-
nert besagt dieses Argument, dass wir, handelnd, in letzter Instanz souverin
stets nur in bezug auf unsere Absichten sind — nicht dagegen in bezug auf die
Wirkungen und Nebenwirkungen unseres Handelns. Wer, nachdem das Un-
gliick, das er angerichtet hat, passiert ist, erklart, er habe doch nach bestem
Wissen und Gewissen gehandelt, gesteht damit zu, dass das Gewissen eine



DEZISIONISMUS ' 957

Instanz moralischer Dezisionen ist, deren Kompetenz zwangsldufig weiter-
gespannt ist als das Wissen, das in diese Dezisionen eingeht. Der moraltheo-
retische Dezisionismus ist insofern nicht eine Theorie, der die sogenannte
Wabhrheitsfihigkeit moralisch-praktischer Entscheidungen leugnet. Der De-
zisionismus macht lediglich geltend, dass die Notwendigkeit zur moralischen
Entscheidung weiter reicht als der Kreis unserer faktischen Moglichkeiten,
die Wahrheit unserer Annahmen iiber die Wirklichkeit, die in unsere mora-
lischen Entscheidungen eingehen, durch «zwingende Argumente » und «ver-
bindliche Diskussionen» zu sichern.

Wir konnen an dieser Stelle bereits eine pragmatische Gemeinsamkeit
aller bisher behandelten dezisionistischen Handlungstheorien formulieren.
Ich sehe diese Gemeinsamkeit in einer Entlastungsabsicht. Hobbes’ dezisio-
nistische Formel entlastet uns von dem Zwang, dem, was offentlich fiir eine
verpflichtende Wahrheit gilt, auch innerlich zustimmen zu sollen. Er setzt
damit die Innerlichkeit frei, entlastet unser Gewissen durch Gewahrung einer
Vorbehaltschance. Descartes’ dezisionistische Traditionsrestitution entlastet
uns von dem zerstorerischen Zwang, in der Praxis so radikal sein zu miissen
wie in der Theorie. Er entlastet uns vom Zwang zur Revolution in Perma-
nenz. Er entlastet uns von der Zumutung, annehmen zu sollen, dass die
Tradition wegen ihrer erwiesenen Richtigkeit gilt. Sie gilt wegen der Nicht-
Existenz einer aktuell realen Alternative. Kants moraltheoretischer Dezisio-
nismus entlastet uns von der untragbaren Verantwortung fiir die Totalitéat
der Folgen unserer Handlungen und entlastet uns damit vom Zwang, fir
unser Handeln eine theoretische Garantie ihres objektiven, bleibenden Sinns
finden zu miissen. Die Moralitit unserer Handlungen, das heisst der gute
Wille, stiftet diesen Sinn subjektiv-praktisch.

Uber den Grund unserer Verbindlichkeiten: Diskussion oder Entscheidung ?

In der aktuellen Dezisionismus-Kritik spielt Max Weber die Rolle des Klas-
sikers einer Theorie, die eine Begriindung von Normen nach Analogie der
Begriindung von Behauptungen iiber die Wirklichkeit fiir unmdglich erklért,
und die entsprechend die politische Geltung von Normen auf unableitbare
Dezisionen von Machthabern zuriickfiihrt. In der Tat kdnnen wir bei Max
Weber Sitze lesen, die zu einer solchen Theorie, wie sie ihm unterstellt wird,
zu gehoéren scheinen. Einen der meistzitierten einschldgigen Sétze mdchte
ich auch hier zitieren. Aus Max Webers Darlegungen zum Sinn der soge-
nannten Wertfreiheit der Sozialwissenschaften zitiere ich den Satz, in wel-
chem Max Weber sich zur Frage dussert, «wie Konflikte zwischen mehreren
in concreto kollidierenden, gewollten oder gesollten Zwecken zu schlichten



958 DEZISIONISMUS

seien». Der schlimme Satz, mit dem Max Weber auf diese Frage antwortet,
lautet: «Es gibt keinerlei (rationales oder empirisches) wissenschaftliches
Verfahren irgendwelcher Art, welches hier eine Entscheidung geben kénnte. »

‘Das ist nun ein Satz, der eindeutig zu belegen scheint, was neben anderen
Kritikern besonders wirkungsreich Max Horkheimer der Weberschen Philo-
sophie vorgeworfen hat. In dieser Philosophie danke, so- Horkheimer, die
Vernunft als «praktische Vernunft» ab und verbleibe als «instrumentelle».
Max Weber, so Horkheimer, habe sich «keinerlei Rationalitit» vorzustellen
vermocht, «vermége deren der Mensch einen Zweck von einem anderen’
unterscheiden kann». Webers Werk sei die Verzichturkunde «der Philosophie
und Wissenschaft, was ihr Bestreben angeht, das Ziel des Menschen zu be-
stimmen». Jiirgen Habermas hat spiter, wie bereits angefiihrt, diese Weber-
Interpretatlon zu der personalisierten Qualifikation gestelgert «dass Carl
Schmitt ein legitimer Schiiller Max Webers» sei.

Ich mochte eine andere Interpretation der zitierten These Max Webers
vorschlagen. Dem Schein des zitierten Satzes zum Trotz leugnet Max Weber
keineswegs die rationale Begriindbarkeit von Handlungszielen. Max Weber
besass ja, im Unterschied zu anderen Gelehrten, Intimitdt mit der Realitit
des politischen Lebens, und entsprechend hat Max Weber auch am Faktum
- der Begriindbarkeit von Normen nicht zweifeln kdnnen. Denn es liegt ja auf
der Hand, dass von unseren Parlamenten bis zu den héchsten Gerichten und
von den Parteitagen bis zu den Synoden stiandig Instanzen tatig sind, Normen
~ zu begriinden, allgemeine Gesetze namlich oder Statuten, die im Bereich
ihrer Zustandigkeit, nachdem sie beschlossen sind, dann fiir alle gelten. Keine
Person, keine Partei, keine Fraktion, keine Regierung oder sonstige dazu
legitimierte Stelle kdnnte ja in der Tat einen Vorschlag zur Einfithrung einer
Norm machen, ohne dass sie zugleich eine Begriindung fiir diesen Vorschlag
mitlieferte. Die Geschéftsordnungen unserer Parlamente, kirchlichen Syn-
oden und Parteitage pflegen denn auch fiir Normenbeschlussantriage aus-
driicklich vorzuschreiben, dass solchen Antrigen Begriindungen beizugeben
sind. Das ist trivial, und diese Trivialitit kann Max Weber mit seiner be-
rithmt-beriichtigten These, politischen Zielkonflikten sei. mit wissenschaft-
lichen Mitteln nicht beizukommen, auch nicht geleugnet haben. Max Webers
These von der Nicht-Existenz wissenschaftlicher Verfahren zur Lésung poli-
tischer Zielkonflikte bezieht sich nicht auf Normenbegriindungsverfahren,
sondern auf Normendurchsetzungsverfahren, und beide Verfahren gilt es zu
unterscheiden. Indem wir Normen begriinden, sichern wir ihre sachliche
oder, was den Ableitungszusammenhang der sie begriindenden Sétze an-
belangt, ihre logische Geltung. Erst in Normendurchsetzungsverfahren erlan-
gen die Normen politisch ihre soziale, speziell gesetzliche Geltung. Die
mit wissenschaftlichen Mitteln besorgte Normenbegriindung ist in den Ver-



DEZISIONISMUS 959

fahren der Normendurchsetzung oder Normeninkraftsetzung immer nur ein
Element unter anderen, und zwar gerade nicht das Element, das nach getrof-
fener Entscheidung die soziale Geltung der Norm begriindet. In jeder par-
lamentarischen oder synodalen Debatte kommt ja schliesslich der Punkt, an
welchem Argumente nicht mehr gewogen, sondern Stimmen gezahlt werden.
‘Und selbst wenn wir unterstellen wollen, dass in den der Begriindung von
Normenvorschligen dienenden Debatten exklusiv sonnenklare Argumente
vorgetragen worden sind, wird ja der Gesetzesentwurf nicht durch diese
sonnenklaren Argumente, sondern durch die Abstimmung, in der er eine
Mehrheit findet, zum geltenden Gesetz erhoben. Die Abstimmung ist der
dezisionistische Akt, in welchem gerade auch in demokratischen Entschei-
dungsverfahren die Debatte beendet wird. «Verbindlich» ist auch in diesem
Falle nicht die « Diskussion», sondern das Abstimmungsergebnis. Die getrof-
fene Entscheidung gilt nicht wegen der guten Griinde, die fiir sie sprechen
mogen, sondern kraft der Legitimitiat des Verfahrens. Anders formuliert:
nicht die sachlichen Griinde, und auch nicht der logische Ableitungszusam-
menhang zwischen begriindenden Sitzen stiftet die Verbindlichkeit der Nor-
men, deren Geltung wir unterworfen sind, sondern die anerkannte Legiti-
mitit der Instanzen, die iiber die politische Kompetenz der Normensetzung
verfiigen. '

Die Rolle des Mehrheitsprinzips in politischen Entscheidungsverfahren
bekundet die Unausweichlichkeit eines dezisionistischen Elements im poli-
tischen Handeln.. Wenn die Parteien oder Fraktionen sich nicht einig sind
und insofern ein Konflikt «zwischen mehreren in concreto kollidierenden,
gewollten oder gesollten Zwecken» besteht, so ist es kein « wissenschaftliches
Verfahren», «welches hier eine Entscheidung geben kénnte». Nicht die « Dis-
kussion» stiftet die normative Verbindlichkeit, sondern die Abstimmung, die
der Diskussion folgt. Es ist schwer vorstellbar, wie das anders sein sollte, und
nichts anderes wollte Max Weber gegeniiber anarchistisch-totalitirer
Schwirmerei zur Geltung bringen.

Nun ist es allerdings wahr, dass Max Weber mit seiner politischen Theorie
der Entscheidung nicht lediglich schiedlich-friedliche Abstimmungsproze-
duren im Auge hatte. Am Ende des Ersten Weltkriegs in Deutschland fand
er die politische Ordnung dieses Staates durch einen drohenden Biirgerkrieg
weltanschauungsparteilich organisierter politischer Krifte bedroht, und an-
gesichts einer solchen Situation war es dann abermals eine Wahrheit von
Gemeinplatzcharakter, dass es nicht wissenschaftliche Verfahren sind, die
uns den Ausweg aus einer solchen Situation weisen. Verkiinder politischer
Heilswahrheiten gab es damals, wie mutatis mutandis auch heute, genug,
und Max Weber war der berechtigten Uberzeugung, dass in der Politik Heils-
verkiindigung keine friedenstiftende Wirkung hat. Das Problem der politi-



960 DEZISIONISMUS

schen Ordnung war fiir ihn, den politischen Soziologen, ein Problem zweck-
massiger Institutionen, die uns zu akzeptablen Entscheidungen verhelfen,
wihrend in den Raumen der Theorie, in philosophischen oder sonstigen
Seminarien, die platonische Gigantenschlacht um die Wahrheit des Seins
andauern mag. ‘ w

Natiirlich ist im Prinzip eine politische Ordnung vorstellbar, in der gut
begriindete Normen aus keinem anderen Grunde gelten, weil sie gut be-
griindet sind. In einer solchen Ordnung wire in der Tat der einzig herrschende
Zwang der Zwang zwingender Argumente, und alle Verbindlichkeit ware die
Verbindlichkeit verbindlicher Diskussionen. Das Ideal einer solchen Ord-
nung kdme zustande iiber eine Verschmelzung von Republik und Akademie,
und genau diese Verschmelzung hat Platon bekanntlich gewollt. Leider lehrt
uns die Erfahrung, dass die politische Orientierung am Ideal einer solchen
Ordnung der Einheit von Republik und Akademie zur Erziehungsdiktatur,
-ja zu schlimmerem Terror drangt, und das ist nicht zufallig so, wie man
zeigen konnte. Das bedeutet umgekehrt : wer die spezifisch biirgerlichen Frei-
heitsrechte von der Glaubensfreiheit iiber die Meinungsfreiheit bis zur Presse-
und Wissenschaftsfreiheit sichern will, muss durch institutionelle Vorkeh-
rungen den Kurzschluss zwischen Wahrheitsanspruch und sozialer Geltung
politischer Ziele zu verhindern suchen. Die Probe aufs liberale Exempel
dieser dezisionistischen Entscheidungstheorie Max Webers kann jedermann
machen. Dafiir geniigt, sich vorzustellen, dass man als Angehdriger einer
unterlegenen Minderheit gezwungen ist, auch fiir sich selbst gelten zu lassen,
was die Mehrheit beschlossen hat. Diese Zumutung, die nur der Utopist als
Element politischer Ordnung wegdenken kann, wiirde unertriglich, wenn sie
mit der bindenden Verpflichtung verbunden wére, nun auch noch die Wahr-
heitsanspriiche anerkennen zu sollen, von deren Geltung die siegende Mehr-
heit iiberzeugt war.

Alles zu planen wiirde vermutlich heissen, die Menschheit wegzuplanen, wiirde ver-
mutlich heissen, das Menschliche, eben gerade die Freiheit, definitiv zu zerstoren.
Den Raum, in dem Freiheit ist, miissen wir aber planen.

Carl Friedrich von Weizsdcker,
Gedanken iiber unsere Zukunft, 1966.

Aus: «Spriiche und Widerspriiche zur Planung», Schriftenreihe
zur Orts-, Regional- und Landesplanung Nr. 24, Ziirich 1975.



	Dezisionismus : eine kompromittierte politische Theorie

