Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 10

Artikel: Um eine Inspiration von Nemesis bittend : Pladoyer fir eine
kosmosfreundliche Ethik

Autor: Kaltenbrunner, Gerd-Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GERD-KLAUS KALTENBRUNNER

Um eine Inspiration von Nemesis bittend

Plidoyer fiir eine kosmosfreundliche Ethik

Es ist heute viel die Rede vom Menschen, auf den es ankomme. Parteien
und Politiker wetteifern in ihrer Sorge um Freiheit, Sicherheit und Wohl-
befinden des Menschen. Niemand ist gegen den Humanismus. Philosophen
wie Max Scheler mogen behaupten, dass die Selbstproblematik des Men-
schen in der Gegenwart ein Maximum erreicht habe. Doch in der Praxis
wird kaum bezweifelt, dass, wie schon der junge Marx sagte, der Mensch
dem Menschen das hochste Wesen sei. In diesem Punkte wenigstens sind
wir alle heute Marxisten oder auch — Sophisten. «Der Mensch ist das
Mass aller Dinge.» Es entbehrt nicht der Ironie, dass dieser Satz, der
heute zum Credo aller Parteien geworden ist, in der Antike einem
Sophisten, nimlich Protagoras, zugeschrieben wurde. Wenn der Mensch das
Mass aller Dinge ist, dann gibt es auch nur eine menschheitsinterne Moral.
Es geht um die Rechte und Pflichten der Menschen untereinander, um
die Verteilung der Giiter dieser Welt an die menschlichen Individuen
und Gruppen.

Diese ausschliesslich «humanistische» oder besser: anthropozentrische
Haltung ist keineswegs selbstverstindlich oder natiirlich. Bei Thomas von
Aquin und Meister Eckhart, um nur zwei Beispiele fiir viele zu nennen,
ist nicht nur von den Pflichten des Menschen gegeniiber dem Menschen,
sondern auch gegeniiber Gott und den Engeln die Rede. Und in den ausser-
europdischen Kulturen galt bis in unsere Zeit hinein der Grundsatz, dass
auch Tiere, Baume, Quellen und Fliisse Rechtsanspriiche gegeniiber dem
Menschen haben. Diese Kulturen waren ihrem Selbstverstdndnis nach nicht
humanistisch. Sie nahmen den Menschen nicht so wichtig wie wir. Muss eine
Kultur mit einer Ethik, der der Gedanke vom Menschen als Mass aller
Dinge fremd ist, notwendig unmenschlich sein?

Fiir einen ermdssigten Humanismus
Claude Lévi-Strauss, der bedeutende franzosische Volkerkundler und Struk-

turalist, bezweifelt, dass ein absoluter Humanismus, der den Menschen zum
hochsten Wesen deklariert, unbedingt humane Wirkungen habe. «Einige



808 KOSMOSFREUNDLICHE ETHIK

Jahrhunderte Humanismus», sagte er in einem Gespriach, «haben zu den
grossen Kriegen, zu Ausrottungen, Konzentrationslagern und zur Zer-
storung aller Arten von Lebewesen gefiihrt. Wir haben die Natur verarmen
lassen. Es ist gerade die iibertriebene humanistische Haltung des Menschen,
die ihn selbst bedroht: wenn er ndmlich glaubt, nach Belieben iiber alles
verfiigen zu kénnen.» Die Menschen sollten in ihrem eigenen Interesse «ihren
Humanismus méssigen und von den grossen Religionen des Fernen Ostens
lernen, dass der Mensch nur ein Lebewesen unter anderen ist, das nur unter
der Voraussetzung weiterleben kann, dass es diese anderen respektiert».

Soweit die Ketzereien von Claude Lévi-Strauss. Ahnliche Behauptungen
haben auch Konrad Lorenz und Bertrand de Jouvenel gewagt, ohne damit
ein positives Echo zu finden. Die Theologen, Ethiker und Rechtsphilo-
sophen — von rithmlichen Ausnahmen wie Alois Troller und Ilmar Tammelo
abgesehen — haben den Gedanken einer die aussermenschliche Natur ein-
beziechenden normativen Ordnung bislang nicht ernsthaft aufgegriffen.
Ob dieser Gedanke einen Ausweg aus der Umweltkrise weisen konnte?
Uber diese Krise ist gewiss schon so viel geredet und geschrieben wor-
den, dass es bisweilen schwerfallt, sie nicht fiir ein Mané6ver geschafts-
tichtiger Meinungsmacher zu halten. Es gibt eine gewisse Gkologische
Betriebsamkeit, die hochst eigensiichtigen Zielen dient, auch eine fata-
listische Umwelt-Apokalyptik, die nur Gerede mit Entlastungsfunktion ist.
Doch kaum wird im Zusammenhang damit die Frage nach den ethischen
Voraussetzungen der Umweltkrise und nach den ethischen Bedingungen
ihrer Bewiltigung gestellt. Dabei liegt inzwischen klar zutage, dass es
nicht bloss um solche Detailfragen geht, wie man den Miill zweckmaéssig
beseitigt oder ob man einige weitere Vogelarten unter Naturschutz stellen
soll.

Friihe Warnungen

«Die Verwiistungen, die der Mensch angerichtet hat, bringen die Natur-
beziehungen durcheinander und zerstéren das von der Natur eingerichtete
Gleichgewicht ...; und nun richt sie sich selbst an dem Stérenfried, indem
sie ihren destruktiven Energien freien Lauf ldsst ... Die Erde ist nahe
daran, fiir ihren vornehmsten Bewohner unbewohnbar zu werden; ein wei-
teres Zeitalter menschlicher Kriminalitit und Kurzsichtigkeit — und sie wire
endgiiltig in einen Zustand herabgesetzter Produktivitit, einer zerstdrten
Erdoberfliche, klimatischer Extreme versetzt, so dass allgemeines Elend,
Barbarei, wenn nicht gar die Ausléschung der menschlichen Rasse die Fol-
gen wiren.» Diese Worte stammen nicht aus dem Jahre 1976; sie wurden



KOSMOSFREUNDLICHE ETHIK 809

vor mehr als einem Jahrhundert von dem Amerikaner George Perkins
Marsh geschrieben. Marsh sah hellsichtig voraus, «dass der Mensch Kau-
salketten in Gang zu setzen vermag, die das Antlitz der Erde derart ver-
wiisten, dass es an den Mond erinnert». Auch sein Zeitgenosse, der fran-
zosische Geograph Elisée Reclus, sah in der Verantwortungslosigkeit des
Menschen gegeniiber der Erde die Ursache des Untergangs der Zivilisa-
tionen.

Bereits vor dem Ersten Weltkrieg sagte Ludwig Klages in einem Vor-
trag, dass der zivilisatorische Fortschritt « wie ein fressendes Feuer» iiber die
Erde hinfege, «und wo er die Stéitte einmal griindlich kahl gebrannt, da
gedeiht nichts mehr, solange es noch Menschen gibt». Der moderne
Mensch habe sich «zerworfen mit dem Planeten, der ihn gebar und nihrt»;
in muttermorderischer Wut verheere er das Leben der Erde und damit
die Grundlage seiner eigenen Existenz. Die gréssenwahnsinnige Bezeich-
nung «Weltgeschichte» stehe nur fiir eine kurze « Unterbrechung des kos-
mischen Verlaufs», die bald ihr Ende finden werde: «Es will uns scheinen,
die Selbstzerfleischung habe mit so gewaltigen StOssen eingesetzt, dass
schwer zu entscheiden sein mdchte, was eher kommt: der Mensch als be-
wusstlose Maschine, oder der Erdball ohne Menschen», « Untergang aller,
oder: Automatisierung aller.»

Diese Beispiele beweisen, dass es an frithen Warnern nicht gefehlt hat.
Die Entwicklung zur « Okokatastrophe» war abzusehen. Doch bis weit in die .
sechziger Jahre unseres Jahrhunderts hinein wurden jene, die sich kritisch
iiber die Gefahren des Fortschritts zu dussern wagten, als zivilisationsfeind-
liche Romantiker und Reaktionire abgestempelt.

Heute sind die alarmierenden Zeichen allenthalben so sichtbar geworden,
dass man von einer geschichtlichen Krise im Sinne Ortega y Gassets spre-
chen kann. Grundlegend neu an der gegenwartigen Krise, die sowohl die
Geschichte des Menschen als auch der Natur erfasst hat, ist ihr planetari-
scher, im strengsten Sinne weltgeschichtlicher Charakter. Neu ist die Globa-
litdt der sich abzeichnenden Engpisse und Uberbeanspruchungen, wihrend
die okologischen Herausforderungen friitherer Zeiten lokaler und partieller
Natur waren. Die Krise ist total, weil sie nicht mehr durch ein Ausweichen in
andere Landstriche oder durch technologische Palliative gemeistert werden
kann. Sie erfordert eine fundamentale Umstellung unserer Art zu leben, zu
denken und zu handeln. Sie erfordert eine neue Ethik.

Ethos als Aufenthalt

Ethik kommt von Ethos. Dieses griechische Wort wird meistens, so auch in
Kroners Philosophischem Worterbuch, mit Sitte, sittlichem Charakter, mora-



810 KOSMOSFREUNDLICHE ETHIK

lischer Gesinnung iibersetzt. Diese Verdeutschungen sind modern, sie treffen
nicht den urspriinglichen Sinn, der eine kosmische Aura hat. Ethos bedeutet
namlich Aufenthalt, Ort des Wohnens, den offenen Bezirk, worin der
Mensch lebt, wohnt und sich aufhalt. Ethik wire demnach das umsichtige
Bedenken des Aufenthalts des Menschen und des einem menschlichen
Wohnen entsprechenden Verhaltens.

Solche Besinnung auf den urspriinglichen Sinn von Ethos vermag den
Weg zu weisen zu einer neuen Ethik, die nicht nur unser Verhalten zu unseres-
gleichen, sondern auch zu der uns tragenden und umgreifenden Natur be-
denkt. Bereits Albert Schweitzer hat mit Nachdruck darauf hingewiesen,
dass der grosse Mangel aller bisherigen Ethik darin bestehe, nur auf das
zwischenmenschliche Verhalten bezogen zu sein. Es ist dies zumindest der
Mangel der in der Neuzeit dominierenden westlichen Ethik. Sogenannten
primitiven Gesellschaften war und ist der Gedanke durchaus vertraut, dass
sie Biozénosen, «Lebensgemeinschaften» sind, denen Menschen, Tiere,
Pflanzen und als belebt vorgestellte Dinge in gleicher Weise angehéren. Fiir
die Zunis oder die Arapesch, mit denen uns die aufschlussreichen Biicher
von Ruth Benedict und Margaret Mead bekannt gemacht haben, ist die
Erde weniger ein Objekt von Ausbeutung und Herrschaft, sondern ein zu
pflegender Garten. Theodore Roszak zitiert eine kalifornische Wintu-
Indianerin, die das Naturverhaltnis ihrer schamanischen Kultur mit der
kainitischen Brutalitit des weissen Mannes vergleicht: «Die Weissen haben
sich nie um Land, Wild oder Bar gekiimmert ... Wir fallen die Bdume
nicht. Wir benutzen nur trockenes Holz. Aber die Weissen ... féllen die
Baume und téten alles. Die Bidume sagen <Tut es nicht. Es schmerzt uns.
Verletzt uns nicht!> Aber sie fallen den Baum und zerhacken ihn ...
Wie kann der Geist der Erde den weissen Mann lieben? Wo immer der
weisse Mann sie beriihrt hat, wurde sie wund.»

Beispiele wie diese zeigen, wie viel 6kologische Weisheit in den magisch-
totemistischen Vorstellungen von Wildbeuter-, aber auch primitiven Feld-
bauer- und Tierziichtergemeinschaften enthalten ist. Aufs stirkste abhingig
von der Natur, insbesondere von den Lebensgewohnheiten der zu jagenden
oder auch zu ziahmenden Tiere, handeln diese «Wilden» mit einer verbliif-
fenden Einsicht in die Notwendigkeiten biotischer Zusammenhinge. Dieses
Gefiihl einer geheimnisvollen Gemeinschaft alles Lebendigen, einer kosmi-
schen Sympathie war auch noch Hochkulturen wie dem alten China ver-
traut. Wie abergldubisch die Gedankenwelt des féng-shui, der die Wohn-
sitze der Toten mit denen der Lebenden in Einklang bringenden chinesi-
schen Geomantik, uns auch erscheinen mag, auf jeden Fall hat sie zur
aussergewohnlichen Schonheit der Landschaften, Strassen, Stadte und Briik-
ken des Reiches der Mitte beigetragen.



KOSMOSFREUNDLICHE ETHIK 811
Kainitischer Hochmut

Die durch das Christentum moglich gewordene Befreiung des Menschen
aus dem Banne eines magisch-mythischen Weltverstindnisses hat die neu-
zeitliche Verwandlung der Natur in ein Objekt schrankenloser Ausbeutung
zumindest mitbedingt. Bestimmend fiir die christlich gepragte Zivilisation
des Westens ist die Idee einer absoluten Sonderstellung des Menschen gegen-
iiber der Natur. «Bm ich denn meines Bruders Hiiter ?» Die iiberheblich-
brutale Haltung Kains bestimmte lange unser Verhaltnis zur aussermensch-
lichen Natur. In dem gottlichen Auftrag an den ersten Menschen: «Seid
fruchtbar! Mehret euch! Fiillet die Erde! Macht sie euch untertan!» (Gen.
1, 28) wollte man geradezu die Magna charta riicksichtsloser Naturbeherr-
schung und anthropozentrischen Hochmutes sehen, obwohl sich in der Bibel
auch andere Stellen finden lassen, die dem Menschen ein weniger «imperia-
listisches» Verhaltnis zur aussermenschlichen Umwelt nahelegen, etwa Gen.
2,15: «Der Herr Gott nahm also den Menschen und setzte ihn in Edens
Garten, dass er ihn bebaue und pflege.»

Es ist angesichts der Drohung einer Okokatastrophe die Grundfrage
unserer Zeit, ob unter den Bedingungen einer wissenschaftlich-technologi-
schen Zivilisation, die eine Riickkehr zu einem mythischen Naturverhéltnis
nicht zuldsst, Natur dennoch als Gegenstand ethischen Handelns, ja geradezu
als Partner des Menschen begriffen und so etwas wie ein Recht auch des
aussermenschlichen Lebens begriindet werden kann. Unsere Umwelt und wir
selbst als Gattung werden nur dann iiberleben kénnen, wenn nicht bloss halb-
herzige Ad-hoc-Massnahmen ergriffen werden, sondern wenn es zu langfri-
stiger Planung aufgrund einer neuen dkologischen Ethik kommt. Dazu be-
darf es jedoch einer neuen Vision des Menschen, seiner Stellung und seiner
Aufgaben in der Natur, einer neuen Sensibilitit fiir die komplexen Be-
diirfnisse des Biosystems und eines neuen Denkens, das unsere Erde primér
als Heimat und Haus (oikos) auffasst, als « Wohnort» (Carl Ritter) und
«Erziechungshaus» (Herder) des Menschen.

Eine solche kosmosfreundliche Ethik wiirde anerkennen, dass uns die
aussermenschliche Natur nicht nur Mittel, sondern méglicherweise auch
Ziele geben konne. Sie wiirde die blinde Expansion einer selbstzweckartigen
Naturbeherrschung als das durchschauen, was sie ist: als selbst noch natur-
wiichsig in einem barbarischen Sinne. Die emanzipatorisch-progressistische
Annahme, dass zunehmende Herrschaft iiber die Natur abnehmende Herr-
schaft des Menschen iiber den Menschen ermdgliche, ist uneinsichtig, da
der Mensch selbst Teil der Natur und einbezogen in die Kreisliufe des
Lebens ist.

Eine kosmosfreundliche Ethik, die nicht nur innermenschheitliche Nach-



812 KOSMOSFREUNDLICHE ETHIK

barschafts- und Gegenwartsethik, sondern eine die Biosphire einbeziehende
Umwelt-Ethik wire, wiirde davon ausgehen, dass politisches Handeln, ge-
sellschaftliche Planung und Rechtsschopfung nicht langer allein von den
aktuellen Bediirfnissen konkurrierender Gruppen oder dem Gegensatz In-
dividuum und Gesellschaft ausgehen kdnnen. Sie wire re-ligio in einem noch
diesseits aller konfessionellen Besonderungen verstandenen Sinn und damit
praktischer Widerspruch zu jener anthropozentrischen Sophistik, fiir die der
Mensch das Mass aller Dinge ist. Sie ware eine Ethik der Grenze. Als
Ethik der Grenze wiirde sie nicht nur die zwar banale, obwohl hiufig
vergessene Tatsache reflektieren, dass unsere Erde endlich ist, sondern auch
die geschichtliche Erfahrung, dass die unseren eigenen Fortbestand gefdhr-
dende Instabilitit aller Lebensverhaltnisse um so grosser wird, je mehr wir
uns als angeblich autonome, keine héhere Norm als die der Machbarkeit
anerkennende «maitres et possesseurs de la nature» (Descartes) gebérden.

Uberleben durch Unterleben

Ethik der Grenze ist jedoch nur der negative Aspekt dessen, was positiv
Ethik von Gesamtsystemen heissen konnte. Eine solche Ethik wiirde durchaus
auch einer christlichen Begriindung fdhig sein, insbesondere von einer
Schopfungstheologie her, die, mit Paul Schiitz, in der Bewahrung der
Welt das eschatologische Amt des Menschen erblickte. Vor allem aber
wird eine kosmosfreundliche Ethik auf vorchristliche Einsichten, Erfahrun-
gen und Massstibe zuriickgreifen miissen, auf das Denken der Vorsokra-
tiker, des alten China und den Schatz &kologischer Weisheit, der sich,
wie bereits kurz erwahnt, hinter so vielen Tabus aussereuropiischer Kul-
turen verbirgt. In dieser Hinsicht konnten die unterentwickelten Vélker
durchaus die weltgeschichtliche Aufgabe haben, die entwickelten zu zivi-
lisieren.

Es gilt, eine ganze Reihe von Normen, Leitbildern und Hoffnungen
zu begraben und unter den Triimmer- und Schrotthalden des Fortschritts-
glaubens einige vergessene wieder zu entdecken. Wie nie in der Geschichte
zuvor dazu verurteilt, die physischen Voraussetzungen unserer eigenen
Existenz sicherstellen zu miissen, konnen wir nicht umhin, den anthropozen-
trischen Hochmut der Neuzeit abzulegen. Es gilt, bescheidener zu werden.
Es gilt zu erkennen, dass das, was wir Uber-leben nennen, nur méglich
ist als ein Unter-leben, als ein Leben in Ordnungen und gemass Gesetzen,
die wir nicht geschaffen haben, deren Ernst sich jedoch an den langfristigen
Folgen ihrer Missachtung einsehen lasst.

Eine 6kologische Ethik der Grenze wire keineswegs das Gegenteil einer
Ethik der Freiheit. Freiheit ist nicht Masslosigkeit. Freiheit ist immer auch



KOSMOSFREUNDLICHE ETHIK 813

die Freiheit innerhalb von Grenzen und die Freiheit, sich Grenzen zu
setzen. Gerhard Szczesny ist zuzustimmen, wenn er schreibt: «Wer sich an
die Freiheit total bindet, ist damit nicht mehr frei, und zwar nicht mehr
frei gerade im Hinblick auf seine wichtigste Fahigkeit: zu seinen Wiin-
schen nein sagen zu kénnen.» Und Albert Camus, der Philosoph des
Homme révolté, hat nicht umsonst Prometheus und Nemesis, der Goéttin
der Grenze und des Masses, gleichzeitig gehuldigt. Er meinte: «Ein
Denken, das den Widerspriichen der Revolte unserer Zeit gerecht werden
will, miisste eine Inspiration von dieser Gottin erbitten.» Nemesis ist
freilich auch die Gottin des richenden Schicksals, die Hochmut und Ge-
walttdtigkeit unerbittlich straft. So erschreckend das Ausmass der uns von
einer Ethik der Grenze auferlegten Aufwendungen, Leistungen und Ver-
zichte auch erscheinen mag, es wird noch um ein Mehrfaches wachsen,
wenn die féllige Wende weiter verzogert wird. Das Jahr 1975 hat uns
dariiber belehrt, dass trotz der weltweiten Beliebtheit des Wortes « Demo-
kratie» die Zahl der autoritiren und neo-cdsaristischen Systeme stindig
zunimmt. Wer die im Hinblick auf das Uberleben des Lebens notwendigen
Opfer als unzumutbar ablehnt, ist mitverantwortlich, wenn die Bedingungen
fiir ein menschenwiirdiges Dasein in einer einigermassen ausbalancierten
Okosphire sich so weit verschlechtern, dass mdglicherweise nur mehr bio-
protektionistische Diktaturen glaubhaft die Sicherung des nackten Uber-
lebens — allerdings unter Opferung aller geschichtlich erworbenen Frei-
heiten — versprechen werden konnen. Noch gibt es die kleine Moglichkeit,
beides zu retten: das Leben und, wenigstens in bestimmten Bereichen, die
Freiheit. |

Bei Claude Lévi-Strauss, Konrad Lorenz und Albert Camus finden sich
bedenkenswerte Ansidtze zu jenem Ethos der Selbstbegrenzung, ohne das
unsere Hoffnung auf Uberleben eitel ist. Es geht um den Ausgleich der
immerwihrenden Spannung zwischen Prometheus und Nemesis, zwischen
Welteroberung und Weltbewahrung. Dieser Ausgleich ist nur moglich,
wenn es dem Menschen gelingt, auch die aussermenschliche Natur als
Gegenstand ethischen Verhaltens und sich selbst als Hiiter einer Pflegschaft
zu verstehen, die er moglicherweise allein sehen kann, aber nicht ge-
schaffen hat. Wir konnten, glaube ich, in einer besseren Welt leben, wenn
wir weniger von dem Gedanken unserer absoluten Einzigartigkeit im Uni-
versum besessen wiren. Vielleicht sind wir im Weltall nicht so einsam,
dass dem Rest der Natur unser ethisches Verhalten gleichgiiltig ist. Die
durch Jahrtausende verbreitete Uberzeugung, dass Fliisse, Wilder, Berge und
Auen eine Seele haben, ist weniger abergldubisch als der Wahn, dass die
knapp zwei Jahrhunderte moderner Technik uns dazu berechtigen, uns zu
riicksichtslosen Herren der Erde aufzuspreizen.



	Um eine Inspiration von Nemesis bittend : Plädoyer für eine kosmosfreundliche Ethik

