
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 10

Artikel: Um eine Inspiration von Nemesis bittend : Plädoyer für eine
kosmosfreundliche Ethik

Autor: Kaltenbrunner, Gerd-Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerd-Klaus Kaltenbrunner

Um eine Inspiration von Nemesis bittend

Plädoyer für eine kosmosfreundliche Ethik

Es ist heute viel die Rede vom Menschen, auf den es ankomme. Parteien
und Pohtiker wetteifern in ihrer Sorge um Freiheit, Sicherheit und
Wohlbefinden des Menschen. Niemand ist gegen den Humanismus. Philosophen
wie Max Scheler mögen behaupten, dass die Selbstproblematik des
Menschen in der Gegenwart ein Maximum erreicht habe. Doch in der Praxis
wird kaum bezweifelt, dass, wie schon der junge Marx sagte, der Mensch
dem Menschen das höchste Wesen sei. In diesem Punkte wenigstens sind
wir alle heute Marxisten oder auch - Sophisten. «Der Mensch ist das

Mass aller Dinge.» Es entbehrt nicht der Ironie, dass dieser Satz, der
heute zum Credo aller Parteien geworden ist, in der Antike einem

Sophisten, nämlich Protagoras, zugeschrieben wurde. Wenn der Mensch das

Mass aller Dinge ist, dann gibt es auch nur eine menschheitsinterne Moral.
Es geht um die Rechte und Pflichten der Menschen untereinander, um
die Verteilung der Güter dieser Welt an die menschlichen Individuen
und Gruppen.

Diese ausschliesslich «humanistische» oder besser: anthropozentrische
Haltung ist keineswegs selbstverständlich oder natürlich. Bei Thomas von
Aquin und Meister Eckhart, um nur zwei Beispiele für viele zu nennen,
ist nicht nur von den Pflichten des Menschen gegenüber dem Menschen,
sondern auch gegenüber Gott und den Engeln die Rede. Und in den
aussereuropäischen Kulturen galt bis in unsere Zeit hinein der Grundsatz, dass

auch Tiere, Bäume, Quellen und Flüsse Rechtsansprüche gegenüber dem
Menschen haben. Diese Kulturen waren ihrem Selbstverständnis nach nicht
humanistisch. Sie nahmen den Menschen nicht so wichtig wie wir. Muss eine

Kultur mit einer Ethik, der der Gedanke vom Menschen als Mass aller
Dinge fremd ist, notwendig unmenschlich sein?

Für einen ermässigten Humanismus

Claude Lévi-Strauss, der bedeutende französische Völkerkundler und Struk-
turalist, bezweifelt, dass ein absoluter Humanismus, der den Menschen zum
höchsten Wesen deklariert, unbedingt humane Wirkungen habe. «Einige



808 KOSMOSFREUNDLICHE ETHIK

Jahrhunderte Humanismus», sagte er in einem Gespräch, «haben zu den

grossen Kriegen, zu Ausrottungen, Konzentrationslagern und zur
Zerstörung aller Arten von Lebewesen geführt. Wir haben die Natur verarmen
lassen. Es ist gerade die übertriebene humanistische Haltung des Menschen,
die ihn selbst bedroht: wenn er nämlich glaubt, nach Belieben über alles
verfügen zu können. » Die Menschen sollten in ihrem eigenen Interesse «ihren
Humanismus massigen und von den grossen Religionen des Fernen Ostens
lernen, dass der Mensch nur ein Lebewesen unter anderen ist, das nur unter
der Voraussetzung weiterleben kann, dass es diese anderen respektiert».

Soweit die Ketzereien von Claude Lévi-Strauss. Ähnliche Behauptungen
haben auch Konrad Lorenz und Bertrand de Jouvenel gewagt, ohne damit
ein positives Echo zu finden. Die Theologen, Ethiker und Rechtsphilosophen

- von rühmlichen Ausnahmen wie Alois TroUer und limar Tammelo
abgesehen - haben den Gedanken einer die aussermenschliche Natur
einbeziehenden normativen Ordnung bislang nicht ernsthaft aufgegriffen.
Ob dieser Gedanke einen Ausweg aus der Umweltkrise weisen könnte?
Über diese Krise ist gewiss schon so viel geredet und geschrieben worden,

dass es bisweilen schwerfällt, sie nicht für ein Manöver geschäftstüchtiger

Meinungsmacher zu halten. Es gibt eine gewisse ökologische
Betriebsamkeit, die höchst eigensüchtigen Zielen dient, auch eine
fatalistische Umwelt-Apokalyptik, die nur Gerede mit Entlastungsfunktion ist.
Doch kaum wird im Zusammenhang damit die Frage nach den ethischen
Voraussetzungen der Umweltkrise und nach den ethischen Bedingungen
ihrer Bewältigung gestellt. Dabei liegt inzwischen klar zutage, dass es

nicht bloss um solche Detailfragen geht, wie man den Müll zweckmässig
beseitigt oder ob man einige weitere Vogelarten unter Naturschutz stellen
soll.

Frühe Warnungen

«Die Verwüstungen, die der Mensch angerichtet hat, bringen die
Naturbeziehungen durcheinander und zerstören das von der Natur eingerichtete
Gleichgewicht... ; und nun rächt sie sich selbst an dem Störenfried, indem
sie ihren destruktiven Energien freien Lauf lässt Die Erde ist nahe
daran, für ihren vornehmsten Bewohner unbewohnbar zu werden; ein
weiteres Zeitalter menschlicher Kriminalität und Kurzsichtigkeit - und sie wäre
endgültig in einen Zustand herabgesetzter Produktivität, einer zerstörten
Erdoberfläche, klimatischer Extreme versetzt, so dass allgemeines Elend,
Barbarei, wenn nicht gar die Auslöschung der menschlichen Rasse die Folgen

wären.» Diese Worte stammen nicht aus dem Jahre 1976; sie wurden



KOSMOSFREUNDLICHE ETHIK 809

vor mehr als einem Jahrhundert von dem Amerikaner George Perkins
Marsh geschrieben. Marsh sah hellsichtig voraus, «dass der Mensch
Kausalketten in Gang zu setzen vermag, die das Antlitz der Erde derart
verwüsten, dass es an den Mond erinnert». Auch sein Zeitgenosse, der
französische Geograph Elisée Reclus, sah in der Verantwortungslosigkeit des

Menschen gegenüber der Erde die Ursache des Untergangs der Zivilisationen.

Bereits vor dem Ersten Weltkrieg sagte Ludwig Klages in einem Vortrag,

dass der zivilisatorische Fortschritt «wie ein fressendes Feuer» über die
Erde hinfege, «und wo er die Stätte einmal gründlich kahl gebrannt, da

gedeiht nichts mehr, solange es noch Menschen gibt». Der moderne
Mensch habe sich «zerworfen mit dem Planeten, der ihn gebar und nährt»;
in muttermörderischer Wut verheere er das Leben der Erde und damit
die Grundlage seiner eigenen Existenz. Die grössenwahnsinnige Bezeichnung

«Weltgeschichte» stehe nur für eine kurze «Unterbrechung des
kosmischen Verlaufs», die bald ihr Ende finden werde: «Es will uns scheinen,
die Selbstzerfleischung habe mit so gewaltigen Stossen eingesetzt, dass

schwer zu entscheiden sein möchte, was eher kommt: der Mensch als be-
wusstlose Maschine, oder der Erdball ohne Menschen», «Untergang aller,
oder: Automatisierung aller.»

Diese Beispiele beweisen, dass es an frühen Warnern nicht gefehlt hat.
Die Entwicklung zur «Ökokatastrophe» war abzusehen. Doch bis weit in die

sechziger Jahre unseres Jahrhunderts hinein wurden jene, die sich kritisch
über die Gefahren des Fortschritts zu äussern wagten, als zivilisationsfeindliche

Romantiker und Reaktionäre abgestempelt.
Heute sind die alarmierenden Zeichen allenthalben so sichtbar geworden,

dass man von einer geschichtlichen Krise im Sinne Ortega y Gassets sprechen

kann. Grundlegend neu an der gegenwärtigen Krise, die sowohl die
Geschichte des Menschen als auch der Natur erfasst hat, ist ihr planetarischer,

im strengsten Sinne weltgeschichtlicher Charakter. Neu ist die Globalität

der sich abzeichnenden Engpässe und Überbeanspruchungen, während
die ökologischen Herausforderungen früherer Zeiten lokaler und partieller
Natur waren. Die Krise ist total, weil sie nicht mehr durch ein Ausweichen in
andere Landstriche oder durch technologische PaUiative gemeistert werden
kann. Sie erfordert eine fundamentale Umstellung unserer Art zu leben, zu
denken und zu handeln. Sie erfordert eine neue Ethik.

Ethos als Aufenthalt

Ethik kommt von Ethos. Dieses griechische Wort wird meistens, so auch in
Kröners Philosophischem Wörterbuch, mit Sitte, sittlichem Charakter, mora-



810 KOSMOSFREUNDLICHE ETHIK

lischer Gesinnung übersetzt. Diese Verdeutschungen sind modern, sie treffen
nicht den ursprüngUchen Sinn, der eine kosmische Aura hat. Ethos bedeutet
nämlich Aufenthalt, Ort des Wohnens, den offenen Bezirk, worin der
Mensch lebt, wohnt und sich aufhält. Ethik wäre demnach das umsichtige
Bedenken des Aufenthalts des Menschen und des einem menschlichen
Wohnen entsprechenden Verhaltens.

Solche Besinnung auf den ursprünglichen Sinn von Ethos vermag den
Weg zu weisen zu einer neuen Ethik, die nicht nur unser Verhalten zu unseres-
gleichen, sondern auch zu der uns tragenden und umgreifenden Natur
bedenkt. Bereits Albert Schweitzer hat mit Nachdruck darauf hingewiesen,
dass der grosse Mangel aller bisherigen Ethik darin bestehe, nur auf das
zwischenmenschliche Verhalten bezogen zu sein. Es ist dies zumindest der
Mangel der in der Neuzeit dominierenden westUchen Ethik. Sogenannten
primitiven Gesellschaften war und ist der Gedanke durchaus vertraut, dass
sie Biozönosen, «Lebensgemeinschaften» sind, denen Menschen, Tiere,
Pflanzen und als belebt vorgestellte Dinge in gleicher Weise angehören. Für
die Zunis oder die Arapesch, mit denen uns die aufschlussreichen Bücher
von Ruth Benedict und Margaret Mead bekannt gemacht haben, ist die
Erde weniger ein Objekt von Ausbeutung und Herrschaft, sondern ein zu
pflegender Garten. Theodore Roszak zitiert eine kalifornische Wintu-
Indianerin, die das Naturverhältnis ihrer schamanischen Kultur mit der
kainitischen Brutalität des weissen Mannes vergleicht: «Die Weissen haben
sich nie um Land, Wild oder Bär gekümmert Wir fällen die Bäume
nicht. Wir benutzen nur trockenes Holz. Aber die Weissen fällen die
Bäume und töten alles. Die Bäume sagen <Tut es nicht. Es schmerzt uns.
Verletzt uns nicht!> Aber sie fällen den Baum und zerhacken ihn
Wie kann der Geist der Erde den weissen Mann lieben? Wo immer der
weisse Mann sie berührt hat, wurde sie wund. »

Beispiele wie diese zeigen, wie viel ökologische Weisheit in den magisch-
totemistischen Vorstellungen von Wildbeuter-, aber auch primitiven
Feldbauer- und Tierzüchtergemeinschaften enthalten ist. Aufs stärkste abhängig
von der Natur, insbesondere von den Lebensgewohnheiten der zu jagenden
oder auch zu zähmenden Tiere, handeln diese «Wilden» mit einer verblüffenden

Einsicht in die Notwendigkeiten biotischer Zusammenhänge. Dieses
Gefühl einer geheimnisvollen Gemeinschaft alles Lebendigen, einer kosmischen

Sympathie war auch noch Hochkulturen wie dem alten China
vertraut. Wie abergläubisch die Gedankenwelt des fêng-shui, der die Wohnsitze

der Toten mit denen der Lebenden in Einklang bringenden chinesischen

Geomantik, uns auch erscheinen mag, auf jeden Fall hat sie zur
aussergewöhnlichen Schönheit der Landschaften, Strassen, Städte und Brük-
ken des Reiches der Mitte beigetragen.



KOSMOSFREUNDLICHE ETHIK 811

Kainitischer Hochmut

Die durch das Christentum möghch gewordene Befreiung des Menschen
aus dem Banne eines magisch-mythischen Weltverständnisses hat die
neuzeitliche Verwandlung der Natur in ein Objekt schrankenloser Ausbeutung
zumindest mitbedingt. Bestimmend für die christlich geprägte Zivilisation
des Westens ist die Idee einer absoluten Sonderstellung des Menschen gegenüber

der Natur. «Bin ich denn meines Bruders Hüter?» Die überheblichbrutale

Haltung Kains bestimmte lange unser Verhältnis zur aussermensch-
hchen Natur. In dem göttlichen Auftrag an den ersten Menschen: «Seid
fruchtbar! Mehret euch! Füllet die Erde! Macht sie euch Untertan!» (Gen.
1, 28) wollte man geradezu die Magna Charta rücksichtsloser Naturbeherrschung

und anthropozentrischen Hochmutes sehen, obwohl sich in der Bibel
auch andere Stellen finden lassen, die dem Menschen ein weniger
«imperialistisches» Verhältnis zur aussermenschlichen Umwelt nahelegen, etwa Gen.
2,15: «Der Herr Gott nahm also den Menschen und setzte ihn in Edens
Garten, dass er ihn bebaue und pflege. »

Es ist angesichts der Drohung einer Ökokatastrophe die Grundfrage
unserer Zeit, ob unter den Bedingungen einer wissenschaftlich-technologischen

Zivilisation, die eine Rückkehr zu einem mythischen Naturverhältnis
nicht zulässt, Natur dennoch als Gegenstand ethischen Handelns, ja geradezu
als Partner des Menschen begriffen und so etwas wie ein Recht auch des

aussermenschlichen Lebens begründet werden kann. Unsere Umwelt und wir
selbst als Gattung werden nur dann überleben können, wenn nicht bloss
halbherzige Ad-hoc-Massnahmen ergriffen werden, sondern wenn es zu langfristiger

Planung aufgrund einer neuen ökologischen Ethik kommt. Dazu
bedarf es jedoch einer neuen Vision des Menschen, seiner Stellung und seiner

Aufgaben in der Natur, einer neuen Sensibilität für die komplexen
Bedürfnisse des Biosystems und eines neuen Denkens, das unsere Erde primär
als Heimat und Haus (oikos) auffasst, als «Wohnort» (Carl Ritter) und
«Erziehungshaus» (Herder) des Menschen.

Eine solche kosmosfreundliche Ethik würde anerkennen, dass uns die
aussermenschliche Natur nicht nur Mittel, sondern möglicherweise auch
Ziele geben könne. Sie würde die blinde Expansion einer selbstzweckartigen
Naturbeherrschung als das durchschauen, was sie ist : als selbst noch
naturwüchsig in einem barbarischen Sinne. Die emanzipatorisch-progressistische
Annahme, dass zunehmende Herrschaft über die Natur abnehmende
Herrschaft des Menschen über den Menschen ermögliche, ist uneinsichtig, da
der Mensch selbst Teil der Natur und einbezogen in die Kreisläufe des

Lebens ist.
Eine kosmosfreundliche Ethik, die nicht nur innermenschheitliche Nach-



812 KOSMOSFREUNDLICHE ETHIK

barschafts- und Gegenwartsethik, sondern eine die Biosphäre einbeziehende
Umwelt-Ethik wäre, würde davon ausgehen, dass politisches Handeln,
gesellschaftliche Planung und Rechtsschöpfung nicht länger allein von den
aktuellen Bedürfnissen konkurrierender Gruppen oder dem Gegensatz
Individuum und Gesellschaft ausgehen können. Sie wäre re-ligio in einem noch
diesseits aller konfessionellen Besonderungen verstandenen Sinn und damit
praktischer Widerspruch zu jener anthropozentrischen Sophistik, für die der
Mensch das Mass aller Dinge ist. Sie wäre eine Ethik der Grenze. Als
Ethik der Grenze würde sie nicht nur die zwar banale, obwohl häufig
vergessene Tatsache reflektieren, dass unsere Erde endlich ist, sondern auch
die geschichtliche Erfahrung, dass die unseren eigenen Fortbestand gefährdende

Instabilität aller Lebensverhältnisse um so grösser wird, je mehr wir
uns als angeblich autonome, keine höhere Norm als die der Machbarkeit
anerkennende «maîtres et possesseurs de la nature» (Descartes) gebärden.

Überleben durch Unterleben

Ethik der Grenze ist jedoch nur der negative Aspekt dessen, was positiv
Ethik von Gesamtsystemen heissen könnte. Eine solche Ethik würde durchaus
auch einer christlichen Begründung fähig sein, insbesondere von einer
Schöpfungstheologie her, die, mit Paul Schütz, in der Bewahrung der
Welt das eschatologische Amt des Menschen erblickte. Vor allem aber
wird eine kosmosfreundliche Ethik auf vorchristliche Einsichten, Erfahrungen

und Massstäbe zurückgreifen müssen, auf das Denken der Vorsokra-
tiker, des alten China und den Schatz ökologischer Weisheit, der sich,
wie bereits kurz erwähnt, hinter so vielen Tabus aussereuropäischer
Kulturen verbirgt. In dieser Hinsicht könnten die unterentwickelten Völker
durchaus die weltgeschichtliche Aufgabe haben, die entwickelten zu
zivilisieren.

Es gflt, eine ganze Reihe von Normen, Leitbildern und Hoffnungen
zu begraben und unter den Trümmer- und Schrotthalden des Fortschrittsglaubens

einige vergessene wieder zu entdecken. Wie nie in der Geschichte

zuvor dazu verurteilt, die physischen Voraussetzungen unserer eigenen
Existenz sicherstellen zu müssen, können wir nicht umhin, den anthropozentrischen

Hochmut der Neuzeit abzulegen. Es gilt, bescheidener zu werden.
Es gilt zu erkennen, dass das, was wir Über-leben nennen, nur möglich
ist als ein Unter-leben, als ein Leben in Ordnungen und gemäss Gesetzen,
die wir nicht geschaffen haben, deren Ernst sich jedoch an den langfristigen
Folgen ihrer Missachtung einsehen lässt.

Eine ökologische Ethik der Grenze wäre keineswegs das Gegenteil einer
Ethik der Freiheit. Freiheit ist nicht Masslosigkeit. Freiheit ist immer auch



KOSMOSFREUNDLICHE ETHIK 813

die Freiheit innerhalb von Grenzen und die Freiheit, sich Grenzen zu
setzen. Gerhard Szczesny ist zuzustimmen, wenn er schreibt: «Wer sich an
die Freiheit total bindet, ist damit nicht mehr frei, und zwar nicht mehr
frei gerade im Hinblick auf seine wichtigste Fähigkeit: zu seinen Wünschen

nein sagen zu können.» Und Albert Camus, der Philosoph des

Homme révolté, hat nicht umsonst Prometheus und Nemesis, der Göttin
der Grenze und des Masses, gleichzeitig gehuldigt. Er meinte: «Ein
Denken, das den Widersprüchen der Revolte unserer Zeit gerecht werden
will, müsste eine Inspiration von dieser Göttin erbitten.» Nemesis ist
freihch auch die Göttin des rächenden Schicksals, die Hochmut und
Gewalttätigkeit unerbittlich straft. So erschreckend das Ausmass der uns von
einer Ethik der Grenze auferlegten Aufwendungen, Leistungen und
Verzichte auch erscheinen mag, es wird noch um ein Mehrfaches wachsen,
wenn die fälUge Wende weiter verzögert wird. Das Jahr 1975 hat uns
darüber belehrt, dass trotz der weltweiten Beliebtheit des Wortes «Demokratie»

die Zahl der autoritären und neo-cäsaristischen Systeme ständig
zunimmt. Wer die im Hinblick auf das Überleben des Lebens notwendigen
Opfer als unzumutbar ablehnt, ist mitverantwortlich, wenn die Bedingungen
für ein menschenwürdiges Dasein in einer einigermassen ausbalancierten
Ökosphäre sich so weit verschlechtern, dass möglicherweise nur mehr bio-
protektionistische Diktaturen glaubhaft die Sicherung des nackten
Überlebens - allerdings unter Opferung aller geschichtlich erworbenen
Freiheiten - versprechen werden können. Noch gibt es die kleine Möglichkeit,
beides zu retten: das Leben und, wenigstens in bestimmten Bereichen, die
Freiheit.

Bei Claude Lévi-Strauss, Konrad Lorenz und Albert Camus finden sich
bedenkenswerte Ansätze zu jenem Ethos der Selbstbegrenzung, ohne das

unsere Hoffnung auf Überleben eitel ist. Es geht um den Ausgleich der
immerwährenden Spannung zwischen Prometheus und Nemesis, zwischen
Welteroberung und Weltbewahrung. Dieser Ausgleich ist nur möglich,
wenn es dem Menschen gelingt, auch die aussermenschliche Natur als

Gegenstand ethischen Verhaltens und sich selbst als Hüter einer Pflegschaft
zu verstehen, die er möglicherweise allein sehen kann, aber nicht
geschaffen hat. Wir könnten, glaube ich, in einer besseren Welt leben, wenn
wir weniger von dem Gedanken unserer absoluten Einzigartigkeit im
Universum besessen wären. Vielleicht sind wir im Weltall nicht so einsam,
dass dem Rest der Natur unser ethisches Verhalten gleichgültig ist. Die
durch Jahrtausende verbreitete Überzeugung, dass Flüsse, Wälder, Berge und
Auen eine Seele haben, ist weniger abergläubisch als der Wahn, dass die
knapp zwei Jahrhunderte moderner Technik uns dazu berechtigen, uns zu
rücksichtslosen Herren der Erde aufzuspreizen.


	Um eine Inspiration von Nemesis bittend : Plädoyer für eine kosmosfreundliche Ethik

