Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 9

Artikel: Shakespeares Schwester : ein literaturkritischer Epilog zum Jahr der
Frau

Autor: Pulver, Elsbeth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163105

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ELSBETH PULVER

Shakespeares Schwester

Ein literaturkritischer Epilog zum Jahr der Frau

Ein belastetes Thema

Es wird niemandem recht wohl bei diesem «Jahr der Frau», und wer sich
zum Thema dussert, sei es auch auf Umwegen und indirekt, der fingt meist
mit Entschuldigungen und verlegenen Distanzierungen an, mit vielen Obwohl
und Trotzdem und Indessen.

Das Unbehagen ist nicht unbegriindet. Nicht dass die Stellung der Frau
in der Gesellschaft ihre Problematik verloren hitte. Aber es ist nicht unge-
fahrlich, etwas so férmlich zum Gegenstand 6ffentlicher Besinnung zu er-
klaren: Man habe eine Sache zu Tode geredet, sagt man, und das heisst
sicher nicht, man habe sie zu Ende gedacht.

Nicht erst seit die Frauenfrage als gesellschaftliches Problem bewusst
gemacht wurde, ist die Situation der Frau, ihr Wesen, ihre Eigenart, be-
redet worden. Von der besorgten Theologenfrage, ob die Frau wohl eine
Seele habe, liber Pestalozzis Lob der Mutter bis zu den jiingsten Thesen
und Modellen feministischer Autorinnen ist die Frau, ihre Stellung zum
Mann (und mehr noch seine Stellung zu ihr), die ihr zukommenden Auf-
gaben und die Grenzen ihres Wirkens, Gegenstand der Analyse und sach-
lichen Darstellung — und mehr noch der Spekulation und Demagogie ge-
wesen. Und seit die Frau sich selber zu verstehen und zu definieren ver-
sucht (statt sich ihr Wesen einfach vom Mann erkliren zu lassen), sind Biicher
zu dieser Frage (von Iris von Roten bis zu Esther Vilar) auch immer wieder
ein Skandalon geworden. Dass sich dies iiber Jahre hinweg ereignen konnte, -
beweist es schon: der Larm, den die Biicher erzeugten, verhilt sich umge-
kehrt proportional zu ihrer Wirkung; je kithner die entworfenen Modelle,
je schirfer die Kritik, desto lauter der Widerspruch. An der Sache selbst
andert sich, trotz aller verbalen Aufregung, nur wenig und dies Wenige lang-
sam. Was Wunder, dass viele sich scheuen, zu diesem Larm noch mehr bei-
zutragen. Einfacher, man leugnet die ganze Problematik weg, indem man sie
fiir gelost erklart. Wer sich heute besonders emanzipiert fiihlt oder geben
will, der behauptet kiihn, die Frauenfrage existiere gar nicht — wenigstens
nicht fiir die eigene Person!



SHAKESPEARES SCHWESTER 725

Betrachtet man allerdings die Neuerscheinungen des letzten Jahres, so
scheint es doch literarisch etwas auf sich zu haben mit diesem Jahr der Frau:
Eine Frau nennt Peter Hdrtling seinen neuen Roman; und Karin Struck, Er-
folgsautorin von Klassenliebe, gibt ihrem neuen Werk einen Titel, von demman
glauben konnte, er sei durch Trivialliteratur so gut wie Padagogik endgiiltig
abgebraucht: Die Mutter. Christa Wolf stellt sich in der brillanten Erzih-
lung Selbstversuch (erschienen im Band Unter den Linden) ein geradezu
feministisches Thema. Und ausgerechnet in diesem Jahr erscheint Hans
Mayers grosses Werk Aussenseiter, in dem ein Teil dem Aussenseitertum der
Frau gilt, die Frauenfrage also literaturkritisch behandelt wird in einem
Umfang und mit einer Intensitit, wie dies vorher selten geschehen ist.

Zwar wird die Offentliche Diskussion der Frauenfrage ausschliesslich
durch Sachbiicher hervorgerufen und gefiihrt; eigentlich literarische Werke
bleiben in ihrer Wirkung fast ganz auf die Feuilletonseite beschrankt (das
gilt auch fiir Bestseller-Erfolge wie denjenigen Karin Strucks). Das ist — aus
dem Geist der Zeit — leicht zu begriinden: Sachbiicher bieten — wenigstens
scheinbar - rational begriindete, rund formulierte Thesen, belegen diese mit
Fakten und Zahlen, auch wenn in ihnen das fiktionale Element oft grosser
ist als in noch so phantastischen fiktionalen Werken. (Falls sich spétere
Zeiten mit der unseren beschéftigen, diirften ihnen das Irrationale unseres
Rationalismus auffallen.) Die Beschrinkung aufs Sachbuch ist aber fiir die
Sache selber nicht immer ein Vorteil: gerade die Frauenfrage droht zuzeiten
in scharfen Formulierungen und utopischen Thesen zu ersticken. In einer
solchen Situation kann es von Nutzen sein, auch literarische Werke heran-
zuziehen. Ihre Funktion wire gerade, dass sie Formeln sprengen, Fragen neu
stellen, Erstarrtes (auch Utopien kdnnen erstarren, wenn sie zu klar ge-
plant, zu scharf umrissen werden) auflosen. Es diirfte kein Zufall sein, dass
unter den grundsatzlichen Werken zur Frauenfrage die wohl tiefsten und ori-
ginellsten von schépferisch begabten Frauen stammen. Simone de Beauvoir
(Le deuxiéme sexe) und Virginia Woolf (A Room of One’s Own — ein
essayistisches Werk, das ganz zu Unrecht ausserhalb des angelsichsischen
Bereichs kaum bekannt geworden ist) sind Schriftstellerinnen; Kate Millett
(Sexual Politics — das wohl grundlegende Werk des amerikanischen Femi-
nismus) ist Bildhauerin. Auch wenn diese Frauen in einer Umgebung lebten,
die sowohl der Emanzipation als auch der schopferischen Arbeit giinstig ge-
sinnt war, haben sie doch empfindlicher als andere nicht nur die wirklichen
Barrieren registriert, die sich der geistigen Entwicklung der Frau entgegen-
stellten, sondern auch die Vorurteile wahrgenommen, die nur unausge-
sprochen in der Luft liegen — und ihre eigene Erfahrung machte sie hellhorig
fiir die Probleme jener Frauen, die vom Geschick weniger begiinstigt waren
als sie.



726 SHAKESPEARES SCHWESTER

Dabei beweist gerade das Buch von Kate Millett1, dass eine dezidiert
feministische Literaturkritik erstaunliche Ergebnisse erzielen kann, und zwar
nicht nur fiir die Frauenfrage, sondern auch fiir die Erkenntnis der Literatur
selbst. Es lohnt sich, das beriihmte und umkampfte Buch einmal nicht nach
seinen Thesen, sondern in seinen literaturkritischen Aspekten zu be-
trachten. Die Stérke fast aller Biicher des neuen Feminismus liegt ja weniger
in den utopischen Kapiteln (in denen die Zukunftsvision, das « Land, in dem
keiner war» [Ernst Bloch] allzu nahe geriickt, als planbar und machbar dar-
gestellt wird) als in der kritischen Analyse der vergangenen und gegenwér-
tigen Situation der Frau. Das gilt auch fiir Kate Millett. Zu den meister-
haften Passagen ihres Buches gehoren die (umfangreichen) literaturkritischen
Kapitel, mit denen das Buch beginnt und wiederum endet. Diese Kapitel gel-
ten Schriftstellern, die wie D. H. Lawrence, Henry Miller, Norman Mailer
generell als Vertreter sexueller Freiheit, Zerst6rer puritanischer Verlogenheit
erscheinen und zum Teil auch als solche von der Zensur verfolgt wurden.
Kate Millett weist nach — und fithrt den Beweis mit Zitaten, die fiir sich
selber sprechen —, dass die in den genannten Werken verkiindete Freiheit nur
eine Sache des Mannes ist und erkauft wird mit einem immer wiederholten
Sieg iiber die Frau, ihrer restlosen Degradierung zum Objekt. Was von der
bisherigen Literaturkritik oft als Mythisierung des Erotischen- gelobt
wurde, reduziert in Wirklichkeit die Beziehung zwischen Mann und Frau auf
den Geschlechtsakt; die gepriesene Freiheit des einen Geschlechts (eigentlich
eher dessen immer erneuter Triumph) wird bezahlt durch die Erniedrigung
des andern. Kate Milletts Analysen enthiillen eine literarische Legende; sie
zeigen, wie schlecht, das heisst wie einseitig méannlich gelesen wird, gerade
wenn die Beziehung zwischen Mann und Frau im Spiel ist. Die alte Ansicht
der Romantiker, der bedeutende Geist sei androgyn, miisste wohl als For-
" derung auch an den Leser und Kritiker gestellt werden.

Shakespeares Schwester (Virginia Woolf: A Room of One’s Own?2)

Um schreiben zu kénnen, brauche die Frau «Geld und ein eigenes Zim-
mer», sagt Virginia Woolf in ihrem bereits erwdhnten essayistischen Werk
A Room of One’s Own, und sie findet mit dieser scheinbar nur banalen,
materiellen Forderung eine hochst brauchbare Chiffre fiir die Vorausset-
zungen einer eigenen, nicht familiengebundenen Entwicklung der Frau:
wirtschaftliche Unabhéngigkeit einerseits, andrerseits die Mdglichkeit, Di-
stanz zur Umwelt, vor allem zur familidren Umwelt, zu gewinnen. Dabei
wire es falsch, allzu harmlos, die beiden Forderungen gleich ins Symbo-
" lische zu erhéhen; sie haben auch ihre sehr reale Bedeutung. «Frauen
waren drmer als Sklaven», schreibt Virginia Woolf — und diese Armut beruht



SHAKESPEARES SCHWESTER 727

ja nicht nur auf dem Mangel an Vermé&gen (auch in wohlhabenden Familien
konnten die Frauen drmer als Sklaven sein), sondern vor allem auf dem
Fehlen von Gelegenheiten, sich selbstindig und auf eine nicht entwiirdi-
gende Weise Geld zu verdienen. Auch der gebildeten Frau konnte es kaum ge-
lingen, sich wirklich selbstindig zu machen, denn die ihr zugingliche Ar-
beit fand meist in einem Rahmen statt, der die familidre Gebundenheit,
der sie sich doch entziehen wollte, in anderer Umgebung wiederholte: so
wenn sie als Gouvernante, Vorleserin, Gesellschafterin in fremde Hauser
ging. Und was das «eigene Zimmer» angeht, so ist bekannt, dass Jane
Austen ihre berithmten Romane am Familientisch schrieb — immer bereit,
ihr Manuskript vor Gisten zu verstecken.

Dass die Familie — jener Ausschnitt der gesellschaftlichen Umwelt,
der die Frau in jeder Phase ihres Lebens bestimmte — der schriftstelleri-
schen Arbeit kaum Verstindnis entgegenbrachte, das lehren die Biographien
auch jener Frauen, die durch Geburt und Vermégen besonders privilegiert
waren. Um ein Beispiel aus dem Gebiet der deutschen Literatur zu geben:
Annette, Freifrau von Droste-Hiilshoff, hat sich in Briefen bitter dariiber be-
klagt (und sich doch nicht aufgelehnt), dass sie iiber Monate nicht zum
Schreiben kam - weil sie ihre Mutter auf ausgedehnten Familienbesuchen
zu begleiten hatte. Den Druck eines ihrer Gedichtbinde machte sie von der
Zustimmung ihrer Mutter abhéngig, und sie liess sich durch ihre Ver-
wandtschaft von der Freundschaft mit Levin Schiicking abbringen, als dieser
kritische Ausserungen iiber den Adel wagte. Bei einer so dominanten Ver-
wandtschaft blieb der Sensiblen wohl nichts anderes als die Flucht in an-
dauernde Migranen.

Virginia Woolf, die ihre Beispiele begreiflicherweise aus dem Bereich der
an bedeutenden Schriftstellerinnen besonders reichen englischen Literatur
nimmt, weist darauf hin, wie sehr die Romane weiblicher Autoren im 19.
Jahrhundert von dieser Wohnzimmererfahrung und Familienbindung der
Frau geprigt waren. Aus solcher Beschrinkung konnen sich Meisterwerke
ergeben wie der Roman Wuthering Heights von Emily Bronté — aber auch
der triviale Frauenroman mit seiner unendlichen Variation der Liebes-
beziehung. Die Familienatmosphire, in welcher die Frau lebte, konnte Anlass
sein zu besonderer Differenziertheit der Menschendarstellung, aber auch die
Sicht allzu eng begrenzen. Und Virginia Woolf dussert am Schluss ihres
Essays den Wunsch (es ist wohl die einzige Forderung, die sie in ihrem so
gar nicht auf Utopien ausgerichteten Werk stellt), die Frau mége in ihrer
Rolle als Schriftstellerin «dem gemeinsamen Wohnzimmer entfliehen, Men-
schen nicht immer in ihrer Beziehung zueinander, sondern in ihrer Be-
ziehung zur Welt sehen». Das meint vor allem die schriftstellerische Arbeit
der Frau, reicht aber — wie iiberhaupt der ganze Essay — in seiner Be-



728 SHAKESPEARES SCHWESTER

deutung weit dariiber hinaus. Uberhaupt staunt man beim Wiederlesen
dieses Werkes iiber seine unmittelbare Gegenwartigkeit. Entstanden aus einer
Vortragsreihe vor Studentinnen, den Duktus der gesprochenen Rede leicht
stilisierend, scheint das Buch kaum Spuren seines Entstehungsjahres (1929)
zu tragen: in poetischer Form, in Bildern mehr als in Thesen, nimmt es
vieles von dem voraus, was spater in den Werken einer Simone de Beauvoir
und Kate Millett schirfer, kdmpferischer und abstrakter formuliert wurde —
ein Beweis dafiir, dass es moglich ist, liber grundsatzliche soziale Fragen
ohne Fachjargon und doch nach neuen Erkenntnissen zu reden. Wer sich
etwa unter dem Begriff der «gesellschaftlichen Repression» nichts vorstellen
kann oder mag, der lese in diesem Werk eine poetische Illustration dazu,
die mehr taugt als viele Definitionen: eine fiktive Passage, ein Gedanken-
spiel mit etwas, das sich nie ereignet hat, sich aber hitte ereignen kénnen:

Vorausgesetzt — so fragt sich Virginia Woolf - Shakespeare hétte eine
Schwester gehabt, von gleichem Aussehen, gleicher Art, gleicher Begabung
wie er — was wire aus ihr geworden ? Im Gegensatz zu ihrem Bruder blieb sie —
als Madchen — ohne héhere Schulbildung, und falls sie etwa in den Biichern
ihres Bruders herumgelesen hitte, wire sie von den Eltern wohl sanft ermahnt
worden, doch lieber Socken zu flicken und zum Braten zu schauen. Ihre
ersten Verse schrieb sie auf dem Estrich und versteckte sie dort. Mit Schligen
und dann mit Bitten versuchten die Eltern, sie zu einer passenden Heirat,
beispielsweise mit dem Sohn eines Stoffhidndlers, zu iiberreden. Statt dessen
riss sie aus, suchte in London - wie ihr Bruder — Arbeit am Theater,
wurde aber (da Frauenrollen ja von Minnern gespielt wurden) nur aus-
gelacht — bis sich schliesslich ein Theaterdirektor ihrer <erbarmtey . Als sie
merkte, dass sie von ihm ein Kind erwartete, nahm sie sich in einer Winter-
nacht das Leben: — « Who shall measure the heat and violence of the poet’s
heart when caught and tangled in a woman’s body 7» _

Shakespeares Schwester, die nie gelebt hat: ein rascher FEinfall, eine
dichterische Laune. Und doch, wer zweifelt daran, dass die Erfindung hier
ein Stiick Realitat aufspiirt, die nie geschichtlich nachweisbar werden konnte,
weil fiir sie kein Platz vorhanden, weil sie nicht vorgesehen war. Wo dichte-
rische Begabung und Drang nach Selbstindigkeit bei einer Frau sich nicht
unterdriicken und in Normalitit ersticken liessen, konnten sie ihre Verwirk-
lichung nur im Absonderlichen und Abseitigen finden: vielleicht in der Exi-
stenz einer Krauterfrau oder einer als Hexe Verfolgten.

Virginia Woolf gibt weniger eine Analyse der gegenwartigen Situation der
schopferischen Frau als ihrer Vergangenheit, eines Erbes freilich, das sie
wohl nach wie vor anzutreten hat. Dass die Widerstinde, an denen Shake-
speares fiktive Schwester zugrundeging, zwar in der Realitit kaum mehr vor-
handen sind, aber ein gespenstisches Weiterleben fithren in den unausge-



SHAKESPEARES SCHWESTER 729

sprochenen, aber desto wirkungsvolleren Stereotypen iiber Lebenserfiillung,
Aufgabe und Begabung der Frau, als Revenants, die nicht zu vertreiben
sind, das ist in den letzten Jahrzehnten in zahlreichen empirischen Unter-
suchungen von immer anderen Ansitzen, mit immer gleichem Ergebnis nach-
gewiesen worden, und nachgewiesen sind auch die Folgen solcher gesell-
schaftlicher Stereotype auf das Selbstbewusstsein der Frau.

Statt auf Zahlen und Fragebogen-Antworten sei hier auf ein literarisches
Werk hingewiesen: Haschen nach Wind, vier brillante, sachlich kiihle Erzah-
lungen von Barbara Frischmuth®. Minuziése Protokolle der Entfremdung und
Isoliertheit des Menschen, Totsagungen der konventionellen Zweierbezie-
hung: das Verhaltnis zwischen Mann und Frau gesehen als Kampf, konse-
quent dargestellt aus der Erfahrung der Frau. «Sie war sich selbst so sehr
abhanden gekommen, dass sie kaum mehr wagte, fiir sich selbst Kraft aus-
zugeben», heisst es in einer dieser Erzdhlungen — eine Art Schliisselsatz.
Man konnte die darin beschriebene Erfahrung der Selbstentfremdung - eine
Entfremdung nicht am Fliessband, nicht im Kohlenstaub, sondern in Kom-
fort und biirgerlicher Ordnung ~ nicht klarer ausdriicken. Mit einer Aus-
nahme sind alle beschriebenen Frauen kiinstlerisch begabt oder interessiert,
und alle geben sie auf Wunsch des Mannes und der Konvention folgend,
ohne jede Ermutigung durch die Umwelt resignierend, ihre Tatigkeit auf,
vertauschen sie mit einer weniger anspruchsvollen. Wo es zu Ausbruchs-
versuchen kommt, gehen sie bis zu Aggression und zu Mordgedanken —
und die Umwelt reagiert rasch und kaschiert als Verriicktheit, was Auf-
begehren und Befreiungsversuch ist. In der bereits zitierten Erzihlung
Bleiben lassen heisst es von einer nicht unbegabten und nicht erfolglosen
Grafikerin, dass die ihr gestellten Auftrage an ihr K6nnen zu niedrige For-
‘derungen stellten ... «doch gelang es ihr immer seltener, selbstéindig weiter-
zuarbeiten, sich etwas einfallen zu lassen, wonach im Augenblick kein Be-
darf war ... Sie hatte sich lange damit herumgeschlagen, eine eigene Figur
zu schaffen, nicht nur eine Zeichenschablone, sondern eine Figur wie Micky
Mouse oder Snoopy, die man auf der ganzen Welt kannte, die unverwech-
selbar war. Daran dachte sie schon kaum mehr, nachdem die letzten Ver-
suche in den Papierkorb gegangen waren».

Das ist freilich nicht Shakespeares Schwester, hochstens seine weit-
laufig verwandte, dngstliche kleine Cousine, die immerhin, wire sie als Mann
geboren, vielleicht eine Micky Mouse zustandegebracht oder den Plan doch
nicht aufgegeben hitte. Sie aber resigniert, ehe sie anfiangt, weil die Zweifel
und Meinungen ihrer Umgebung bereits in ihr selber stecken und sie zu
wenig Vitalitdt hat, sich dagegen zu wehren. Die zitierten Sdtze kénnten
wohl als Motto iiber dem Leben mancher begabten Frau stecken, welche
die Verwirklichung ihrer Begabung eben «bleiben lasst».



730 SHAKESPEARES SCHWESTER
Grenziiberschreitungen (Hans Mayer: Aussenseitert)

Das Ergebnis von so viel Widerstand, Auflehnung, Hemmung und Resigna-
tion ist das bekannte Leistungsdefizit der Frau in der politischen wie der
kulturellen Geschichte — iiber das auch Ausnahmen und Ansitze nicht hin-
wegtduschen kénnen. Dass ein solches Defizit - man kann es historisch er-
klaren — unversehens zugunsten der Frau interpretiert werden kann, zeigt
eine Bemerkung von Max Rychner: «Eine Bilanz, die noch nie gezogen
wurde, wire die, wie viele Menschen im Laufe unserer erforschten Ge-
schichte durch Frauenhand umgebracht wurden, wieviel aber durch Méanner-
hand. Welch ein Unterschied! Hitte Abel eine Schwester gehabt, das Men-
schengeschlecht brauchte jetzt nicht um seinen Tod bangen.»

Man hat diese Tatsache, die Abstinenz der Frau vom Morden der Welt-
geschichte, biologisch erklirt (als unvereinbar mit ihrer Aufgabe als Mutter);
mit Sigmund Freud hat man sie psychologisierend auf eine geschlechts-
spezifische Passivitat zuriickgefiihrt, hat sogar gelegentlich, wenngleich nur
halbherzig, so etwas wie eine moralische Uberlegenheit erkennen wollen.
Aber solche Deutungen iibersehen, wie sehr die Frau eine gesellschaftlich
genau terminierte Rolle zu spielen hatte, die sie nicht nur am Gebrauch der
Waffe hinderte, sondern iiberhaupt von allem ausschloss, was nicht die
Fortpflanzung betraf. Sie tragt wenig Verantwortung, was die «Schldchte-
reien der Weltgeschichte» (Diirrenmatt) angeht, weil es fiir sie kein politi-
sches Handeln gab; sie blieb ohne Schuld, wie sie auch ohne Leistung blieb;
auch zur Leistungseuphorie der letzten Jahrzehnte hat sie wenig beige-
tragen, sich aber als Konsumentin tiichtig manipulieren lassen: ihre Un-
schuld ist die des (auferlegten und akzeptierten) Nichthandelns, ihre Rolle
die des Zuschauers und Opfers. Mit anderen Worten: die Frau war eine
Randfigur der Geschichte — war es auch dann, wenn sie die gesellschaft-
lichen Erwartungen erfiillte: denn diese forderten ihre Inexistenz im 6ffent-
lichen Leben. Als Randfigur der Geschichte geboren, auch wenn sie sich
regelkonform benahm, wurde sie es doppelt und dreifach, wenn sie von
dieser Regel abwich und Formen des Handelns usurpierte, die dem Manne
vorbehalten waren: sie wurde dann zur «Aussenseiterin des Aussenseiter-
tums» - eine Formulierung, die. Hans Mayer in seinem neuen, in mancher
Beziehung bahnbrechenden Buch Aussenseiter braucht. Es ist dies zwar ge-
wiss kein Buch zur Frauenfrage, aber ein literaturwissenschaftliches Werk,
in dem die Existenz einer solchen Frage, deren literarische und gesell-
schaftliche Erscheinungsformen und auch die Forderungen der neuen femi-
nistischen Bewegung zur Kenntnis genommen und in den Gedankengang
einbezogen werden (schon dadurch eine Ausnahme und Novitdt in einer
trotz Ansturm weiblicher Studierender in den meinungsbildenden Instanzen



SHAKESPEARES SCHWESTER 731

und wohl auch in der Fragestellung nach wie vor ménnlich bestimmten
Disziplin).

Hans Mayer fragt nach der Darstellung, welche drei Gruppen von
Aussenseitern in der Literatur gefunden haben: die Frauen, die Homo-
sexuellen, die Juden — und er stellt diese literaturgeschichtliche Frage in einen
grosseren geistesgeschichtlichen Zusammenhang. « Das Buch geht aus von
der Behauptung, dass die biirgerliche Aufklirung gescheitert ist», so, pro-
grammatisch, lautet der erste Satz, und im ganzen Werk wird dies Scheitern
der Aufkliarung, das heisst ihres Gleichheitspostulats, untersucht in bezug
auf die Darstellung und Behandlung der genannten Aussenseitergruppen, als
eine vielgestaltige, differenzierte Motivgeschichte mit soziologischem Hinter-
grund. Schon allein durch diese Grundfrage bietet das Werk eine wichtige
Erweiterung der liblichen marxistischen Fragestellung: gefragt wird nicht
nach dem Fortschritt der Menschheit, auch nicht nach der Stellung ein-
zelner Klassen, sondern nach der « Rolle des konkret leidenden Einzelnen»;
gefordert wird, dass Blochs «Prinzip Hoffnung» auch fiir jene gelte, die
«gedriickte Menschen sind, ohne als gedriickte Menschheit aufbegehren
zu kénnen».

In der Darstellung der weiblichen Aussenseiter, der Frau, welche die ihr
konventionell gesetzten Grenzen iiberschreitet (dieser Abschnitt des Werkes
interessiert in unserem Zusammenhang am meisten) konzentriert sich Mayer
auf zwei feste Figuren der Uberlieferung, zwei extreme Formen der Grenz-
iiberschreitung, deren Gestaltung sich (auf oft sehr freie Weise) durch die
Literaturgeschichte verfolgen lasst. Hans Mayer nennt sie Judith und
Dalila. Judith, die jungfrauliche Witwe, die in goéttlichem Auftrag den
Holofernes totete, um das auserwihlte Volk zu retten; Dalila, die Phili-
~ sterin, die den Gott wohlgefilligen Simson verfiihrt und seiner Stirke be-
raubt. Beide fiigen sie sich nicht in die Rolle der dem Manne untergebenen
Frau, allerdings aus extrem gegensétzlichen Motiven, mit unterschiedlichen
Waffen: Judith handelt mit der Waffe des Mannes, aus idealistischen
Griinden, Dalila beniitzt betont ihre weiblichen Reize zur Zerstorung des
Mannes. '

Dass die Gesellschaft die Grenziiberschreitung als etwas Abwegiges,
Monstroses, auch Komisches empfand, weist Mayer besonders eindringlich
an den literarischen Gestaltungen der Jeanne d’Arc und der Judith nach.
Die Ehrenrettung der noch von Voltaire bespéttelten Pucelle durch Schiller
(interessant ist dabei Mayers Hinweis, dass trotz dem Lob weiblicher
Tugenden in der Glocke die stirksten Frauengestalten Schillers politisch
agierende Figuren sind) wird schon durch Kleist und Hebbel zuriickgenom-
men, die durch ihre einmiitige Distanzierung der Frau von der politischen
Tat in eine iiberraschende Nachbarschaft geraten (Kleist: «Der Mann ist



132 SHAKESPEARES SCHWESTER

nicht bloss der Mann seiner Frau, er ist auch der Biirger seines Staates,
die Frau dagegen ist nichts als die Frau ihres Mannes» — Hebbel: «Der
Mann hat sich mit Welt und Leben zu plagen, das Weib mit dem Manne»).
Die Judith-Kapitel sind ausfiihrlicher, auch reicher als die der Dalila gewid-
meten, begreiflicherweise: lasst die Figur doch weniger Variationen zu als die
«Frau mit der Waffe in der Hand». Mayer konzentriert sich bei der Dalila-
Figur vor allem auf Wedekinds Lulu und die Ruth in Harald Pinters Heim-
kehr (wahrend er, mit Grund, Ibsens Hedda Gabler als Judith-Variation be-
greift) — er filhrt von da zur eigenartigen Verwandlung der Dalila in den
Hollywood-Vamp: «der gezahmte Vamp als Haustier, schon und fremd und
existentiell aussenseiterhaft, aber harmlos.» Verharmlosung: das diirfte iiber-
haupt ein wichtiges Element in der gegenwartigen Situation der Frau sein:
verbale Anerkennung der Emanzipation, aber in entscharfter Form, ohne
Ernstnehmen der Konsequenzen. Dies letzte zeigt auch Mayers Hinweis
auf eine soziologische Untersuchung von Pascal Laine: La femme est ses
images, die beweist, wie die Frau in der Rolle der Kiuferin wieder ganz
in die alten Formen der Weiblichkeit zuriickgedrangt wird.

Mayers Darstellung der Aussenseiter gehort zu den Werken, deren Wert
weniger in einer enzyklopadischen Vollstindigkeit liegt (eine solche miisste
Jja ein Monsterwerk ergeben) als in der Originalitat der Fragestellung und
der Fiille der Anregungen, sowohl was den prasentierten Stoff angeht als
auch in der Vielfalt der angewandten Methoden: eher essayistisch auf-
gebaut und geschrieben, verbindet es Literatur- und Sozialgeschichte und
beniitzt nicht nur literarische Werke, sondern auch soziologische Unter-
suchungen und Biographien.

Dabei ist die Zuspitzung auf modellhaft fassbare Extremformen des Ver-
haltens — die tétende und die durch Verfithrung zerstérende Frau - insofern
ergiebig, als gerade in der ersten Form der Rollenwechsel der Frau als
eine eigentliche Tabuverletzung erscheint (man erinnere sich an die héchst
aufschlussreiche Negativbilanz, die Max Rychner zog). Allerdings wird
durch die Reduktion auf zwei Gegensatztypen die Frage des weiblichen
Aussenseitertums doch sehr stark reduziert. Auf jeden Fall geniigen die
beiden Verhaltensmodelle der Judith und der Dalila keineswegs, wenn es
darum geht, die Darstellung der Frau in der neuesten deutschsprachigen
Literatur zu erfassen, so wenig wie umgekehrt das alte Rollenschema aus-
reicht. Eine grossere Aufficherung und Differenzierung, neue Fragestellun-
gen — und auch das Infragestellen der Fragestellungen — sind nétig. Das
wird im folgenden anhand der bereits erwahnten Neuerscheinungen eines
Jahres zu zeigen sein.



SHAKESPEARES SCHWESTER 733
Getarnte Auflehnung (Peter Hirtling: Eine Frau®)

Keine Zuspitzung, keinerlei Simplifizierung bei Peter Hdrtling. Sein Roman
Eine Frau, offensichtlich auf dokumentarisches Material aus einer Familien-
geschichte abgestiitzt, hatte es bei der Kritik nicht ganz leicht: ein soge-
nannt «einfaches» Buch eines sonst schwierigen Autors (Janek, Nimbsch
oder Der Stillstand, Das Familienfest), gehort es zu den Werken, die leicht
missverstanden, das heisst als allzu harmlos interpretiert werden. Hartling
macht es keiner der beiden Fronten, die nun einmal in Sachen Frauenfrage
bestehen, recht: Von feministischer Seite aus wird man, muss man bean-
standen, dass er Demiitigung und Unfreiheit der Frau in der biirgerlichen
Gesellschaft zu wenig attackiert, ihre Ausbruchsversuche zu zahm sein lasst;
umgekehrt diirften die Vertreter des ewig Weiblichen in seiner Heldin kaum
eine ideale Mutter portratiert finden. Die Ausbruchsversuche der in gross-
biirgerlicher Familie geborenen Katharina Perchtmann sind zundchst mehr
erotischer Natur oder folgenlose Streifziige; das Lager — falls es fiir sie ein
solches gibt — wechselt sie erst, als der Zweite Weltkrieg ihr die biirger-
lichen Grundlagen entzieht; sie ist keine Marie Curie und keine Rosa
Luxemburg, auch nicht im Kleinformat - wird jedoch auch nicht darge-
stellt als das zertretene Opfer gesellschaftlicher Manipulation. Aber umge-
kehrt: was fiir eine seltsame Mutter! Weder Pestalozzi noch Freud und
seine Anhanger wiren mit ihr zufrieden. «Wir haben wenig von ihr ge-
habt» schreibt ihre Lieblingstochter Annamaria in einem formell verwandt-
schaftlichen Brief, der die Ubersiedlung der Mutter in ein Altersheim regelt.
Und mit provozierender Schirfe redet sie selbst an ihrem 65. Geburtstag,
zum Schrecken ihrer biirgerlichen Kinder alle Formeln verwandtschaftlicher
Liebe und Harmonie zerschlagend : « Offenbar nehmen Kinder an, ihre Miit-
ter liebten sie, auch wenn sie fern sind und keinen Anlass zur Liebe geben.
So ist es nicht ... Wir haben uns zu diesem Fest getroffen, meinetwegen,
nicht weil wir uns lieben, sondern aus einem einzigen Grund: Weil meine
Erinnerung euch alle umschliesst.»

Ein Leben voller Halbheiten, mit Anpassung und Auflehnung und Zu-
riicknahme der Auflehnung, mit gescheiterten Ausbruchsversuchen und einer
stillen Hartndckigkeit, einer Eigenstindigkeit, die mit den Jahren immer
starker wird; eine Figur, die in keinem Augenblick einen verblasenen Ein-
druck macht, sondern beweist, dass Mangel an Radikalismus und sturer
Entschlossenheit nicht mit Lauheit identisch zu sein braucht. Peter Hartling
hat in diesem Buch einen Stil entwickelt, der raffinierter ist, als man auf
den ersten Blick annimmt, und der zu Unrecht als ein blosses Geschichten-
erzdhlen interpretiert wiirde: einen Stil, der ganz darauf ausgerichtet ist,
eine Figur zu schaffen, die den Anspruch macht, lebendig zu sein, sich aus



734 SHAKESPEARES SCHWESTER

dem Werk zu l6sen und in eine Reihe mit den lebenden Menschen zu
treten, keine Kunstﬁgur mcht emfach eine Bestandesaufnahme eines Be-
wusstseins. " ,. '

Mit der: Lebensgeschlchte der Kathanna Perchtmann 1st zugiexch eine
Familiengeschichte verbunden; ein Vergleich mit dem beriihmtesten. Fami-
lienroman der deutschen Literatur,. Thomas Manns Buddenbrooks, drangt
sich denn auch aus mehr als einem Grunde auf. Katharina Perchtmann
kann durchaus gesehen werden als jiingere Verwandte der Toni Budden-
brook, freilich ungleich profilierter und dezidierter in ihrer Absetzung von
der Familienordnung - sie wird vom Autor auch nicht ironisiert, sondern
mit sachlichem Respekt dargestellt. Auch die Mannsche Spannung: zwi-
schen Biirgertum und Kunst wiederholt sich; allerdings weit weniger akzen-
tuiert, bei Hartling: die-Wiillners (so der Madchenname Katharinas) sind
eine grossbiirgerliche Familie, von Anfahg an — vor allem auch durch die
Verbindung mit der Familie der Eichlaub - durchsetzt mit' Einsprengseln
des Abenteuerlichen, ein wenig Spielerischen, Unernsten, auch des Kiinst-
lerischen. Die Kunst als Gegensatz zum Biirgertum, aber, anders als bei
Mann, nicht als Ursache und Folge der Décadence — vielmehr, kompli-,
zierter, als eine Anlage, die freilich untiichtig macht .zum Leben,  aber
gleichzeitig hellhérig fiir die Wirklichkeit, aufmerksam fiir die Zeichen der
Zeit. Vertreter dieser besonderen Spannung zwischen Biirgertum und Kunst,
ein. Mann mit der Sensibilitdt des:Kiinstlers, der doch ein Biirger bleibt, ist
David Eichlaub, der Bruder von Katharinas Mutter (von ihm sagt die
alternde Katharina, si¢ habe ihn von allen-Menschen am liebsten gehabt):
der musikalisch Hochbegabte-verzichtet auf eine Kiinstlerlaufbahn,. weil
ihn eine Liebesenttduschung tief getroffen; er ergreift den erzbiirgerlichen
Beruf des Apothekers, ohne doch seine kiinstlerischen Neigungen aufzu-
geben: halb bewundert, halb beldchelt, bestreitet er die gediegene, Unter-
haltung biirgerlicher Soirées, eine Randfigur der Gesellschaft, auch er im
Halb-Halb, kein Extremer, kein. Seher, kein Genie, aber von allen der Hell-
sichtigste, sowohl was Menschen wie was gesellschaftliche und: politische
Verhiltnisse angeht und- weit charakterfester als die nach. aussen so viel
dezidierter wirkenden Partner Katharinas, die Linken wie die Rechten,
Mit Recht ist das gespenstische Kapitel Onkel Davids Traum von der Kritik
als ein meisterhafter Text gerilhmt worden: eine frithe Voraussicht. der
Judenverfolgungen und ‘Analyse dessen, was es heisst, ein Jude zu sein,
von'der Umwelt als Anderer betrachtet zu werden. Dass der Hellsichtige
scheitert, hat seinen Grund nicht in seiner kiinstlerischen Sen31b111tat .son-
dern in den politischen Ereignissen; die ihn zerstéren. ;

Wie ihr Patenonkel ist Katharina Perchtmann konsequent als eine Rand-
figur der Gesellschaft und der Geschichte gezeichnet, weniger begabt; zu-



SHAKESPEARES SCHWESTER 735

nachst auch weniger aufliipfisch und outsiderisch als er, aber vitaler, mit
mehr Lebensklugheit ausgestattet. An diesen beiden Figuren lasst sich eine
Variante des Aussenseitertums definieren (ich meine, eine wichtige), welche
in Hans Mayers Werk nicht vorkommt, nicht vorkommen kann: Mayer
redet von Aussenseitergruppen; die von Hartling beschriebenen Haupt-
figuren werden zu Aussenseitern, weil sie zu keiner Gruppe gehdren, immer
im-Dazwischen bleiben, iiberall Randfiguren. Hartling bezeichnet Katha-
rina einmal als «Fabrikantenfrau», spéiter als «Proletin»: aber er braucht
diese Begriffe nicht als Zusammenfassung ihres Wesens: sie ist beides nie
richtig, nie voll, nie ohne Reserven und Abstecher. Als Fabrikantenfrau
ist sie wie im Winterschlaf, scheinbar angepasst, aber immer mit Sympa-
thien fiir die andere Seite, mit Auflehnung auch gegen die traditionelle
Frauenrolle, die sie zu spielen hat, als Proletin freundet sie sich mit einer
Kommunistin an und bleibt doch in dauernder Auseinandersetzung mit
thr, sie sympathisiert mit ihrem Enkel und durch ihn mit der Studenten-
bewegung, ohne sich damit zu identifizieren. «Sie habe ihr ganzes Leben lang,
den Menschen gefiirchtet, der im verordneten Hass den andern aus dem
Auge verliert» ~ mit diesem Satz, von dem sie selber sagt, er habe mit
Politik nichts zu tun und der von Hartling doch politisch gemeint ist,
fasst sie ihre Haltung zusammen, die sie notwendig zum Aussenseitertum
bestimmt. Es ist ein Aussenseitertum, das (gerade wenn, wie dies in den
letzten Jahrzehnten geschah, auch der Geist der Auflehnung sich gruppen-
weise formiert) ein Ferment der Unruhe darstelit, der Frage, des Zweifels.
der Bewegung: ohne sichtbaré Veranderung der Welt, und doch in seiner
Wirkung schwer abzuschitzen, als Element der. Bewcgung, als unauﬂosbarer
Rest des Ind1v1ducllen mcht Zu missen. S

Reaktton und Revolutzon ( Karin Struck Dze Mutter® )

« er 1st dxesc Welt fremd », schrelbt Karm Struck in threm an we;thm swht»
barer Stelle (im «Spiegel») erschienenen Verriss von Hartlings Roman. Das
kann ebensosehr wie auf die Welt der Katharina Perchtmann auf das ganze
Klima des Buches bezogen werden: es lasst sich tatsichlich kaum ein gros-
serer Gegensatz denken als zwischen dem Werk Hartlings und dem Roman
Die Mutter von Karin Struck: zwischen Diskretion und einer radikalen,
fast exhibitionistisch anmutenden Offenheit, zwischen getarnter Auflehnung
und lautem Protest. (Allerdings -gleichen sich die beiden Werke insofern,
als sie sich beide ideologisch nicht fixieren lassen — aber das ist vermutlich
in den letzten Jahren geradezu ein Merkmal aller ernstzunehmenden Late-
ratur geworden.) - :

Karin Strucks Roman ist der. Form nach trotz der Emtellung in thema-



736 SHAKESPEARES SCHWESTER

tisch bestimmte Kapitel die Aufzeichnung eines Bewusstseinsstroms mit
kithnen, iiberraschenden assoziativen Wendungen — allerdings eines durch
eine vorgesetzte Fragestellung gelenkten, durch programmatische Recher-
chen bereicherten, stark mit Reflexion durchsetzten Bewusstseinsstroms. Der
Titel bezeichnet Thema und Hauptfigur zugleich: die Frage nach der Mut-
ter, nach dem Wesen und dem Einfluss der eigenen Mutter, nach der Auf-
gabe auch, welche Nora Hanfland, die ganz autobiographisch konzipierte
Hauptfigur, als Mutter kleiner Kinder spielt, iiberhaupt nach Wesen und
Aufgabe der Mutter, ist der Kristallisationspunkt des Ganzen.

Das vollig Uberraschende, nicht Programmierte dieses Buches, die ausser-
gewOhnliche Wirkung, die es auf den Leser ausiibt, werden erst ganz ver-
standlich, wenn man bedenkt, dass es ausgerechnet in einer Zeit (und in eine
Zeit hinein!) geschrieben wurde, in welcher, nach langerer Stagnation, sich
wieder extreme feministische Richtungen bemerkbar machen. So ungewdhn-
lich, ja unzuldssig es scheinen mag, ein fiktionales Werk wie dasjenige
von Karin Struck mit einem Sachbuch in Beziehung zu setzen, so erweist
es sich doch als dusserst ergiebig, Haltung und Postulate, die sich aus dem
Buch von Karin Struck ergeben, mit einem der fithrenden Werke -des
Feminismus zu vergleichen, etwa mit dem pamphletartigen Buch The Dia-
lectic of Sex von Shulamith Firestone (in deutscher Ubersetzung unter dem
Titel Frauenbefreiung und sexuelle Revolution erschienen?). Die beiden Auto-
rinnen der ungleichen Werke sind ungefahr gleich alt (die Amerikanerin
wurde 1945, die Deutsche 1947 geboren), sie sind sich dhnlich in der kom-
promisslosen Leidenschaftlichkeit, auch in der Kiihnheit der Forderungen;
gemeinsam ist ihnen der Protest gegen die Vorherrschaft des Ménnlichen
in der Gesellschaft. In der Art dieses Protestes freilich ist der Gegensatz
so gross wie nur moglich. Shulamith Firestone sucht im Sinne des extremen
Feminismus eine moglichst weitreichende Befreiung der Frau von jenen
Pflichten, die mit der Fortpflanzung verbunden sind, damit auch die Auf-
hebung der in Verbindung damit erworbenen Eigenschaften: im (wiinsch-
baren) Endzustand und Extremfall sogar die kiinstliche Fortpflanzung, da-
neben die freie schopferische Entfaltung von Mannern und Frauen in einer
‘Welt, in welcher die nicht schépferischen Pflichten durch kybernetisch. ge-
steuerte Maschinen erledigt werden.

Daneben nun bei Karin Struck — und das macht ihr Werk zu ‘¢inem
Unikum in der Zeit — eine Darstellung des Miitterlichen, die oft einer
Glorifizierung gleichkommt, daneben eine (oft unertrdgliche!) Mystifi-
zierung des Gebéraktes — umgekehrt spontane Abneigung gegen alle refor-
merischen Vorschlage, welche der Frau Familienpflichten abnehmen wol-
len: gegen Tagesheime, Tagesmiitter, Schwangerschaftsunterbrechung, Fer-
tignahrung fiir Sduglinge usw.



SHAKESPEARES SCHWESTER 737

Natiirlich ist das Buch nicht einfach reaktiondr — oder nur, wenn
man das Wort mit ironischen Fragezeichen versieht. Und doch besteht
kein Zweifel, dass hier ein « Weg zuriick» eingeschlagen wird, zuriick zum
Irrationalen, Kreatiirlichen, Naturhaften, weg von einer Welt der Ordnung,
Organisation und Sachlichkeit. Es scheint fast unvermeidlich, dass Karin
‘Struck von der falschen Seite in Anspruch genommen wird, von den uner-
midlichen Verteidigern des Status quo in der Beziehung zwischen den Ge-
schlechtern — oder umgekehrt (wie es bereits geschehen ist) als Vertreterin
des ewig Vorgestrigen Kkritisiert wird. Aber was aussieht wie ein Weg zu-
riick, ist gemeint als ein radikaler Versuch der Umkrempelung aller Werte
und Ordnungen: Reaktion wird zur Revolution. Die Ablehnung der Ver-
sachlichung der Mutterrolle verbindet sich mit der leidenschaftlichen Forde-
rung, diese Aufgabe auch gesellschaftlich anerkannt und entléhnt zu sehen.
In dieser Forderung ist Karin Struck sogar — zwar auf oft archaische
Weise - feministischer als die Feministinnen. Sie variiert Brecht und fiihrt
damit den gesellschaftskritischen, revolutionaren Gedanken aus dem ménn-
lichen Bereich hinaus: «Wer baute das siebentorige Tor zu Theben? Aber
wer fiihrte Einstein den Haushalt, wer gebar Schiller Kinder, wer ist Nixons
Dienstmagd, wer schirmte Thomas Mann ab, damit er schreiben konnte,
wer bediente die Maurer ? Wer wire Einstein, wenn er vier Kinder geboren
und ohne Putzfrauen, Ammen, Kindermiddchen, K&6chinnen gelebt und ge-
arbeitet hatte?» Die Umkehrung aller gingigen Stereotype gipfelt wohl
darin, dass Karin Struck ihre Nora Hanfland sagen lasst, sie sei «auf der
Suche .nach einem: wirklichen Mann, einem menschlichen, miitterlichen,
zartlichen»! : y

Es ist leicht, das Buch zu kritisieren, ja zu zerreissen: wegen seiner
Irrationalismen, der Untauglichkeit der Vorschlage, der exzessiven Be-
schreibungen der kinderreichen Familien und des Gebérsaals. Aber man
liest das Buch atemlos, immer einer Revision oder Erinnerung eigener
Erfahtung ausgesetzt — und das Buch hilt auch einem zweiten, kiihleren
Blick stand! Ein Buch voller Widerspriiche — aber das diirfte gerade der
Grund fiir die ungeheure Faszination sein: dass die Widerspriiche, die eine
junge, begabte Frau im Muttersein erfahrt, schonungslos (und ungeldst)
ausgesprochen werden: neben der Glorifizierung der Mutterschaft steht
eine heftige Ablehnung der Mutterpflichten, radikal wie wohl noch nie
zuvor wird der Konflikt zwischen Mutterschaft und der eigenen schopferi-
schen:Arbeit formuliert.

Geradezu bedngstigend, wie riickhaltlos, mit fast exhibitionistischer
Ehrlichkeit die eigenen Schwichen in der so wichtig genommenen, als
so wichtig erkannten Mutterrolle aufgezeichnet sind, die Ambivalenz in
der Bezichung zu den Kindern, die Ermiidung, das Gefiihl, beim Kinder-



738 SHAKESPEARES SCHWESTER

hiiten nichts geleistet zu haben, die Ablehnung der erstgeborenen Tochter,
die Unfahigkeit, mit den Kindern zu spielen. Da schreibt eine Gefahrdete,
Ausgesetzte, eine, die Geborgenheit geben will und sie doch immer noch
vor allem selber sucht, die mit der eigenen Kindheit nicht fertig geworden
ist und doch schon die eigenen Kinder beschiitzen muss. Das Buch ist,
unter anderem, ein beeindruckendes und deprimierendes Dokument, wie
sich erzieherische Fehlhaltungen in der Generationenkette fortpflanzen:
die Grossmutter wiinschte sich einen Hoferben, statt dessen wurde Noras
Mutter geboren und entsprechend abgelehnt — diese wiinschte sich einen
Sohn statt Nora. Das Gefiihl, nicht akzeptiert worden zu sein, eine (kaum
beschreibbare) Erfahrung des Liebesmangels verfolgt Nora: es ist wohl der
entscheidende Antrieb dieses Buches — aber ihrerseits lehnt sie ihre Erst-
geborene ab, bevorzugt den Sohn.

Die starksten Passagen des Buches scheinen mir nicht jene zu sein, die das
Wunschbild der «grossen erotischen Mutter» evozieren — eher deren dunkler
und sehr realer Kontrapunkt: vor allem im Kapitel Beziehungslosigkeit, das
eine Darstellung menschlicher Kontaktlosigkeit enthilt, wie man sie riick-
haltloser, richtiger kaum je gelesen hat. Und zwar geht es dabei nicht nur
um eine weitere Variation eines Motivs, wie es in der Handke-Gefolg-
schaft nun mehrfach aufgetaucht ist (das Thema ist ja in den letzten Jahren
fast modisch geworden): Karin Struck registriert nicht nur das Fehlen der
«wahren Empfindung» und auch nicht das Leiden daran - sondern sie
sieht die Folgen dieser Haltung (die sie andern will, nicht @ndern kann) fiir
andere Menschen, vor allem fiir die Kinder. Thre oft fast bombastische
Darstellung des Miitterlichen ist ein Gegengewicht gegen die Erfahrung, in
Beziehungslosigkeit eingeschlossen zu sein.

Bedenken, Einwande, Kritik sind natiirlich bei einem solchen Buch mdg-
lich - ja sogar notig (denn es will ja ernst genommen, auch von der Sache
her ernst genommen werden): Das Miitterliche wird doch allzusehr mit dem

. Gebarakt gleichgesetzt, aufs Kreatiirliche reduziert — zu einer Unio Mystica
vorgeburtlichen Ursprungs erhoben. Das hat seinen Grund teilweise darin,
dass Karin Struck, die ja nur aus eigener Erfahrung schreibt, nur von dem
schreiben will, was sie wirklich trifft, Mutter sehr kleiner Kinder ist. Dass
auch diesen gegeniiber der Riickzug aufs Kreatiirliche nicht geniigt, zeigen
die haufigen Selbstanklagen Nora Hanflands, vor allem wegen ihrer Un-
fahigkeit zu spielen. (Spiel wire ja nur als Akt der Freiheit méglich.) Was
dem von Karin Struck entworfenen Wunschbild der Mutter fehlt (aber ihm
nicht fehlen diirfte), ist die Fahigkeit, andere Menschen in ihrer Eigenart
und Selbstdndigkeit zu sehen und zu tolerieren. Wahrscheinlich ist die
Autorin dazu zu ichbezogen, in ihrer Haltung zu absolut: es gibt fiir sie nur
Beziehungslosigkeit oder vollige Gebundenheit, Isolation oder Einheit.



SHAKESPEARES SCHWESTER 739

Das heisst nicht, dass keine Versuche unternommen werden, aus dem
Kreis der eigenen Erfahrung auszubrechen: programmatisch werden Be-
suche bei kinderreichen Familien einbezogen, iiber ein Praktikum im' Ge-
bérsaal (In der Fabrik) wird berichtet, andere Menschen werden iiber ihre
 Erfahrungen befragt. Aber diese scheinbar objektiven Berichte (vielleicht ein
Tribut an die dominante Stellung des Sachbuchs?) wirken nicht als unab-
hangige Darstellung; sie korrigieren die personlichen Erfahrungen der Haupt-
figur keineswegs, verstirken und variieren sie nur. Mit einer Aus-
nahme: die Mutter der Nora Hanfland gewinnt wirkliches Profil; sie wird zu
einer Figur, die nicht nur durch die Augen der Tochter gesehen ist. Und
das-ist freilich nicht selbstverstindlich: dass es ihr gelingt, die Person, mit
der sie sich am leidenschaftlichsten ausemandersetzt von innen heraus als
selbstindige Figur darzustellen. '

“Uberhaupt: wenn auf die Subjektivitit des Buches -hmgewmsenwxrd, SO
nicht, um seinen Wert anzuzweifeln, das Ganze auf ein Dokument von nur
psychologischem Interesse zu reduzieren. Gerade ihre Subjektivitit ermdg-
licht es'Karin Struck, Widerspriiche darzustellen, die sonst durch schein-
bare Auflésung, eine «voreilige Verséhnung», zugedeckt werden. Ubrigens
sind die Werke des heutlgen Feminismus, wie iiberhaupt sehr viele soge-
nannte’ Sachbiicher, nicht objektiver als dies zugegebenerweise subjektive
Buch: die Utopie einer kybernetisch bedienten Gesellschaft, die zum "Bei-
spiel 'Shulamith Firestone entwitft, ist keineswegs realer als das poetische
Bild, das-Karin Struck am Schluss des Buches zeichnet: wie sxc und 1hr
Partner ihré Kinder wandernd durch den Taunus tragen.

Verwandlungen ( Chrtsta Walf Selbstversuch 8)

Von der archalschen Utop:e Karin Strucks nach Thema und Atmesphére
weit entfernt (und doch nicht ohne Berithrungspunkte) ist Christa Wolfs
Erzahlung Selbstversuch, der wohl originellste Text im Erzahlband Unter den
Linden. Ein¢ utopische Satire, ange51edelt im Jahr 1992, in einer Welt, die —
fast ohne ideologische Farbung — ein Spiegelbild eines heutigen hochindu-
strialisierten, hochtechnisierten Staates ist, allerdings mit h6her entwickelter
Wissenschaft. Eine ideale Versuchsperson («Alleinstehend. Ohne Kind.
Nicht im idealen, aber in noch brauchbarem Alter: dreiunddreissigeinhalb.
Gesund: Intelligent. Doktor der Physiopsychologie und Leiterin der Arbeits-
gruppe: GU [Geschlechtsumwandlung]») wird durch ein bereits im Tierver-
such vorerprobtes Priparat auf beschrinkte Zeit in einen Mann verwan-
delt; sie bricht das Experiment entgegen ihrer sonstigen Zuverlassigkeit und
Neugiei‘if’i?e*rffﬁht ab.-In privaten, nur fiir ihren Chef bestimmten Auf-



740 SHAKESPEARES SCHWESTER

zeichnungen berichtet sie, was in ihr vorging und was sie zum Aufgeben
des Projekts bestimmte.

Das Spiel mit der Mdglichkeit, von einem Geschlecht zum andern zu
wechseln, liegt gegenwairtig (in einer Zeit der hochentwickelten Medizin,
der ausseren Angleichung der Geschlechter) gewissermassen in der Luft; das
Thema hat aber auch eine lange literarische Tradition. Die berithmtesten
Beispiele finden sich wohl bei Shakespeare. Der Geschlechtswechsel, aller-
dings nur ausserlicher Art, als perfekt gegliickte Verkleidung, taucht bei ihm
als ein Lustspielmotiv von besonderem Reiz auf. Dabei ist die Richtung der
Verwandlung immer die gleiche: eine junge Frau gibt sich als Mann aus.
Mit einer (bezeichnenden) Ausnahme: in den Lustigen Weibern von Windsor
versteckt sich Falstaff in den Kleidern einer alten Frau, um der Rache des
Ehemannes zu entgehen: er erhilt aber trotzdem Schldge und wird vollends
zum GespoOtt der Frauen; die Szene wird zur Farce, und das diirfte —
nicht nur bei Shakespeare — bezeichnend sein fiir alle literarisch gestalteten
Versuche des Mannes, sich als Frau auszugeben. Ganz anders bei der als Mann
getarnten Frau: sie verliert bei Shakespeare keineswegs an Wert und Wiirde
— eher gewinnt sie zusitzlichen Charme, erotische Anziehungskraft und die
Maéglichkeit ironischer Uberlegenheit. Ihr Zauber wirkt sich sofort auf beide
Geschlechter aus. Sowohl Rosalinde in Wie es euch gefidllt als auch Viola in
Was ihr wollt gewinnen die Liebe von Frauen, die sich sonst den Min-
nern gegeniiber als kiihl gezeigt hatten. Offensichtlich gibt das Motiv der
Verwandlung Shakespeare die Moglichkeit, verschiedenste Schattierungen
der gleichgeschlechtlichen und der heterogeschlechtlichen Liebe darzustellen.
Die beiden Lustspielfiguren haben iibrigens auch allen Grund, sich zu ver-
kleiden: beide geben sie sich als Manner aus, weil sie ohne méinnlichen
Schutz und aus der familidren Umgebung gerissen, sich in der Méannerrolle
sicherer fithlen: diese gibt ihnen aber auch, und das ist in unserem Zusam-
menhang besonders wichtig, eine andere Position, ein anderes Ansehen in
der Welt. Dies letzte gilt vor allem fiir die Verkleidung der Porzia im
Kaufmann von Venedig. Nicht um sich selbst zu retten, braucht sie Manner-
kleider, sondern um den Freund ihres Verlobten, den schwerbliitigen An-
tonio, vor der drohenden Erfiillung des Vertrages mit dem Juden Shylock zu
schiitzen, tritt sie als fremder Richter auf und fillt, von allen unangezweifelt,
ihr salomonisches, zumindest schlaues Urteil. Ihr fillt die List ein, die den
Gefiahrdeten rettet — und die keinem der Ménner eingefallen ist; aber nur
die aussere Verwandlung in einen Mann gibt ihr (einer durch Geburt und
Reichtum hoch privilegierten Frau) die Moglichkeit, angeborene Intelligenz
wirksam werden zu lassen. Es ist, als ob Shakespeare (dessen Frauen-
figuren iiberhaupt in so auffallendem Gegensatz zur geschichtlichen Realitét
der nicht nur in der Offentlichkeit, sondern auch in der Familie unterdriick-



SHAKESPEARES SCHWESTER 741

ten Frau stehen) geahnt hétte, dass die historische Situation der Frau keine
Chance gab, sich zu entfalten, nach aussen darzustellen: er gab sie ihr im
Spiel. : .

Fast vier Jahrhunderte und einiges an emanzipatorischen Bestrebungen
und Erfolgen liegen zwischen Shakespeares Lustspielen und Christa Wolfs
Erzidhlung; die Situation hat sich griindlich verandert — aber gleich geblieben
ist die Richtung, in welcher eine Vertauschung des Geschlechts angestrebt
wird und wiinschbar scheint. Es ist selbstverstindlich — die namenlose Ver-
suchsperson erwdhnt es sarkastisch —, dass zuerst ein Priaparat entwickelt
wird, das Frauen in Méanner verwandeln kann; denn es hitte sich wohl
kaum ein Mann gefunden, der zum umgekehrten Experiment bereit ge-
wesen wire. Auch die Versuchsperson kommt iibrigens zunéchst in den
Genuss erotischer Uberlegenheit und eines positiven gesellschaftlichen Vor-
urteils. Aber wiahrend Shakespeares Heldinnen die Eskapade ihrer Ver-
kleidung erfolgreich beenden und am Schluss ohne Zweifel und Fragen in ihre
alte Rolle zuriickkehren und darin Liebeserfiillung finden, bricht die Ver-
suchsperson ihr Experiment vorzeitig ab — jedoch nicht, um in eine unbe-
zweifelte Welt, und nicht, um in eine selbstverstindliche Liebeserfiillung zu-
riickzukehren.

Was Christa Wolfs Heldin in der Zeit ihrer Verwandlung erfahrt, ist nicht
- wie man meinen konnte — die Hinfalligkeit des Unterschieds zwischen den
Geschlechtern, nicht eine Gemeinsamkeit des Menschlichen, das Mann und
Frau verbindet, sondern der extreme, unertragliche Gegensatz. « Mann und
Frau leben auf verschiedenen Planeten» — mit diesem Satz bezeichnet sie
ihre Erfahrung und zwei grundverschiedene Arten, in der Welt zu sein. Mit
immer neuen Differenzierungen umschreibt Christa Wolf, was sie ihre Ver-
suchsperson als mdnnlichen Lebensbezug erfahren lasst: «wie im Kino» lebe
der Mann, das heisst als unbeteiligter Zuschauer, im «Immer-auf-alles-ge-
fasst-Sein» halte er sich die Welt vom Leibe, unfihig, «ohne Selbstbetrug
Auge in Auge mit der Realitdt zu leben». Die Erkenntnis einer uniiber-
windbaren Distanz zum Leben, die dem minnlichen Verhalten zugrunde
liegt (sie nennt sie eine «Teilerblindung», ein « Gebrechen», einen « Defekt»)
treibt die Versuchsperson zuriick, ehe sie selbst auch innerlich zum Manne
wird. S

«Wir ich ein Mann doch zum mindesten nur, so wiirde der Himmel mir
raten» steht in einem der beriihmtesten Gedichte der Annette von Droste-
Hiilshoff (Am Turme), die mit Grund ihr Geschlecht fiir die ihrem Leben
gefangnishaft eng gesetzten Grenzen verantwortlich machte. Und auf den ste-
reotyp nachweisbaren Wunsch des Madchens, ein Mann zu sein, hat Sigmund
Freud bekanntlich in ganz sexualpsychologischer Argumentation seine
Thesen iiber das Wesen der Frau entwickelt.



742 SHAKESPEARES SCHWESTER

In solchen Zusammenhingen ist die Erzdhlung von Christa Wolf zu
sehen. Keineswegs nur eine Gedankenspielerei, hat sie einen besonderen
Wert am Ende einer langen Entwicklung. Der Wechsel des Geschlechts ist
moglich geworden (satirische Zuspitzung einer Situation, in welcher die Frau
ihr Verhalten mehr und mehr demjenigen des Mannes angleichen ka,nn) -
aber die Moglichkeit wird entschieden zuriickgewiesen. Eine Grenziiber-
schreitung grossen Stils wird unternommen und ruckganglg gemacht:
Judith legt die Waffe nieder — ‘allerdings nicht, um sich ins traditionelle
weibliche Rollenverhalten zuriickzuziehen und es weiterhin dem Manne zu
uberlassen, «sich die Weltkugel . auf die Schultern- zu laden» (Christa
Wolf), sondern um die méannliche Interpretation der Welt, d1e mannlxche
Art, in der Welt zu sein, in Frage zu stellen. oo *mdy

Und das ist, wie sich aus der Geschichte der Frauenbewegung wie
auch aus der Literatur zeigen l4sst, keineswegs selbstverstindlich. Dass die
Frauen - in ihrer Mehrheit - zu iibertriebener Anpassung an eine ménnlich
orientierte Welt neigen, lasst sich bis in die allerjiingste Zeit reichlich be-
legen: sie haben die ihnen zugewiesene Rolle iiber alle reale Notwendigkeit
hinaus akzeptiert, und wenn sie sich von ihr 16sen, iibernehmen sie allzu oft
die bestehenden ménnlichen Verhaltensmuster und Wertsetzungen, ohne bei-
des in Frage zu stellen. Die letztgenannte Weise des Verhaltens gewinnt
literarische Gestalt in der von Hans Mayer mit Grund -als exemplarisch
bezeichneten Figur der Judith. Brauchbarkeit und Unzuldnglichkeit dieses
literarischen Modells, beides wird im Umgang mit den neuesten Texten
deutlich: im Modell der Judith werden die der Frau gesetzten Grenzen
iiberschritten, ohne dass doch dabei die geltenden Wertsetzungen in Frage
gestellt wiirden, wie dies nun, beherrscht bei Christa Wolf, chaotisch-emo-
tional bei Karin Struck, geschieht. In beiden Biichern (auch die Flgur der
Katharina Perchtmann, Schopfung eines Mannes, gehort in diese Relhe)
ist die Haltung rebellisch; aber die Rebellion richtet sich nicht nur gegen
den Status quo, sondern auch gegen Programme, die schon im Entstehen
erstarren, gegen das alte wie ein diktiertes neues Rollenschema der Frau.

Verlag, Darmstadt und Neuwied 1974. -
6 Karin Struck, Die Mutter, Roman, Suhr-

.1Kate Millett, Sexus und Herrschaft,
deutsche Ausgabe im Kurt-Desch-Verlag,

Miinchen 1971. - 2Virginia Woolf, A Room
of One’s Own, The Hogarth Press, London
1929.-3 Barbara Frischmuth, Haschen nach
Wind, Erzihlungen, Residenz-Verlag, Salz-
burg 1974. — 4Hans Mayer, Aussenseiter,
Suhrkamp-Verlag, Frankfurt 1975. - SPeter
Hirtling, Eine Frau, Roman, Luchterhand-

kamp-Verlag, Frankfurt 1975. — 7Shula-
mith Firestone, Frauenbefreiung und . se-
xuelle Revolution, . Fischer-Taschenbuch-
Verlag, 1975. — 8Christa Wolf, Unter den
Linden, Erziihlungen, ,Luchtcrhand-Vet!ag,
Darmstadt und Neuwied 1974, '



	Shakespeares Schwester : ein literaturkritischer Epilog zum Jahr der Frau

