
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 9

Artikel: Shakespeares Schwester : ein literaturkritischer Epilog zum Jahr der
Frau

Autor: Pulver, Elsbeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elsbeth Pulver

Shakespeares Schwester

Ein literaturkritischer Epilog zum Jahr der Frau

Ein belastetes Thema

Es wird niemandem recht wohl bei diesem «Jahr der Frau», und wer sich
zum Thema äussert, sei es auch auf Umwegen und indirekt, der fängt meist
mit Entschuldigungen und verlegenen Distanzierungen an, mit vielen Obwohl
und Trotzdem und Indessen.

Das Unbehagen ist nicht unbegründet. Nicht dass die Stellung der Frau
in der Gesellschaft ihre Problematik verloren hätte. Aber es ist nicht
ungefährlich, etwas so förmlich zum Gegenstand öffentlicher Besinnung zu
erklären: Man habe eine Sache zu Tode geredet, sagt man, und das heisst
sicher nicht, man habe sie zu Ende gedacht.

Nicht erst seit die Frauenfrage als gesellschaftliches Problem bewusst
gemacht wurde, ist die Situation der Frau, ihr Wesen, ihre Eigenart,
beredet worden. Von der besorgten Theologenfrage, ob die Frau wohl eine
Seele habe, über Pestalozzis Lob der Mutter bis zu den jüngsten Thesen
und Modellen feministischer Autorinnen ist die Frau, ihre Stellung zum
Mann (und mehr noch seine Stellung zu ihr), die ihr zukommenden
Aufgaben und die Grenzen ihres Wirkens, Gegenstand der Analyse und
sachlichen Darstellung - und mehr noch der Spekulation und Demagogie
gewesen. Und seit die Frau sich selber zu verstehen und zu definieren
versucht (statt sich ihr Wesen einfach vom Mann erklären zu lassen), sind Bücher
zu dieser Frage (von Iris von Roten bis zu Esther Vilar) auch immer wieder
ein Skandalon geworden. Dass sich dies über Jahre hinweg ereignen konnte,
beweist es schon: der Lärm, den die Bücher erzeugten, verhält sich umgekehrt

proportional zu ihrer Wirkung; je kühner die entworfenen Modelle,
je schärfer die Kritik, desto lauter der Widerspruch. An der Sache selbst
ändert sich, trotz aller verbalen Aufregung, nur wenig und dies Wenige langsam.

Was Wunder, dass viele sich scheuen, zu diesem Lärm noch mehr
beizutragen. Einfacher, man leugnet die ganze Problematik weg, indem man sie

für gelöst erklärt. Wer sich heute besonders emanzipiert fühlt oder geben
will, der behauptet kühn, die Frauenfrage existiere gar nicht - wenigstens
nicht für die eigene Person



SHAKESPEARES SCHWESTER 725

Betrachtet man aUerdings die Neuerscheinungen des letzten Jahres, so
scheint es doch literarisch etwas auf sich zu haben mit diesem Jahr der Frau:
Eine Frau nennt Peter Härtung seinen neuen Roman; und Karin Struck,
Erfolgsautorin von Klassenliebe, gibt ihrem neuenWerk einen Titel, von demman
glauben könnte, er sei durch Trivialliteratur so gut wie Pädagogik endgültig
abgebraucht: Die Mutter. Christa Wolf stellt sich in der brillanten Erzählung

Selbstversuch (erschienen im Band Unter den Linden) ein geradezu
feministisches Thema. Und ausgerechnet in diesem Jahr erscheint Hans
Mayers grosses Werk Aussenseiter, in dem ein Teil dem Aussenseitertum der
Frau gilt, die Frauenfrage also literaturkritisch behandelt wird in einem

Umfang und mit einer Intensität, wie dies vorher selten geschehen ist.
Zwar wird die öffentliche Diskussion der Frauenfrage ausschliesslich

durch Sachbücher hervorgerufen und geführt; eigentlich literarische Werke
bleiben in ihrer Wirkung fast ganz auf die Feuilletonseite beschränkt (das

gilt auch für Bestseller-Erfolge wie denjenigen Karin Strucks). Das ist - aus
dem Geist der Zeit - leicht zu begründen : Sachbücher bieten - wenigstens
scheinbar - rational begründete, rund formulierte Thesen, belegen diese mit
Fakten und Zahlen, auch wenn in ihnen das fiktionale Element oft grösser
ist als in noch so phantastischen fiktionalen Werken. (Falls sich spätere
Zeiten mit der unseren beschäftigen, dürften ihnen das Irrationale unseres
Rationalismus auffallen.) Die Beschränkung aufs Sachbuch ist aber für die
Sache selber nicht immer ein Vorteil: gerade die Frauenfrage droht zuzeiten
in scharfen Formulierungen und utopischen Thesen zu ersticken. In einer
solchen Situation kann es von Nutzen sein, auch literarische Werke
heranzuziehen. Ihre Funktion wäre gerade, dass sie Formeln sprengen, Fragen neu
stellen, Erstarrtes (auch Utopien können erstarren, wenn sie zu klar
geplant, zu scharf umrissen werden) auflösen. Es dürfte kein Zufall sein, dass

unter den grundsätzlichen Werken zur Frauenfrage die wohl tiefsten und
originellsten von schöpferisch begabten Frauen stammen. Simone de Beauvoir
(Le deuxième sexe) und Virginia Woolf {A Room of One's Own - ein

essayistisches Werk, das ganz zu Unrecht ausserhalb des angelsächsischen
Bereichs kaum bekannt geworden ist) sind Schriftstellerinnen; Kate Millett
(Sexual Politics - das wohl grundlegende Werk des amerikanischen
Feminismus) ist Bildhauerin. Auch wenn diese Frauen in einer Umgebung lebten,
die sowohl der Emanzipation als auch der schöpferischen Arbeit günstig
gesinnt war, haben sie doch empfindlicher als andere nicht nur die wirklichen
Barrieren registriert, die sich der geistigen Entwicklung der Frau entgegenstellten,

sondern auch die Vorurteile wahrgenommen, die nur
unausgesprochen in der Luft liegen - und ihre eigene Erfahrung machte sie hellhörig
für die Probleme jener Frauen, die vom Geschick weniger begünstigt waren
als sie.



726 SHAKESPEARES SCHWESTER

Dabei beweist gerade das Buch von Kate Millett1, dass eine dezidiert
feministische Literaturkritik erstaunliche Ergebnisse erzielen kann, und zwar
nicht nur für die Frauenfrage, sondern auch für die Erkenntnis der Literatur
selbst. Es lohnt sich, das berühmte und umkämpfte Buch einmal nicht nach
seinen Thesen, sondern in seinen literaturkritischen Aspekten zu
betrachten. Die Stärke fast aller Bücher des neuen Feminismus liegt ja weniger
in den utopischen Kapiteln (in denen die Zukunftsvision, das «Land, in dem
keiner war» [Ernst Bloch] allzu nahe gerückt, als planbar und machbar
dargestellt wird) als in der kritischen Analyse der vergangenen und gegenwärtigen

Situation der Frau. Das gilt auch für Kate Millett. Zu den meisterhaften

Passagen ihres Buches gehören die (umfangreichen) literaturkritischen
Kapitel, mit denen das Buch beginnt und wiederum endet. Diese Kapitel gelten

Schriftstellern, die wie D. H. Lawrence, Henry Miller, Norman Mailer
generell als Vertreter sexueller Freiheit, Zerstörer puritanischer Verlogenheit
erscheinen und zum Teil auch als solche von der Zensur verfolgt wurden.
Kate Millett weist nach - und führt den Beweis mit Zitaten, die für sich
selber sprechen -, dass die in den genannten Werken verkündete Freiheit nur
eine Sache des Mannes ist und erkauft wird mit einem immer wiederholten
Sieg über die Frau, ihrer restlosen Degradierung zum Objekt. Was von der
bisherigen Literaturkritik oft als Mythisierung des Erotischen gelobt
wurde, reduziert in Wirklichkeit die Beziehung zwischen Mann und Frau auf
den Geschlechtsakt; die gepriesene Freiheit des einen Geschlechts (eigentlich
eher dessen immer erneuter Triumph) wird bezahlt durch die Erniedrigung
des andern. Kate Milletts Analysen enthüllen eine literarische Legende; sie

zeigen, wie schlecht, das heisst wie einseitig männlich gelesen wird, gerade
wenn die Beziehung zwischen Mann und Frau im Spiel ist. Die alte Ansicht
der Romantiker, der bedeutende Geist sei androgyn, müsste wohl als
Forderung auch an den Leser und Kritiker gestellt werden.

Shakespeares Schwester (Virginia Woolf: A Room of One's Own2)

Um schreiben zu können, brauche die Frau «Geld und ein eigenes
Zimmer», sagt Virginia Woolf in ihrem bereits erwähnten essayistischen Werk
A Room of One's Own, und sie findet mit dieser scheinbar nur banalen,
materiellen Forderung eine höchst brauchbare Chiffre für die Voraussetzungen

einer eigenen, nicht familiengebundenen Entwicklung der Frau:
wirtschaftliche Unabhängigkeit einerseits, andrerseits die Möglichkeit,
Distanz zur Umwelt, vor allem Zur familiären Umwelt, zu gewinnen. Dabei
wäre es falsch, allzu harmlos, die beiden Forderungen gleich ins Symbolische

zu erhöhen; sie haben auch ihre sehr reale Bedeutung. «Frauen
waren ärmer als Sklaven», schreibt Virginia Woolf- und diese Armut beruht



SHAKESPEARES SCHWESTER 727

ja nicht nur auf dem Mangel an Vermögen (auch in wohlhabenden FamiUen
konnten die Frauen ärmer als Sklaven sein), sondern vor allem auf dem
Fehlen von Gelegenheiten, sich selbständig und auf eine nicht entwürdigende

Weise Geld zu verdienen. Auch der gebildeten Frau konnte es kaum
geUngen, sich wirküch selbständig zu machen, denn die ihr zugängliche
Arbeit fand meist in einem Rahmen statt, der die famiüäre Gebundenheit,
der sie sich doch entziehen wollte, in anderer Umgebung wiederholte: so

wenn sie als Gouvernante, Vorleserin, Gesellschafterin in fremde Häuser
ging. Und was das «eigene Zimmer» angeht, so ist bekannt, dass Jane
Austen ihre berühmten Romane am Familientisch schrieb - immer bereit,
ihr Manuskript vor Gästen zu verstecken.

Dass die Familie - jener Ausschnitt der gesellschaftlichen Umwelt,
der die Frau in jeder Phase ihres Lebens bestimmte - der schriftsteUeri-
schen Arbeit kaum Verständnis entgegenbrachte, das lehren die Biographien
auch jener Frauen, die durch Geburt und Vermögen besonders privilegiert
waren. Um ein Beispiel aus dem Gebiet der deutschen Literatur zu geben :

Annette, Freifrau von Droste-Hülshoff, hat sich in Briefen bitter darüber
beklagt (und sich doch nicht aufgelehnt), dass sie über Monate nicht zum
Schreiben kam - weil sie ihre Mutter auf ausgedehnten Familienbesuchen
zu begleiten hatte. Den Druck eines ihrer Gedichtbände machte sie von der
Zustimmung ihrer Mutter abhängig, und sie Uess sich durch ihre
Verwandtschaft von der Freundschaft mit Levin Schücking abbringen, als dieser
kritische Äusserungen über den Adel wagte. Bei einer so dominanten
Verwandtschaft blieb der Sensiblen wohl nichts anderes als die Flucht in
andauernde Migränen.

Virginia Woolf, die ihre Beispiele begreiflicherweise aus dem Bereich der
an bedeutenden Schriftstellerinnen besonders reichen englischen Literatur
nimmt, weist darauf hin, wie sehr die Romane weiblicher Autoren im 19.

Jahrhundert von dieser Wohnzimmererfahrung und Familienbindung der
Frau geprägt waren. Aus solcher Beschränkung können sich Meisterwerke
ergeben wie der Roman Wuthering Heights von Emily Bronte - aber auch
der triviale Frauenroman mit seiner unendlichen Variation der
Liebesbeziehung. Die Familienatmosphäre, in welcher die Frau lebte, konnte Anlass
sein zu besonderer Differenziertheit der Menschendarstellung, aber auch die
Sicht allzu eng begrenzen. Und Virginia Woolf äussert am Schluss ihres
Essays den Wunsch (es ist wohl die einzige Forderung, die sie in ihrem so

gar nicht auf Utopien ausgerichteten Werk stellt), die Frau möge in ihrer
Rolle als Schriftstellerin «dem gemeinsamen Wohnzimmer entfliehen,
Menschen nicht immer in ihrer Beziehung zueinander, sondern in ihrer
Beziehung zur Welt sehen». Das meint vor allem die schriftstellerische Arbeit
der Frau, reicht aber - wie überhaupt der ganze Essay - in seiner Be-



728 SHAKESPEARES SCHWESTER

deutung weit darüber hinaus. Überhaupt staunt man beim Wiederlesen
dieses Werkes über seine unmittelbare Gegenwärtigkeit. Entstanden aus einer
Vortragsreihe vor Studentinnen, den Duktus der gesprochenen Rede leicht
stilisierend, scheint das Buch kaum Spuren seines Entstehungsjahres (1929)
zu tragen: in poetischer Form, in Bildern mehr als in Thesen, nimmt es

vieles von dem voraus, was später in den Werken einer Simone de Beauvoir
und Kate Millett schärfer, kämpferischer und abstrakter formuliert wurde -
ein Beweis dafür, dass es möglich ist, über grundsätzüche soziale Fragen
ohne Fachjargon und doch nach neuen Erkenntnissen zu reden. Wer sich

etwa unter dem Begriff der «gesellschaftlichen Repression» nichts vorstellen
kann oder mag, der lese in diesem Werk eine poetische Illustration dazu,
die mehr taugt als viele Definitionen: eine fiktive Passage, ein Gedankenspiel

mit etwas, das sich nie ereignet hat, sich aber hätte ereignen können:
Vorausgesetzt - so fragt sich Virginia Woolf - Shakespeare hätte eine

Schwester gehabt, von gleichem Aussehen, gleicher Art, gleicher Begabung
wie er - was wäre aus ihr geworden Im Gegensatz zu ihrem Bruder blieb sie -
als Mädchen - ohne höhere Schulbildung, und falls sie etwa in den Büchern
ihres Bruders herumgelesen hätte, wäre sie von den Eltern wohl sanft ermahnt
worden, doch lieber Socken zu flicken und zum Braten zu schauen. Ihre
ersten Verse schrieb sie auf dem Estrich und versteckte sie dort. Mit Schlägen
und dann mit Bitten versuchten die Eltern, sie zu einer passenden Heirat,
beispielsweise mit dem Sohn eines Stoffhändlers, zu überreden. Statt dessen

riss sie aus, suchte in London - wie ihr Bruder - Arbeit am Theater,
wurde aber (da Frauenrollen ja von Männern gespielt wurden) nur
ausgelacht - bis sich schliesslich ein Theaterdirektor ihrer < erbarmte). Als sie

merkte, dass sie von ihm ein Kind erwartete, nahm sie sich in einer Winternacht

das Leben: - «Who shall measure the heat and violence of the poet's
heart when caught and tangled in a woman's body?»

Shakespeares Schwester, die nie gelebt hat: ein rascher Einfall, eine
dichterische Laune. Und doch, wer zweifelt daran, dass die Erfindung hier
ein Stück Realität aufspürt, die nie geschichtlich nachweisbar werden konnte,
weil für sie kein Platz vorhanden, weil sie nicht vorgesehen war. Wo dichterische

Begabung und Drang nach Selbständigkeit bei einer Frau sich nicht
unterdrücken und in Normalität ersticken liessen, konnten sie ihre Verwirklichung

nur im Absonderlichen und Abseitigen finden : vielleicht in der
Existenz einer Kräuterfrau oder einer als Hexe Verfolgten.

Virginia Woolf gibt weniger eine Analyse der gegenwärtigen Situation der
schöpferischen Frau als ihrer Vergangenheit, eines Erbes freilich, das sie

wohl nach wie vor anzutreten hat. Dass die Widerstände, an denen

Shakespeares fiktive Schwester zugrundeging, zwar in der Realität kaum mehr
vorhanden sind, aber ein gespenstisches Weiterleben führen in den unausge-



SHAKESPEARES SCHWESTER 729

sprochenen, aber desto wirkungsvolleren Stereotypen über Lebenserfüllung,
Aufgabe und Begabung der Frau, als Revenants, die nicht zu vertreiben
sind, das ist in den letzten Jahrzehnten in zahlreichen empirischen
Untersuchungen von immer anderen Ansätzen, mit immer gleichem Ergebnis
nachgewiesen worden, und nachgewiesen sind auch die Folgen solcher
gesellschaftlicher Stereotype auf das Selbstbewusstsein der Frau.

Statt auf Zahlen und Fragebogen-Antworten sei hier auf ein literarisches
Werk hingewiesen: Haschen nach Wind, vier brillante, sachlich kühle
Erzählungen von Barbara Frischmuth 3. Minuziöse Protokolle der Entfremdung und
Isoliertheit des Menschen, Totsagungen der konventionellen Zweierbeziehung:

das Verhältnis zwischen Mann und Frau gesehen als Kampf, konsequent

dargestellt aus der Erfahrung der Frau. «Sie war sich selbst so sehr
abhanden gekommen, dass sie kaum mehr wagte, für sich selbst Kraft
auszugeben», heisst es in einer dieser Erzählungen - eine Art Schlüsselsatz.
Man könnte die darin beschriebene Erfahrung der Selbstentfremdung - eine

Entfremdung nicht am Fliessband, nicht im Kohlenstaub, sondern in Komfort

und bürgerlicher Ordnung - nicht klarer ausdrücken. Mit einer
Ausnahme sind alle beschriebenen Frauen künstlerisch begabt oder interessiert,
und alle geben sie auf Wunsch des Mannes und der Konvention folgend,
ohne jede Ermutigung durch die Umwelt resignierend, ihre Tätigkeit auf,
vertauschen sie mit einer weniger anspruchsvollen. Wo es zu Ausbruchsversuchen

kommt, gehen sie bis zu Aggression und zu Mordgedanken -
und die Umwelt reagiert rasch und kaschiert als Verrücktheit, was
Aufbegehren und Befreiungsversuch ist. In der bereits zitierten Erzählung
Bleiben lassen heisst es von einer nicht unbegabten und nicht erfolglosen
Grafikerin, dass die ihr gesteUten Aufträge an ihr Können zu niedrige
Forderungen stellten «doch gelang es ihr immer seltener, selbständig
weiterzuarbeiten, sich etwas einfallen zu lassen, wonach im Augenblick kein
Bedarf war Sie hatte sich lange damit herumgeschlagen, eine eigene Figur
zu schaffen, nicht nur eine Zeichenschablone, sondern eine Figur wie Micky
Mouse oder Snoopy, die man auf der ganzen Welt kannte, die unverwechselbar

war. Daran dachte sie schon kaum mehr, nachdem die letzten
Versuche in den Papierkorb gegangen waren».

Das ist freilich nicht Shakespeares Schwester, höchstens seine
weitläufig verwandte, ängstliche kleine Cousine, die immerhin, wäre sie als Mann
geboren, vielleicht eine Micky Mouse zustandegebracht oder den Plan doch
nicht aufgegeben hätte. Sie aber resigniert, ehe sie anfängt, weil die Zweifel
und Meinungen ihrer Umgebung bereits in ihr selber stecken und sie zu
wenig Vitalität hat, sich dagegen zu wehren. Die zitierten Sätze könnten
wohl als Motto über dem Leben mancher begabten Frau stecken, welche
die Verwirklichung ihrer Begabung eben «bleiben lässt».



730 SHAKESPEARES SCHWESTER

Grenzüberschreitungen (Hans Mayer: Aussenseiter4)

Das Ergebnis von so viel Widerstand, Auflehnung, Hemmung und Resignation

ist das bekannte Leistungsdefizit der Frau in der pohtischen wie der
kulturellen Geschichte - über das auch Ausnahmen und Ansätze nicht
hinwegtäuschen können. Dass ein solches Defizit - man kann es historisch
erklären - unversehens zugunsten der Frau interpretiert werden kann, zeigt
eine Bemerkung von Max Rychner: «Eine Bilanz, die noch nie gezogen
wurde, wäre die, wie viele Menschen im Laufe unserer erforschten
Geschichte durch Frauenhand umgebracht wurden, wieviel aber durch Männerhand.

Welch ein Unterschied Hätte Abel eine Schwester gehabt, das
Menschengeschlecht brauchte jetzt nicht um seinen Tod bangen. »

Man hat diese Tatsache, die Abstinenz der Frau vom Morden der
Weltgeschichte, biologisch erklärt (als unvereinbar mit ihrer Aufgabe als Mutter) ;

mit Sigmund Freud hat man sie psychologisierend auf eine geschlechtsspezifische

Passivität zurückgeführt, hat sogar gelegentlich, wenngleich nur
halbherzig, so etwas wie eine moralische Überlegenheit erkennen wollen.
Aber solche Deutungen übersehen, wie sehr die Frau eine gesellschaftlich
genau terminierte Rolle zu spielen hatte, die sie nicht nur am Gebrauch der
Waffe hinderte, sondern überhaupt von allem ausschloss, was nicht die
Fortpflanzung betraf. Sie trägt wenig Verantwortung, was die «Schlächtereien

der Weltgeschichte» (Dürrenmatt) angeht, weil es für sie kein politisches

Handeln gab; sie blieb ohne Schuld, wie sie auch ohne Leistung blieb;
auch zur Leistungseuphorie der letzten Jahrzehnte hat sie wenig
beigetragen, sich aber als Konsumentin tüchtig manipulieren lassen: ihre
Unschuld ist die des (auferlegten und akzeptierten) Nichthandeins, ihre Rolle
die des Zuschauers und Opfers. Mit anderen Worten: die Frau war eine

Randfigur der Geschichte - war es auch dann, wenn sie die gesellschaftlichen

Erwartungen erfüllte : denn diese forderten ihre Inexistenz im öffentlichen

Leben. Als Randfigur der Geschichte geboren, auch wenn sie sich

regelkonform benahm, wurde sie es doppelt und dreifach, wenn sie von
dieser Regel abwich und Formen des Handelns usurpierte, die dem Manne
vorbehalten waren: sie wurde dann zur «Aussenseiterin des Aussenseiter-
tums» - eine Formulierung, die Hans Mayer in seinem neuen, in mancher
Beziehung bahnbrechenden Buch Aussenseiter braucht. Es ist dies zwar
gewiss kein Buch zur Frauenfrage, aber ein literaturwissenschaftüches Werk,
in dem die Existenz einer solchen Frage, deren literarische und
gesellschaftliche Erscheinungsformen und auch die Forderungen der neuen
feministischen Bewegung zur Kenntnis genommen und in den Gedankengang
einbezogen werden (schon dadurch eine Ausnahme und Novität in einer
trotz Ansturm weiblicher Studierender in den meinungsbildenden Instanzen



SHAKESPEARES SCHWESTER 731

und wohl auch in der Fragestellung nach wie vor männlich bestimmten
Disziphn).

Hans Mayer fragt nach der Darstellung, welche drei Gruppen von
Aussenseitern in der Literatur gefunden haben: die Frauen, die
Homosexuellen, die Juden - und er stellt diese literaturgeschichtüche Frage in einen
grösseren geistesgeschichtlichen Zusammenhang. «Das Buch geht aus von
der Behauptung, dass die bürgerliche Aufklärung gescheitert ist», so,
programmatisch, lautet der erste Satz, und im ganzen Werk wird dies Scheitern
der Aufklärung, das heisst ihres Gleichheitspostulats, untersucht in bezug
auf die Darstellung und Behandlung der genannten Aussenseitergruppen, als
eine vielgestaltige, differenzierte Motivgeschichte mit soziologischem Hintergrund.

Schon allein durch diese Grundfrage bietet das Werk eine wichtige
Erweiterung der üblichen marxistischen Fragestellung: gefragt wird nicht
nach dem Fortschritt der Menschheit, auch nicht nach der Stellung
einzelner Klassen, sondern nach der «Rolle des konkret leidenden Einzelnen»;
gefordert wird, dass Blochs «Prinzip Hoffnung» auch für jene gelte, die
«gedrückte Menschen sind, ohne als gedrückte Menschheit aufbegehren
zu können».

In der Darstellung der weiblichen Aussenseiter, der Frau, welche die ihr
konventionell gesetzten Grenzen überschreitet (dieser Abschnitt des Werkes
interessiert in unserem Zusammenhang am meisten) konzentriert sich Mayer
auf zwei feste Figuren der Überlieferung, zwei extreme Formen der
Grenzüberschreitung, deren Gestaltung sich (auf oft sehr freie Weise) durch die
Literaturgeschichte verfolgen lässt. Hans Mayer nennt sie Judith und
Dalila. Judith, die jungfräuliche Witwe, die in göttlichem Auftrag den
Holofernes tötete, um das auserwählte Volk zu retten; Dalila, die
Philisterin, die den Gott wohlgefälligen Simson verführt und seiner Stärke
beraubt. Beide fügen sie sich nicht in die Rolle der dem Manne untergebenen
Frau, allerdings aus extrem gegensätzlichen Motiven, mit unterschiedlichen
Waffen: Judith handelt mit der Waffe des Mannes, aus idealistischen
Gründen, Dalila benützt betont ihre weiblichen Reize zur Zerstörung des
Mannes.

Dass die Gesellschaft die Grenzüberschreitung als etwas Abwegiges,
Monströses, auch Komisches empfand, weist Mayer besonders eindringlich
an den literarischen Gestaltungen der Jeanne d'Arc und der Judith nach.
Die Ehrenrettung der noch von Voltaire bespöttelten Pucelle durch Schiller
(interessant ist dabei Mayers Hinweis, dass trotz dem Lob weiblicher
Tugenden in der Glocke die stärksten Frauengestalten Schillers politisch
agierende Figuren sind) wird schon durch Kleist und Hebbel zurückgenommen,

die durch ihre einmütige Distanzierung der Frau von der politischen
Tat in eine überraschende Nachbarschaft geraten (Kleist: «Der Mann ist



732 SHAKESPEARES SCHWESTER

nicht bloss der Mann seiner Frau, er ist auch der Bürger seines Staates,
die Frau dagegen ist nichts als die Frau ihres Mannes» - Hebbel: «Der
Mann hat sich mit Welt und Leben zu plagen, das Weib mit dem Manne»).
Die Judith-Kapitel sind ausführlicher, auch reicher als die der Dalila
gewidmeten, begreiflicherweise: lässt die Figur doch weniger Variationen zu als die
«Frau mit der Waffe in der Hand». Mayer konzentriert sich bei der Dalila-
Figur vor allem auf Wedekinds Lulu und die Ruth in Harald Pinters Heimkehr

(während er, mit Grund, Ibsens Hedda Gabler als Judith-Variation
begreift) - er führt von da zur eigenartigen Verwandlung der Dalila in den

Hollywood-Vamp: «der gezähmte Vamp als Haustier, schön und fremd und
existentiell aussenseiterhaft, aber harmlos. » Verharmlosung : das dürfte
überhaupt ein wichtiges Element in der gegenwärtigen Situation der Frau sein:
verbale Anerkennung der Emanzipation, aber in entschärfter Form, ohne
Ernstnehmen der Konsequenzen. Dies letzte zeigt auch Mayers Hinweis
auf eine soziologische Untersuchung von Pascal Laine: La femme est ses

images, die beweist, wie die Frau in der Rolle der Käuferin wieder ganz
in die alten Formen der Weiblichkeit zurückgedrängt wird.

Mayers Darstellung der Aussenseiter gehört zu den Werken, deren Wert
weniger in einer enzyklopädischen Vollständigkeit liegt (eine solche müsste

ja ein Monsterwerk ergeben) als in der Originalität der Fragestellung und
der Fülle der Anregungen, sowohl was den präsentierten Stoff angeht als
auch in der Vielfalt der angewandten Methoden: eher essayistisch
aufgebaut und geschrieben, verbindet es Literatur- und Sozialgeschichte und
benützt nicht nur literarische Werke, sondern auch soziologische
Untersuchungen und Biographien.

Dabei ist die Zuspitzung auf modellhaft fassbare Extremformen des
Verhaltens - die tötende und die durch Verführung zerstörende Frau - insofern
ergiebig, als gerade in der ersten Form der Rollenwechsel der Frau als
eine eigentliche Tabuverletzung erscheint (man erinnere sich an die höchst
aufschlussreiche Negativbilanz, die Max Rychner zog). Allerdings wird
durch die Reduktion auf zwei Gegensatztypen die Frage des weiblichen
Aussenseitertums doch sehr stark reduziert. Auf jeden Fall genügen die
beiden Verhaltensmodelle der Judith und der Dalila keineswegs, wenn es

darum geht, die Darstellung der Frau in der neuesten deutschsprachigen
Literatur zu erfassen, so wenig wie umgekehrt das alte Rollenschema
ausreicht. Eine grössere Auffächerung und Differenzierung, neue Fragestellungen

- und auch das Infragestellen der Fragestellungen - sind nötig. Das
wird im folgenden anhand der bereits erwähnten Neuerscheinungen eines
Jahres zu zeigen sein.



SHAKESPEARES SCHWESTER 733

Getarnte Auflehnung (Peter Härtung: Eine Frau5)

Keine Zuspitzung, keinerlei Simplifizierung bei Peter Härtung. Sein Roman
Eine Frau, offensichtlich auf dokumentarisches Material aus einer
Familiengeschichte abgestützt, hatte es bei der Kritik nicht ganz leicht: ein
sogenannt «einfaches» Buch eines sonst schwierigen Autors (Janek, Nimbsch
oder Der Stillstand, Das Familienfest), gehört es zu den Werken, die leicht
missverstanden, das heisst als allzu harmlos interpretiert werden. Härtling
macht es keiner der beiden Fronten, die nun einmal in Sachen Frauenfrage
bestehen, recht: Von feministischer Seite aus wird man, muss man
beanstanden, dass er Demütigung und Unfreiheit der Frau in der bürgerlichen
GeseUschaft zu wenig attackiert, ihre Ausbruchsversuche zu zahm sein lässt;
umgekehrt dürften die Vertreter des ewig Weibhchen in seiner Heldin kaum
eine ideale Mutter porträtiert finden. Die Ausbruchsversuche der in
grossbürgerlicher Familie geborenen Katharina Perchtmann sind zunächst mehr
erotischer Natur oder folgenlose Streifzüge; das Lager - falls es für sie ein
solches gibt - wechselt sie erst, als der Zweite Weltkrieg ihr die bürgerUchen

Grundlagen entzieht; sie ist keine Marie Curie und keine Rosa
Luxemburg, auch nicht im Kleinformat - wird jedoch auch nicht dargestellt

als das zertretene Opfer gesellschaftlicher Manipulation. Aber umgekehrt:

was für eine seltsame Mutter! Weder Pestalozzi noch Freud und
seine Anhänger wären mit ihr zufrieden. «Wir haben wenig von ihr
gehabt» schreibt ihre Lieblingstochter Annamaria in einem formell
verwandtschaftlichen Brief, der die Übersiedlung der Mutter in ein Altersheim regelt.
Und mit provozierender Schärfe redet sie selbst an ihrem 65. Geburtstag,
zum Schrecken ihrer bürgerlichen Kinder alle Formeln verwandtschaftlicher
Liebe und Harmonie zerschlagend: «Offenbar nehmen Kinder an, ihre Mütter

liebten sie, auch wenn sie fern sind und keinen Anlass zur Liebe geben.
So ist es nicht Wir haben uns zu diesem Fest getroffen, meinetwegen,
nicht weil wir uns lieben, sondern aus einem einzigen Grund: Weil meine
Erinnerung euch alle umschliesst.»

Ein Leben voller Halbheiten, mit Anpassung und Auflehnung und
Zurücknahme der Auflehnung, mit gescheiterten Ausbruchsversuchen und einer
stillen Hartnäckigkeit, einer Eigenständigkeit, die mit den Jahren immer
stärker wird; eine Figur, die in keinem Augenblick einen verblasenen
Eindruck macht, sondern beweist, dass Mangel an Radikalismus und sturer
Entschlossenheit nicht mit Lauheit identisch zu sein braucht. Peter Härtling
hat in diesem Buch einen Stil entwickelt, der raffinierter ist, als man auf
den ersten Blick annimmt, und der zu Unrecht als ein blosses Geschichtenerzählen

interpretiert würde: einen Stil, der ganz darauf ausgerichtet ist,
eine Figur zu schaffen, die den Anspruch macht, lebendig zu sein, sich aus



734 SHAKESPEARES SCHWESTER

dem Werk zu lösen und in eine Reihe mit den lebenden Menschen zu
treten, keine Kunstfigur, nicht einfach eine Bestandesaufnahme eines
Bewusstseins. »

Mit der Lebensgeschichte der Katharina Perchtmann ist zugleich eine
Familiengeschichte verbunden; ein Vergleich mit dem berühmtesten
Familienroman der deutschen Literatur, Thomas Manns Buddenbrooks, drängt
sich denn auch aus mehr als einem Grunde auf. Katharina Perchtmann
kann durchaus gesehen werden als jüngere Verwandte der Toni Buddenbrook,

freilich ungleich profiüerter und dezidierter in ihrer Absetzung von
der Familienordnung - sie wird vom Autor auch nicht ironisiert, sondern
mit sachlichem Respekt dargestellt. Auch die Mannsche Spannung
zwischen Bürgertum und Kunst wiederholt sich, aUerdings weit weniger akzentuiert,

bei Härtling: die Wüllners (so der Mädchenname Katharinas) sind
eine grossbürgerliche Familie, von Anfang an - vor allem auch durch die
Verbindung mit der Familie der Eichlaub - durchsetzt mit Einsprengseln
des Abenteuerlichen, ein wenig Spielerischen, Unernsten, auch des
Künstlerischen. Die Kunst als Gegensatz zum Bürgertum, aber, anders als bei
Mann, nicht als Ursache und Folge der Décadence - vielmehr, komplizierter,

als eine Anlage, die freilich untüchtig macht zum Leben, aber
gleichzeitig hellhörig für die Wirklichkeit, aufmerksam für die Zeichen der
Zeit. Vertreter dieser besonderen Spannung zwischen Bürgertum und Kunst,
ein Mann mit der Sensibilität des Künstlers, der doch ein Bürger bleibt, ist
David Eichlaub, der Bruder von Katharinas Mutter (von ihm sagt die
alternde Katharina, sie habe ihn von allen Menschen am liebsten gehabt):
der musikalisch Hochbegabte verzichtet auf eine Künstlerlaufbahn, weil
ihn eine Liebesenttäuschung tief getroffen, er ergreift den erzbürgerhchen
Beruf des Apothekers, ohne doch seine künstlerischen Neigungen
aufzugeben: halb bewundert, halb belächelt, bestreitet er die gediegene,Unterhaltung

bürgerücher Soirées, eine Randfigur der Gesellschaft, auch er im
Halb-Halb, kein Extremer, kein Seher, kein Genie, aber von allen der
Hellsichtigste, sowohl was Menschen wie was gesellschaftliche und politische
Verhältnisse angeht und weit charakterfester als die nach aussen so viel
dezidierter wirkenden Partner Katharinas, die Linken wie die Rechten.
Mit Recht ist das gespenstische Kapitel Onkel Davids Traum von der Kritik
als ein meisterhafter Text gerühmt worden: eine frühe Voraussicht der
Judenverfolgungen und Analyse dessen, was es heisst, ein Jude zu sein,

von der Umwelt als Anderer betrachtet zu werden. Dass der Hellsichtige
scheitert, hat seinen Grund nicht in seiner künstlerischen Sensibilität, .son¬

dern in den politischen Ereignissen, die ihn zerstören.
Wie ihr Patenonkel ist Katharina Perchtmann konsequent als eine Randfigur

der Gesellschaft und der Geschichte gezeichnet, weniger begabt, zu-



SHAKESPEARES SCHWESTER 735

nächst auch weniger auflüpfisch und outsiderisch als er, aber vitaler, mit
mehr Lebensklugheit ausgestattet. An diesen beiden Figuren lässt sich eine
Variante des Aussenseitertums definieren (ich meine, eine wichtige), welche
in Hans Mayers Werk nicht vorkommt, nicht vorkommen kann: Mayer
redet von Aussenseitergruppen; die von Härtling beschriebenen Hauptfiguren

werden zu Aussenseitern, weil sie zu keiner Gruppe gehören, immer
im Dazwischen bleiben, überall Randfiguren. Härtling bezeichnet Katharina

einmal als «Fabrikantenfrau», später als «Proletin»: aber er braucht
diese Begriffe nicht als Zusammenfassung ihres Wesens: sie ist beides nie
richtig, nie voll, nie ohne Reserven und Abstecher. Als Fabrikantenfrau
ist sie wie im Winterschlaf, scheinbar angepasst, aber immer mit Sympathien

für die andere Seite, mit Auflehnung auch gegen die traditionelle
Frauenrolle, die sie zu spielen hat, als Proletin freundet sie sich mit einer
Kommunistin an und bleibt doch in dauernder Auseinandersetzung mit
ihr, sie sympathisiert mit ihrem Enkel und durch ihn mit der Studentenbewegung,

ohne sich damit zu identifizieren. «Sie habe ihr ganzes Leben lang
den Menschen gefürchtet, der im verordneten Hass den andern aus dem
Auge verliert» - mit diesem Satz, von dem sie selber sagt, er habe mit
Politik nichts zu tun und der von Härtling doch politisch gemeint ist,
fasst sie ihre Haltung zusammen, die sie notwendig zum Aussenseitertum
bestimmt. Es ist ein Aussenseitertum, das (gerade wenn, wie dies in den
letzten Jahrzehnten geschah, auch der Geist der Auflehnung sich gruppenweise

formiert) ein Ferment der Unruhe darstellt, der Frage, des Zweifels,
der Bewegung: ohne sichtbare Veränderung der Welt, und doch in seiner

Wirkung schwer abzuschätzen, als Element der Bewegung, als unauflösbarer
Rest des IndividueUen nicht zu missen.

Reaktion und Revolution (Karin Struck: Die MutterQ)

«Mir ist diese Welt fremd», schreibt Karin Struck in ihrem an weithin sichtbarer

Stelle (im «Spiegel») erschienenen Verriss von Härtlings Roman. Das
kann ebensosehr wie auf die Welt der Katharina Perchtmann auf das ganze
Klima des Buches bezogen werden: es lässt sich tatsächlich kaum ein grösserer

Gegensatz denken als zwischen dem Werk Härtlings und dem Roman
Die Mutter von Karin Struck: zwischen Diskretion und einer radikalen,
fast exhibitionistisch anmutenden Offenheit, zwischen getarnter Auflehnung
und lautem Protest. (Allerdings gleichen sich die beiden Werke insofern,
als sie sich beide ideologisch nicht fixieren lassen - aber das ist vermutüch
in den letzten Jahren geradezu ein Merkmal aller ernstzunehmenden
Literatur geworden.)

Karin Strucks Roman ist der Form nach trotz der Einteilung in thema-



736 SHAKESPEARES SCHWESTER

tisch bestimmte Kapitel die Aufzeichnung eines Bewusstseinsstroms mit
kühnen, überraschenden assoziativen Wendungen - allerdings eines durch
eine vorgesetzte Fragestellung gelenkten, durch programmatische Recherchen

bereicherten, stark mit Reflexion durchsetzten Bewusstseinsstroms. Der
Titel bezeichnet Thema und Hauptfigur zugleich: die Frage nach der Mutter,

nach dem Wesen und dem Einfluss der eigenen Mutter, nach der Aufgabe

auch, welche Nora Hanfland, die ganz autobiographisch konzipierte
Hauptfigur, als Mutter kleiner Kinder spielt, überhaupt nach Wesen und
Aufgabe der Mutter, ist der Kristallisationspunkt des Ganzen.

Das völlig Überraschende, nicht Programmierte dieses Buches, die ausser-

gewöhnliche Wirkung, die es auf den Leser ausübt, werden erst ganz
verständlich, wenn man bedenkt, dass es ausgerechnet in einer Zeit (und in eine
Zeit hinein!) geschrieben wurde, in welcher, nach längerer Stagnation, sich
wieder extreme feministische Richtungen bemerkbar machen. So ungewöhnlich,

ja unzulässig es scheinen mag, ein fiktionales Werk wie dasjenige
von Karin Struck mit einem Sachbuch in Beziehung zu setzen, so erweist
es sich doch als äusserst ergiebig, Haltung und Postulate, die sich aus dem
Buch von Karin Struck ergeben, mit einem der führenden Werke des

Feminismus zu vergleichen, etwa mit dem pamphletartigen Buch The
Dialectic of Sex von Shulamith Firestone (in deutscher Übersetzung unter dem
Titel Frauenbefreiung und sexuelle Revolution erschienen7). Die beiden
Autorinnen der ungleichen Werke sind ungefähr gleich alt (die Amerikanerin
wurde 1945, die Deutsche 1947 geboren), sie sind sich ähnlich in der
kompromisslosen Leidenschaftlichkeit, auch in der Kühnheit der Forderungen;
gemeinsam ist ihnen der Protest gegen die Vorherrschaft des Männlichen
in der GeseUschaft. In der Art dieses Protestes freilich ist der Gegensatz
so gross wie nur möglich. Shulamith Firestone sucht im Sinne des extremen
Feminismus eine möglichst weitreichende Befreiung der Frau von jenen
Pflichten, die mit der Fortpflanzung verbunden sind, damit auch die
Aufhebung der in Verbindung damit erworbenen Eigenschaften: im (wünschbaren)

Endzustand und Extremfall sogar die künstliche Fortpflanzung,
daneben die freie schöpferische Entfaltung von Männern und Frauen in einer
Welt, in welcher die nicht schöpferischen Pflichten durch kybernetisch
gesteuerte Maschinen erledigt werden.

Daneben nun bei Karin Struck - und das macht ihr Werk zu einem
Unikum in der Zeit - eine Darstellung des Mütterlichen, die oft einer

Glorifizierung gleichkommt, daneben eine (oft unerträgliche!) Mystifizierung

des Gebäraktes - umgekehrt spontane Abneigung gegen alle
reformerischen Vorschläge, welche der Frau Familienpflichten abnehmen wollen

: gegen Tagesheime, Tagesmütter, Schwangerschaftsunterbrechung,
Fertignahrung für Säuglinge usw.



SHAKESPEARES SCHWESTER 737

Natürlich ist das Buch nicht einfach reaktionär - oder nur, wenn
man das Wort mit ironischen Fragezeichen versieht. Und doch besteht
kein Zweifel, dass hier ein «Weg zurück» eingeschlagen wird, zurück zum
Irrationalen, Kreatürlichen, Naturhaften, weg von einer Welt der Ordnung,
Organisation und Sachlichkeit. Es scheint fast unvermeidUch, dass Karin
Struck von der falschen Seite in Anspruch genommen wird, von den
unermüdlichen Verteidigern des Status quo in der Beziehung zwischen den
Geschlechtern - oder umgekehrt (wie es bereits geschehen ist) als Vertreterin
des ewig Vorgestrigen kritisiert wird. Aber was aussieht wie ein Weg
zurück, ist gemeint als ein radikaler Versuch der Umkrempelung aller Werte
und Ordnungen: Reaktion wird zur Revolution. Die Ablehnung der Ver-
sachüchung der MutterroUe verbindet sich mit der leidenschaftlichen Forderung,

diese Aufgabe auch gesellschaftlich anerkannt und entlöhnt zu sehen.

In dieser Forderung ist Karin Struck sogar - zwar auf oft archaische
Weise - feministischer als die Feministinnen. Sie variiert Brecht und führt
damit den gesellschaftskritischen, revolutionären Gedanken aus dem männlichen

Bereich hinaus: «Wer baute das siebentorige Tor zu Theben? Aber
wer führte Einstein den Haushalt, wer gebar Schiller Kinder, wer ist Nixons
Dienstmagd, wer schirmte Thomas Mann ab, damit er schreiben konnte,
wer bediente die Maurer? Wer wäre Einstein, wenn er vier Kinder geboren
und ohne Putzfrauen, Ammen, Kindermädchen, Köchinnen gelebt und
gearbeitet hätte?» Die Umkehrung aller gängigen Stereotype gipfelt wohl
darin, dass Karin Struck ihre Nora Hanfland sagen lässt, sie sei «auf der
Suche nach einem wirklichen Mann, einem menschlichen, mütterlichen,
zärtlichen»!

Es ist leicht, das Buch zu kritisieren, ja zu zerreissen: wegen seiner
Irrationalismen, der Untauglichkeit der Vorschläge, der exzessiven

Beschreibungen der kinderreichen Familien und des Gebärsaals. Aber man
liest das Buch atemlos, immer einer Revision oder Erinnerung eigener
Erfahrung ausgesetzt - und das Buch hält auch einem zweiten, kühleren
Blick stand! Ein Buch voller Widersprüche - aber das dürfte gerade der
Grund für die ungeheure Faszination sein: dass die Widersprüche, die eine

junge, begabte Frau im Muttersein erfährt, schonungslos (und ungelöst)
ausgesprochen werden: neben der Glorifizierung der Mutterschaft steht
eine heftige Ablehnung der Mutterpflichten, radikal wie wohl noch nie

zuvor wird der Konflikt zwischen Mutterschaft und der eigenen schöpferischen

Arbeit formuüert.
Geradezu beängstigend, wie rückhaltlos, mit fast exhibitionistischer

Ehrlichkeit die eigenen Schwächen in der so wichtig genommenen, als

so wichtig erkannten Mutterrolle aufgezeichnet sind, die Ambivalenz in
der Beziehung zu den Kindern, die Ermüdung, das Gefühl, beim Kinder-



738 SHAKESPEARES SCHWESTER

hüten nichts geleistet zu haben, die Ablehnung der erstgeborenen Tochter,
die Unfähigkeit, mit den Kindern zu spielen. Da schreibt eine Gefährdete,
Ausgesetzte, eine, die Geborgenheit geben wiU und sie doch immer noch
vor aUem selber sucht, die mit der eigenen Kindheit nicht fertig geworden
ist und doch schon die eigenen Kinder beschützen muss. Das Buch ist,
unter anderem, ein beeindruckendes und deprimierendes Dokument, wie
sich erzieherische Fehlhaltungen in der Generationenkette fortpflanzen:
die Grossmutter wünschte sich einen Hoferben, statt dessen wurde Noras
Mutter geboren und entsprechend abgelehnt - diese wünschte sich einen
Sohn statt Nora. Das Gefühl, nicht akzeptiert worden zu sein, eine (kaum
beschreibbare) Erfahrung des Liebesmangels verfolgt Nora: es ist wohl der
entscheidende Antrieb dieses Buches - aber ihrerseits lehnt sie ihre
Erstgeborene ab, bevorzugt den Sohn.

Die stärksten Passagen des Buches scheinen mir nicht jene zu sein, die das
Wunschbild der «grossen erotischen Mutter» evozieren - eher deren dunkler
und sehr realer Kontrapunkt: vor allem im Kapitel Bezlehungslosigkeit, das
eine DarsteUung menschlicher Kontaktlosigkeit enthält, wie man sie
rückhaltloser, richtiger kaum je gelesen hat. Und zwar geht es dabei nicht nur
um eine weitere Variation eines Motivs, wie es in der Handke-Gefolg-
schaft nun mehrfach aufgetaucht ist (das Thema ist ja in den letzten Jahren
fast modisch geworden) : Karin Struck registriert nicht nur das Fehlen der
«wahren Empfindung» und auch nicht das Leiden daran - sondern sie
sieht die Folgen dieser Haltung (die sie ändern will, nicht ändern kann) für
andere Menschen, vor allem für die Kinder. Ihre oft fast bombastische
DarsteUung des Mütterlichen ist ein Gegengewicht gegen die Erfahrung, in
Beziehungslosigkeit eingeschlossen zu sein.

Bedenken, Einwände, Kritik sind natürlich bei einem solchen Buch möglich

- ja sogar nötig (denn es will ja ernst genommen, auch von der Sache
her ernst genommen werden): Das Mütterliche wird doch allzusehr mit dem
Gebärakt gleichgesetzt, aufs Kreatürliche reduziert - zu einer Unio Mystica
vorgeburtlichen Ursprungs erhoben. Das hat seinen Grund teilweise darin,
dass Karin Struck, die ja nur aus eigener Erfahrung schreibt, nur von dem
schreiben will, was sie wirklich trifft, Mutter sehr kleiner Kinder ist. Dass
auch diesen gegenüber der Rückzug aufs Kreatürliche nicht genügt, zeigen
die häufigen Selbstanklagen Nora Hanflands, vor allem wegen ihrer
Unfähigkeit zu spielen. (Spiel wäre ja nur als Akt der Freiheit mögüch.) Was
dem von Karin Struck entworfenen Wunschbild der Mutter fehlt (aber ihm
nicht fehlen dürfte), ist die Fähigkeit, andere Menschen in ihrer Eigenart
und Selbständigkeit zu sehen und zu tolerieren. Wahrscheinlich ist die
Autorin dazu zu ichbezogen, in ihrer Haltung zu absolut: es gibt für sie nur
Beziehungslosigkeit oder völlige Gebundenheit, Isolation oder Einheit.



SHAKESPEARES SCHWESTER 739

Das heisst nicht, dass keine Versuche unternommen werden, aus dem
Kreis der eigenen Erfahrung auszubrechen: programmatisch werden
Besuche bei kinderreichen Familien einbezogen, über ein Praktikum im
Gebärsaal (In der Fabrik) wird berichtet, andere Menschen werden über ihre
Erfahrungen befragt. Aber diese scheinbar objektiven Berichte (vielleicht ein
Tribut an die dominante Stellung des Sachbuchs?) wirken nicht als
unabhängige Darstellung ; sie korrigieren die persönUchen Erfahrungen der Hauptfigur

keineswegs, verstärken und variieren sie nur. Mit einer
Ausnahme: die Mutter der Nora Hanfland gewinnt wirkliches Profil; sie wird zu
einer Figur, die nicht nur durch die Augen der Tochter gesehen ist. Und
das ist freilich nicht selbstverständlich: dass es ihr gelingt, die Person, mit
der sie sich am leidenschaftlichsten auseinandersetzt, von innen heraus, als
selbständige Figur darzustellen.

Überhaupt: wenn auf die Subjektivität des Buches hingewiesen wird, so
nicht, um seinen Wert anzuzweifeln, das Ganze auf ein Dokument von nur
psychologischem Interesse zu reduzieren. Gerade ihre Subjektivität ermöglicht

es Karin Struck, Widersprüche darzustellen, die sonst durch scheinbare

Auflösung, eine «voreilige Versöhnung», zugedeckt werden. Übrigens
sind die Werke des heutigen Feminismus, wie überhaupt sehr viele
sogenannte Sachbücher, nicht objektiver als dies zugegebenerweise subjektive
Buch: die Utopie einer kybernetisch bedienten Gesellschaft, die zum
Beispiel Shulamith Firestone entwirft, ist keineswegs realer als das poetische
Bild, das Karin Struck am Schluss des Buches zeichnet: wie sie und ihr
Partner ihre Kinder wandernd durch den Taunus tragen.

Verwandlungen (Christa Wolf: Selbstversuch8)

Von der archaischen Utopie Karin Strucks nach Thema und Atmosphäre
weit entfernt (und doch nicht ohne Berührungspunkte) ist Christa Wolfs
Erzählung Selbstversuch, der wohl origineUste Text im Erzählband Unter den

Linden. Eine utopische Satire, angesiedelt im Jahr 1992, in einer Welt, die -
fast ohne ideologische Färbung - ein Spiegelbild eines heutigen hochindu-
striaüsierten, hochtechnisierten Staates ist, aUerdings mit höher entwickelter
Wissenschaft. Eine ideale Versuchsperson («Alleinstehend. Ohne Kind.
Nicht im idealen, aber in noch brauchbarem Alter: dreiunddreissigeinhalb.
Gesund. Intelligent. Doktor der Physiopsychologie und Leiterin der Arbeitsgruppe

GU [Geschlechtsumwandlung]») wird durch ein bereits im Tierversuch

vorerprobtes Präparat auf beschränkte Zeit in einen Mann verwandelt;

sie bricht das Experiment entgegen ihrer sonstigen Zuverlässigkeit und
Neugier Verfrüht ab. In privaten, nur für ihren Chef bestimmten Auf-



740 SHAKESPEARES SCHWESTER

Zeichnungen berichtet sie, was in ihr vorging und was sie zum Aufgeben
des Projekts bestimmte.

Das Spiel mit der Möghchkeit, von einem Geschlecht zum andern zu
wechseln, liegt gegenwärtig (in einer Zeit der hochentwickelten Medizin,
der äusseren Angleiehung der Geschlechter) gewissermassen in der Luft; das

Thema hat aber auch eine lange literarische Tradition. Die berühmtesten
Beispiele finden sich wohl bei Shakespeare. Der Geschlechtswechsel,
allerdings nur äusserlicher Art, als perfekt geglückte Verkleidung, taucht bei ihm
als ein Lustspielmotiv von besonderem Reiz auf. Dabei ist die Richtung der
Verwandlung immer die gleiche: eine junge Frau gibt sich als Mann aus.
Mit einer (bezeichnenden) Ausnahme: in den Lustigen Weibern von Windsor
versteckt sich Falstaff in den Kleidern einer alten Frau, um der Rache des

Ehemannes zu entgehen: er erhält aber trotzdem Schläge und wird vollends
zum Gespött der Frauen; die Szene wird zur Farce, und das dürfte -
nicht nur bei Shakespeare - bezeichnend sein für alle literarisch gestalteten
Versuche des Mannes, sich als Frau auszugeben. Ganz anders bei der als Mann
getarnten Frau : sie verliert bei Shakespeare keineswegs an Wert und Würde

- eher gewinnt sie zusätzlichen Charme, erotische Anziehungskraft und die

Möglichkeit ironischer Überlegenheit. Ihr Zauber wirkt sich sofort auf beide
Geschlechter aus. Sowohl Rosalinde in Wie es euch gefällt als auch Viola in
Was ihr wollt gewinnen die Liebe von Frauen, die sich sonst den Männern

gegenüber als kühl gezeigt hatten. Offensichtlich gibt das Motiv der
Verwandlung Shakespeare die Möglichkeit, verschiedenste Schattierungen
der gleichgeschlechtlichen und der heterogeschlechtlichen Liebe darzustellen.
Die beiden Lustspielfiguren haben übrigens auch allen Grund, sich zu
verkleiden: beide geben sie sich als Männer aus, weil sie ohne männüchen
Schutz und aus der familiären Umgebung gerissen, sich in der Männerrolle
sicherer fühlen : diese gibt ihnen aber auch, und das ist in unserem
Zusammenhang besonders wichtig, eine andere Position, ein anderes Ansehen in
der Welt. Dies letzte gilt vor allem für die Verkleidung der Porzia im
Kaufmann von Venedig. Nicht um sich selbst zu retten, braucht sie Männerkleider,

sondern um den Freund ihres Verlobten, den schwerblütigen
Antonio, vor der drohenden Erfüllung des Vertrages mit dem Juden Shylock zu
schützen, tritt sie als fremder Richter aufund fällt, von allen unangezweifelt,
ihr salomonisches, zumindest schlaues Urteil. Ihr fällt die List ein, die den
Gefährdeten rettet - und die keinem der Männer eingefallen ist ; aber nur
die äussere Verwandlung in einen Mann gibt ihr (einer durch Geburt und
Reichtum hoch privilegierten Frau) die Möglichkeit, angeborene InteUigenz
wirksam werden zu lassen. Es ist, als ob Shakespeare (dessen Frauenfiguren

überhaupt in so auffallendem Gegensatz zur geschichtlichen Realität
der nicht nur in der Öffentlichkeit, sondern auch in der Familie unterdrück-



SHAKESPEARES SCHWESTER 741

ten Frau stehen) geahnt hätte, dass die historische Situation der Frau keine
Chance gab, sich zu entfalten, nach aussen darzustellen: er gab sie ihr im
Spiel.

Fast vier Jahrhunderte und einiges an emanzipatorischen Bestrebungen
und Erfolgen liegen zwischen Shakespeares Lustspielen und Christa Wolfs
Erzählung; die Situation hat sich gründüch verändert - aber gleich gebheben
ist die Richtung, in welcher eine Vertauschung des Geschlechts angestrebt
wird und wünschbar scheint. Es ist selbstverständlich - die namenlose
Versuchsperson erwähnt es sarkastisch -, dass zuerst ein Präparat entwickelt
wird, das Frauen in Männer verwandeln kann; denn es hätte sich wohl
kaum ein Mann gefunden, der zum umgekehrten Experiment bereit
gewesen wäre. Auch die Versuchsperson kommt übrigens zunächst in den
Genuss erotischer Überlegenheit und eines positiven gesellschaftlichen
Vorurteils. Aber während Shakespeares Heldinnen die Eskapade ihrer
Verkleidung erfolgreich beenden und am Schluss ohne Zweifel und Fragen in ihre
alte Rolle zurückkehren und darin Liebeserfüllung finden, bricht die
Versuchsperson ihr Experiment vorzeitig ab - jedoch nicht, um in eine unbe-
zweifelte Welt, und nicht, um in eine selbstverständliche LiebeserfüUung
zurückzukehren.

Was Christa Wolfs Heldin in der Zeit ihrer Verwandlung erfährt, ist nicht

- wie man meinen könnte - die Hinfälligkeit des Unterschieds zwischen den
Geschlechtern, nicht eine Gemeinsamkeit des Menschlichen, das Mann und
Frau verbindet, sondern der extreme, unerträgliche Gegensatz. «Mann und
Frau leben auf verschiedenen Planeten» - mit diesem Satz bezeichnet sie

ihre Erfahrung und zwei grundverschiedene Arten, in der Welt zu sein. Mit
immer neuen Differenzierungen umschreibt Christa Wolf, was sie ihre
Versuchsperson als männlichen Lebensbezug erfahren lässt: «wie im Kino» lebe
der Mann, das heisst als unbeteiligter Zuschauer, im «Immer-auf-alles-ge-
fasst-Sein» halte er sich die Welt vom Leibe, unfähig, «ohne Selbstbetrug
Auge in Auge mit der Realität zu leben». Die Erkenntnis einer unüber-
windbaren Distanz zum Leben, die dem männlichen Verhalten zugrunde
liegt (sie nennt sie eine «Teilerblindung», ein «Gebrechen», einen «Defekt»)
treibt die Versuchsperson zurück, ehe sie selbst auch innerlich zum Manne
wird.

«War ich ein Mann doch zum mindesten nur, so würde der Himmel mir
raten» steht in einem der berühmtesten Gedichte der Annette von Droste-
Hülshoff (Am Turme), die mit Grund ihr Geschlecht für die ihrem Leben
gefängnishaft eng gesetzten Grenzen verantwortlich machte. Und aufden
stereotyp nachweisbaren Wunsch des Mädchens, ein Mann zu sein, hat Sigmund
Freud bekanntlich in ganz sexualpsychologischer Argumentation seine
Thesen über das Wesen der Frau entwickelt.



742 SHAKESPEARES SCHWESTER

In solchen Zusammenhängen ist die Erzählung von Christa Wolf zu
sehen. Keineswegs nur eine Gedankenspielerei, hat sie einen besonderen
Wert am Ende einer langen Entwicklung. Der Wechsel des Geschlechts ist
mögüch geworden (satirische Zuspitzung einer Situation, in welcher die Frau
ihr Verhalten mehr und mehr demjenigen des Mannes angleichen kann) -
aber die Möglichkeit wird entschieden zurückgewiesen. Eine Grenzüberschreitung

grossen Stils wird unternommen und rückgängig gemacht:
Judith legt die Waffe nieder - allerdings nicht, um sich ins traditionelle
weibliche RoUenverhalten zurückzuziehen und es weiterhin dem Manne zu
überlassen, «sich die Weltkugel auf die Schultern zu laden» (Christa
Wolf), sondern um die männliche Interpretation der Welt, die männliche
Art, in der Welt zu sein, in Frage zu stellen.

Und das ist, wie sich aus der Geschichte der Frauenbewegung wie
auch aus der Literatur zeigen lässt, keineswegs selbstverständlich. Dass die
Frauen - in ihrer Mehrheit - zu übertriebener Anpassung an eine männlich
orientierte Welt neigen, lässt sich bis in die allerjüngste Zeit reichlich
belegen: sie haben die ihnen zugewiesene RoUe über alle reale Notwendigkeit
hinaus akzeptiert, und wenn sie sich von ihr lösen, übernehmen sie allzu oft
die bestehenden männlichen Verhaltensmuster und Wertsetzungen, ohne beides

in Frage zu stellen. Die letztgenannte Weise des Verhaltens gewinnt
literarische Gestalt in der von Hans Mayer mit Grund als exemplarisch
bezeichneten Figur der Judith. Brauchbarkeit und Unzulänglichkeit dieses
literarischen Modells, beides wird im Umgang mit den neuesten Texten
deutlich: im Modell der Judith werden die der Frau gesetzten Grenzen
überschritten, ohne dass doch dabei die geltenden Wertsetzungen in Frage
gestellt würden, wie dies nun, beherrscht bei Christa Wolf, chaotisch-emotional

bei Karin Struck, geschieht. In beiden Büchern (auch die Figur der
Katharina Perchtmann, Schöpfung eines Mannes, gehört in diese Reihe)
ist die Haltung rebellisch; aber die Rebellion richtet sich nicht nur gegen
den Status quo, sondern auch gegen Programme, die schon im Entstehen
erstarren, gegen das alte wie ein diktiertes neues Rollenschema der Frau.

xKate Millett, Sexus und Herrschaft, Verlag, Darmstadt und Neuwied 1974. -
deutsche Ausgabe im Kurt-Desch-Verlag, 6 Karin Struck, Die Mutter, Roman, Suhr-
München 1971. -2Virginia Woolf, A Room kamp-Verlag, Frankfurt 1975. - 7Shula-
of One's Own, The Hogarth Press, London mith Firestone, Frauenbefreiung und se-
1929.-3BarbaraFrischmuth,Haschennach xuelle Revolution, Fischer-Taschenbuch-
Wind, Erzählungen, Residenz-Verlag, Salz- Verlag, 1975. - 8Christa Wolf, Unter den
bürg 1974. - 4Hans Mayer, Aussenseiter, Linden, Erzählungen, Luchterhand-Verlag,
Suhrkamp-Verlag, Frankfurt 1975. - 5Peter Darmstadt und Neuwied 1974.
Härtling, Eine Frau, Roman, Luchterhand-


	Shakespeares Schwester : ein literaturkritischer Epilog zum Jahr der Frau

