
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 6

Artikel: Kultur im Erdgeschoss : der Alltag aus der neuen Sicht des
Volkskundlers

Autor: Niederer, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arnold Niederer

Kultur im Erdgeschoss

Der Alltag aus der neuen Sicht des Volkskundlers

Ein kleiner Bub fragte einmal seine Mutter: «Marni, was isch Kunscht?»
Die junge Frau überlegte eine Weile und versuchte dann, ihrem Sohn von
den grossen Werken berühmter Künstler zu erzählen: von den Denkmälern
und Skulpturen, die der Kleine schon gesehen hatte, von den Gemälden
im Kunsthaus, von der Musik und von Gedichten. Der Bub hörte aufmerksam

und nachdenklich zu; dann fragte er: «Marni - und was isch denn
Kunschtdünger?» -

Auf die Frage, was eigentUch Kultur sei, hätten wir vermutlich ähnhch
reagiert wie die Mutter des kleinen Knaben. Bei dem Wort «Kultur» denkt
man zunächst nicht an Gemüsekulturen, sondern an bedeutende Bauwerke,
an Pyramiden und Kathedralen, an klassisches Theater, an die Neunte
Symphonie, an Shakespeare und Goethe, vielleicht auch an James Joyce,
Arnold Schönberg und Picasso. In der Umgangssprache ist ein Mensch von
Kultur jemand, der verschiedene Sprachen sprechen kann, der mit
Geschichte, Literatur, Philosophie oder den Schönen Künsten vertraut ist und
der sich selbstverständUch durch gutes Benehmen und feine Manieren
auszeichnet. Die Urgeschichtler, welche sich aufgrund von Bodenfunden ein
Bild von vergangenen Welten zu machen versuchen, bezeichnen die in der
Erde übereinanderliegenden Werkzeuge, Waffen, Tongefässe, Knochen und
anderen Speiseabfälle, aber auch Urnen und Grabbeigaben als
Kulturschichten; sie fassen also den Begriff Kultur weiter, als es die Alltagssprache

tut. Dies gilt auch für die Völkerkunde, heute meistens Ethnologie
genannt, und ihre Schwester, die Volkskunde, die man auch als die Ethnologie

der europäischen Völker bezeichnen kann. Diese Wissenschaften
verwenden das Wort Kultur beziehungsweise Kulturen (inder Mehrzahl) in einem
umfassenden Sinne zur Bezeichnung sämtlicher, auch der bescheidensten
menschlichen Errungenschaften. Dieser erweiterte Kulturbegriff wurde zuerst
1871 von dem engUschen Völkerkundler Edward Tylor so umschrieben:
«Kultur oder Zivilisation ist jenes komplexe Ganze, das Wissen,
Glaubensvorstellungen, Kunst, Moral, Recht, Sitten und alle anderen Fähigkeiten
und Gewohnheiten umfasst, die von Menschen als Mitgliedern einer Gesellschaft

erworben werden.» Für die Ethnologie und die Volkskunde sind
demnach ein Kochtopf, ein Spaten, ein Kinderreim, ein Roman von der



462 KULTUR IM ERDGESCHOSS

Marütt ebenso ein Kulturprodukt wie eine Beethoven-Sonate oder Goethes
Faust. Sie überlassen die Unterscheidung zwischen Kultur im Sinne der
hohen Kunst und der Wissenschaft einerseits und ZiviUsation im Sinne der
technischen Errungenschaften und des Komforts anderseits den
Kulturkritikern. Die hohe Kultur oder Eütekultur ist Gegenstand der Geistesund

Kulturwissenschaften wie Literaturwissenschaft, Kunstwissenschaft,
Musikwissenschaft, Religionswissenschaft und Philosophie. Diese beschäftigen

sich vor allem mit den schöpferischen Leistungen hervorragender
Einzelner. Ihnen steht die Volkskunde als die Wissenschaft von der
Volkskultur, der Kultur der Vielen zur Seite. Im Gegensatz zu den spezialisierten

Geisteswissenschaften umfasst die Volkskunde grundsätzlich alle
Kulturäusserungen der einfachen Leute (die gar nicht immer so einfach
sind): zunächst die Summe der Bemühungen, die dazu dienen, die
Grundbedürfnisse der menschUchen Natur nach Nahrung, Kleidung, Obdach,
Schutz, Fürsorge für den Nachwuchs und den Zusammenhalt der
Menschengruppen zu befriedigen. Dazu kommt die Gesamtheit der Symbolgehalte,

also volkstümliche Religiosität, Alltagswissen, Alltagsmoral und
Alltagsästhetik, Märchen, Sprichwort, Volksmusik und Witz. Die
volkstümliche Kultur oder Populärkultur - die Kultur der Vielen - ist
gekennzeichnet durch Umwelt- und Alltagsbezogenheit und vorwiegend stoffliches
Interesse. Das Universalinteresse, das in den allgemeingültigen Schöpfungen
der verschiedenen Hochkulturen zum Ausdruck kommt, ist den Vielen nur
insofern zugänghch, als sie sich auf dem Wege höherer Bildung von den
Verstrickungen des Alltags zu distanzieren vermögen. Der sachgerechte
Zugang zu den Schöpfungen der Hochkultur hat zur Voraussetzung die in
Elternhaus und höherer Schule erworbene Vertrautheit mit einer Begriffswelt,

die notwendig ist, um kulturelle Leistungen höherer Art sinngerecht
entschlüsseln zu können. Zwar empfindet auch der Ungeschulte vor dem
Werk Rubens, Rembrandts oder Dürers etwas, doch tritt er an diese
Schöpfungen in derselben Weise heran wie an diejenigen Dinge, mit denen er im
praktischen Leben in Beziehung steht; seine Wahrnehmung beschränkt sich
auf das Erzählende, Illustrative, auf das «Was» und nicht auf das «Wie»
der Darstellung. Hodlers «Holzfäller» spricht ihn an, weil er selber schon
Holz gefäUt hat; das künstlerisch vollendete Landschaftsbild nur deshalb,
weil es zufällig seine Heimat darstellt. Auch wenn er sich ein Original oder
eine Reproduktion anschafft, bleibt ihm der Zugang vom Künstlerischen her
oft verschlossen, und Ausnahmen bestätigen hier höchstens die Regel.
Auch ein wohlverdienender Arbeiter betritt nur selten eine Buchhandlung;
er sitzt in der Regel nicht im Schauspielhaus oder in der Oper, sondern vor
dem Fernsehapparat oder im Kino. Er lebt, wie die überwiegende Mehrheit

seiner Zeitgenossen, im Erdgeschoss der Kultur, das heisst in einer



KULTUR IM ERDGESCHOSS 463

phänomenal anderen Welt als die Bewohner des Bel-Etage und der höheren

Stockwerke, für welche die Kultur eine Art Heiligtum bedeutet oder
zumindest - nach der Definition im Brockhaus - die Gesamtheit der
«Bestrebungen nach Veredlung, Verfeinerung und Formung der menschUchen

PersönUchkeit unter Bändigung und Sublimierung der Triebnatur».
Gelegentlich steigen allerdings auch die Bewohner der höheren Etagen des

Kulturgebäudes ganz gerne ins Erdgeschoss hinunter, um sich von den

Anstrengungen des höheren Kulturgenusses zu erholen und Menschen unter
vielen zu sein. Offenbar sind in der «Kultur im Erdgeschoss» nährende
Elemente vorhanden, die von der sublimen Kultur verweigert werden,
Elemente des Vitalen, wie es manchmal laut, farbig und aufrührend in den

Produkten der Massenkultur erscheint.
Die Volkskundler, zu denen ich zähle, haben die Kultur im Erdgeschoss,

die Kultur der anonymen Vielen, der vitalen Schicht, zum Gegenstand ihrer
wissenschaftUchen Untersuchungen gemacht. Mein Lehrer, der im Jahre
1962 verstorbene schweizerische Volkskundler Richard Weiss, hat die
Entstehung dieser Wissenschaft mit der Kulturmüdigkeit der Eliten erklärt:

Volkskundliches Interesse und volkskundliche Forschung erwuchs immer aus
Kulturkrisen. Ihr stärkster Antrieb war und ist das Heimweh nach einem
verlorenen Paradies, nach dem Paradies der Ursprünglichkeit, nach dem

«einfachen Leben». Was die einen auf Robinsoninseln suchten, fanden die andern
beim «einfachen Volke».

Das lange Festhalten an dieser nostalgischen, auf Rousseau, Herder und
die Brüder Grimm zurückgehenden Blickrichtung und die sich daraus
ergebenden Wertsetzungen führten dazu, dass die Volkskunde an der Tatsache
der industriellen Massengesellschaft, in der das Volk heute lebt, vorbeisah
und im Antiquarischen, oft auch im bloss GefälUgen steckenblieb.
Dagegen hat sich Richard Weiss im Vorwort zu seinem Buch «Volkskunde der
Schweiz» von 1946 gewandt. Er schrieb:

«Die dem folkloristischen Sammeleifer zugrundeliegende romantische
Angst, dass es in unserer modernen Zeit mit dem schönen alten Volksleben
unaufhaltsam zu Ende gehe, ist selber ein Bestandteil der ungeschichtlichen
volkstümlichen Weltanschauung, an der auch die Vertreter der Wissenschaft
teilhaben. Die tiefeingewurzelte Neigung, das wahre Volksleben nur in
Museen und Chroniken, auf dem Estrich der Bauernhäuser, in vergessenen
Bergwinkeln und in den Jugenderinnerungen alter Mütterchen zu suchen, erklärt
sich aus der Allgewalt der Tradition, welche den alten Dingen die Patina des

Bewährten, des Wertvollen und Ehrwürdigen verleiht.»



464 KULTUR IM ERDGESCHOSS

So warnte er in dem Kapitel über die Kleidung (in demselben Buch) vor
der Beschränkung der Forschung auf die schönen alten Volkstrachten:

Die volkskundliche Trachtenforschung darf sich den Blick nicht einengen
lassen durch notwendigerweise subjektive ästhetische oder antiquarische
Vorurteile. Wie sollte sie einen Beitrag zur Erkenntnis des gesamten gegenwärtigen
Volkslebens leisten können, wenn sie sich auf die paar wenigen trümmerhaften

«Trachtengebiete» beschränken wollte? Sie muss vielmehr versuchen,
in der gegenwärtigen Kleidung, gleichviel ob sie aus dem Warenhaus oder
aus der Webstube komme, das Volkstümliche zu erkennen, welches dem
unbefangenen Beobachter auch in der grossstädtischen Kleidung nicht entgeht.»

So verschmähte er es nicht, neben dem gestickten Hirtenhemd der Älpler
und dem traditionellen Kleid des Kaminfegers mit dem Zyünder auch auf
die Berufskleider der Bäcker und Metzger hinzuweisen, sowie auf die der
Köche mit ihren hohen Kappen, auf die mit blauen Streifen versehenen
Berufsmäntel der Coiffeure, neben den weissen der Ärzte und Laboranten
und den erbsfarbenen der Magaziner und Verkäufer; auf die Schürzchen der
Serviertöchter, das Büetzergwändli des Arbeiters, die blauen Überkleider
und dazugehörigen Kappen der Monteure, Schlosser und der Lokomotivführer.

Heute würde er zweifellos auch die Kleidung und den Schmuck der
Hippies und der Rocker in seine Betrachtung einbeziehen.

Seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges hat die Volkskunde aufgehört,
eine sentimental und nostalgisch gefärbte «Kunde» vom schönen Brauchtum
und von alten Überlieferungen zu sein. Die stille Beschäftigung mit
entschwindenden Bräuchen, die keinerlei Kraft mehr zu einer sozialen Ordnung
besitzen und zum Teil schon Schauspiel für gleichgültige Touristen geworden
sind, wich neuartigen Fragestellungen, die durch drängende Bedürfnisse der
Gegenwart aufgegeben wurden. Nach der «Volkskunde der Schweiz »von
Richard Weiss erschien 1952 die Darstellung des Baselbieter Volkslebens im
Kulturwandel der Gegenwart von Eduard Strübin. Worin besteht dieser
Kulturwandel? Seit den fernen Zeiten der Vorgeschichte bis tief ins 19.

Jahrhundert hinein hatten sich die materiellen Lebensbedingungen innerhalb
Europas wenig verändert. Ein vorindustrielles Zeitalter herrschte seit Beginn
des Neolithikums und drückte dem Leben in Stadt und Land seinen Stempel
auf. In diese jahrtausendealte Ordnung drang die Maschine ein und stürzte
die herkömmlichen Produktionsmethoden um, brachte die verschiedensten
Menschengruppen in neue Beziehung zueinander, überall Schranken
einreissend und auch neue aufrichtend.

Nach dem anfänglichen Elend der arbeitenden Klassen im 19. und zu
Beginn des 20. Jahrhunderts erfolgte in den industrialisierten Ländern eine
allgemeine Zunahme der Einkommen. Dadurch wurde die wirtschaftüche



KULTUR IM ERDGESCHOSS 465

Entscheidungsfreiheit des einzelnen erhöht und erlaubte ihm, neben den
unmittelbar notwendigen Sachen Geld für viele neue Dinge auszugeben. Der
durchschnitthche Anteil der Ausgaben für die Familiennahrung sank von
80 und 90% auf20% des Einkommens. Durch die zunehmende Verlängerung
der Freizeit wurde diese von einer blossen Arbeits- und Erholungspause
zu einem Lebensbezirk ganz eigener Art: zur modernen Freizeitkultur,
derer sich die Kulturindustrie bemächtigte. Die soziale Sicherheit wurde
ausgebaut und umfasst heute in den modernen Industriestaaten auch die
Entwicklungsmögüchkeiten der Kinder. Die zunehmende Lebenserwartung
führte zur Entstehung einer ökonomisch und kulturell unterprivilegierten
Bevölkerungsgruppe mit verminderten Sozialkontakten und gegenüber früher
vermindertem Sozialprestige: die alten Leute. Noch zur Zeit des Wiener
Kongresses (1815) bestand mehr als die Hälfte aller Europäer aus Analphabeten;
jetzt sind nach den elementaren auch grössere allgemeine und spezielle
Schulkenntnisse zu einer Massenerscheinung geworden, die man als
Bildungsexplosion bezeichnen kann. Aufdem Sektor der Arbeit erfolgte eine
Akzentverschiebung von der Handarbeit zur Kopfarbeit. Der Arbeiter, der früher
seine Muskelkraft verkaufte, verkauft heute mehr und mehr seine

Aufmerksamkeit, so dass seine Ermüdung nicht mehr wie früher nur eine
körperliche, sondern auch eine psychische ist. Die Ausschaltung des Körpers
als Arbeitskraft erklärt die wachsende Bedeutung des Sports als Ausgleich
für die zunehmend sitzende Arbeitsweise. Der gegenüber früher grössere
Besitz an Dauergütern, besonders im Dienste der Wohn- und Freizeitkultur,
hat jetzt eine ähnliche gesellschaftliche Bedeutung bekommen wie früher
die Verfügung über die Produktionsgüter Grund und Boden, Werkstätten,
Diener und Knechte. Die Kommunikationsmöglichkeiten, die in manchen
unterentwickelten Ländern rascher anwachsen als die Alphabetisierung,
erreichen heute das letzte Dorf und führen zur Verkümmerung der Von-An-
gesicht-zu-Angesicht-Beziehungen, welche vorher vorherrschend gewesen
waren. Zu alledem kommt eine wachsende geographische Mobihtät, welche
durch die internationalen Wohlstandsunterschiede bedingt ist. Aus den
wirtschaftlich weniger entwickelten Mittelmeerländern wandern Scharen von
Menschen in die Länder mit höherem Lebensstandard, um dort jene Arbeiten
zu verrichten, für die in den wohlhabenden Gebieten kaum noch Arbeitskräfte

zur Verfügung stehen. Die Armen arbeiten bei den Reichen, während
sich die Reichen in den Auswanderungsgebieten, die zu begehrten Freizeitländern

geworden sind, erholen. Daraus ergeben sich für Europa Probleme
des Zusammenlebens, wie sie sich vorher in den Vereinigten Staaten
gestellt hatten und wohl immer noch stellen.

Der Volkskunde, die früher vor allem eine Wissenschaft mit nationaler
Zielsetzung gewesen war, kommt jetzt unter anderem die Aufgabe zu, die



466 KULTUR IM ERDGESCHOSS

kulturellen Hintergründe der Einwanderer aufzuzeigen und deren
Andersartigkeit aus ihren eigenen Voraussetzungen zu erklären. Aber auch innerhalb

unseres eigenen Landes besteht immer noch ein bedeutendes Gefälle
zwischen wirtschafthch zurückgebliebenen und wirtschafthch stark entwik-
kelten Gebieten. Hier kann die Volkskunde den Weg verfolgen, der von der
ländhchen zur städtisch geprägten Industriekultur führt. Der Gegensatz
zwischen ländUcher und städtischer Kultur steht für die modernen
GeseUschaften weiterhin ein Problem dar, das es zu überwinden gilt.

Die Volkskunde als Gegenwartswissenschaft mit BUck auf die Zukunft
masst sich nicht an, die ganze Problematik des beschleunigten kulturellen
Wandels, der immer auch ein sozialer Wandel ist, zu lösen. Sie versucht es

in Verbindung mit den modernen Kommunikations- und Sozialwissenschaften.

Was sie von der Soziologie unterscheidet, ist der stärkere
Einbezug der geschichtlichen Dimension, ferner die Betonung des qualitativen
Aspekts gegenüber dem quantifizierenden. Sie legt besonderen Wert auf die
Nahaufnahme. Der Volkskundler arbeitet mit den Mitteln der teilnehmenden

Beobachtung, um die kulturelle Wirklichkeit in direktem Zugriff
verstehend zu erfassen. Sein Ort ist dort, wo die anonymen Vielen ihre
Alltagswelt praktisch und symbolisch gestalten. Er kümmert sich um
Angelegenheiten, die andern Wissenschaftlern entweder tabu oder zu profan
sind. Was untersuchen die schweizerischen Volkskundler heute in concreto?

Ein Zürcher Volkskundler erforschte systematisch den Wandschmuck in
100 Zürcher Familien nach seinen Formen, seiner Bedeutung, seinen
Funktionen und seiner Herkunft. Was bedeutet das Bild an der Wand für seinen
Besitzer? Erinnerung, Sehnsucht, Ermahnung, Ausweis vollbrachter
Leistung, Kontaktstelle zum ÜbersinnUchen, Demonstration von Teilhabe an
der Kultur der EUte? Deutsche Volkskundler fragten nach dem
Buchbesitz, den Lesegewohnheiten, der Funktion des Lesens bei Insassen von
Altersheimen; eine meiner Studentinnen untersuchte den komplexen Akkul-
turations- und Assimilationsprozess der Tibeter in der Schweiz, eine andere

befragte die Bewohner einer Zürcher Agglomerationssiedlung nach den von
diesen gepflegten Verwandtschaftsbeziehungen; gegenwärtig ist eine
Untersuchung darüber im Gange, ob und in welcher Hinsicht manuelle Arbeiter
verbürgerlichen und welcher Art ihre Beziehungen zu den höheren
Sozialschichten sind. Ein Student schreibt eine Dissertation über das Verhalten
von Arbeiterbauern gegenüber technischen Neuerungen; auf dem
Programm stehen ferner Untersuchungen über Sammlergewohnheiten, über das
Trinkverhalten beziehungsweise die Trinksitten bestimmter sozialer Gruppen,

ferner über die kulturellen Funktionen von Quartiergaststätten, über
die Motive und Triebkräfte bei der Namenwahl für Neugeborene. Ein
weiteres Gebiet eröffnet sich in der Beobachtung der durch den mensch-



KULTUR IM ERDGESCHOSS 467

lichen Körper vermittelten expressiven Zeichen wie Körperhaltung,
Gebärden, Gesten, BUckkontakte, Distanz und Nähe. Der Wandel der Wohnweise

und der Wohnkultur, deren FunktionaUtät und Ästhetik sind ebenso

legitime Untersuchungsgebiete der Gegenwartsvolkskunde, wie es das
Bauernhaus für die historisch orientierte Volkskunde ist. Die empirische
Erforschung der regional und sozial verschiedenen Konsumgewohnheiten
mit Bezug auf Nahrung, Körper- und Gesundheitspflege, der Niederschlag
des kulturellen Wandels in den Einkaufsgewohnheiten und der Vorratshaltung,

geben dem Volkskundler Rechenschaft über den gelebten Alltag.
Die Auswahl unter den kultureUen Neuerungen ist einerseits bestimmt durch
die Medien der Werbung, anderseits durch die Auswahltätigkeit der
verschiedenen Sozialgruppen.

Es ist dem Volkskundler auch nicht verwehrt, gelegentlich ins Unter-
geschoss der Kultur hinabzusteigen, zu den Asozialen, um zum Beispiel
die Subkultur der Strafgefangenen mit ihren besonderen Normen in bezug
auf Sprache, Tauschgewohnheiten und Soüdaritätsverhalten in den Griff zu
bekommen, und auch die Welt der Prostituierten und Zuhälter kann für
ihn durchaus Gegenstand von Untersuchungen sein.

So ist die Volkskunde die Wissenschaft vom Alltagsleben der Vielen,
dessen unermüdUchen Inhalt sie zu entdecken versucht. «Was bekannt
ist, ist deshalb noch nicht erkannt», sagte Hegel. Die einfachsten
Erscheinungen des Alltags vermitteln nach meiner Meinung ebensoviel
Selbsterkenntnis und Existenzerhellung wie die monumentalen Themen der
Geschichte und der Kunst. Grosse Themen bieten für sich allein noch keine
Gewähr für grosse Erkenntnis. Eine geistige Bildung, welche die Tatsachen
des Alltags, die «Kultur im Erdgeschoss», auf welche alle hohe Kultur
letzthch aufbaut, nicht mit einschUesst, muss heute als veraltet, als
überheblich oder als weltfremdes Spezialistentum bezeichnet werden.

Die besondere Aufgeschlossenheit für Tatsachen, welche andere
Wissenschaften so banal finden, dass sie ihnen nicht die Ehre erweisen, Gegenstand

der Forschung zu werden, berechtigt den Volkskundler, seine

Beschäftigung als eine von Grund auf demokratische Wissenschaft zu
bezeichnen.


	Kultur im Erdgeschoss : der Alltag aus der neuen Sicht des Volkskundlers

