
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 5

Artikel: Verantwortung eines Philologen

Autor: Weimar, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Weimar

Verantwortung eines Philologen

Als Sokrates sich einen Philologen nannte, meinte er damit, er sei ein
Liebhaber des wissenschaftlichen Gespräches. Seither hat sich manches in der
Bedeutung des Wortes Philologe geändert. Sokrates war ein öffentliches Ärgernis

mit seiner Philologie; sie brachte ihm bekanntlich Anklage und Tod
wegen Verführung der Jugend. Schon zwei, drei Jahrhunderte später war
Philologie kein Risiko mehr, sondern ein geachteter Beruf, allerdings nur um
den Preis, dass die eigentliche Arbeit des Philologen jetzt unter Ausschluss
der Öffentlichkeit in der Einsamkeit der Studierstube stattfand. Die sokratische

Einheit von Hören und Reden im Dialog gemeinsamen Denkens war
zerfallen in Lektüre und Monolog, und der Philologe wurde aus einem
Liebhaber des Gespräches ein Freund des Wortes in entsprechend doppeltem
Sinne. Der lesende Philologe ist Freund des Wortes, weil er die schriftliche
Überlieferung kennt, ehrt und bewahrt; der redende Philologe ist Freund
des Wortes, weil er gern und viel redet.

Wenn mich nicht alles täuscht, ist dies ziemlich genau der Eindruck, den
kritische Nichtphilologen auch heute noch oder wieder von der Philologie
haben: Philologie als ein wunderliches Gemisch von weltfremder
Büchergelehrsamkeit und schöngeistiger Vielrednerei. Ob und in welchem Masse
die Philologen selbst zum Entstehen dieses Eindrucks aktiv beigetragen
haben, ist gar nicht so wichtig. Die Philologie stellt sich jedenfalls den
Gebildeten unter ihren Verächtern in einem sehr ungünstigen Lichte dar,
und andererseits stimmt einen das Wohlwollen derer auch nicht gerade
fröhlich, welche die Philologie als eine Art höhere Bildung und Hüterin der
literarischen Kultur schätzen oder auch nur als Reservat für die Spezialisten

des Schönen dulden wollen.
Denn all das, Freundliches wie Unfreundliches, richtet sich nach einer

Vorstellung von Philologie und speziell Literaturwissenschaft, von der man
nur hoffen kann, dass sie falsch ist. Die Literaturwissenschaft wird gesehen
als ein schöner Luxus, den man sich leisten kann oder auch nicht, je nachdem,

ob man geneigt ist, sich im Interesse einer farbigen Vielfalt auch
einige feinsinnige, obwohl lebensuntüchtige Ästheten zu halten, oder ob
man sie überflüssig findet, weil man scheinbar Wichtigeres zu finanzieren hat.



PHILOLOGIE 383

Diese öffentlichen Legenden und Missverständnisse können unversehens
wieder zum Risiko für die Philologie werden, zum Vorwurf, die Jugend zu
Unnützem zu verführen. Das Wort Luxuswissenschaften wurde schon vor
einigen Jahren herumgereicht. Wir Philologen haben es offenbar versäumt
oder verlernt, eine angemessene öffentUche Selbstdarstellung zu geben und
den Sinn der Philologie auch den Nichtphilologen - und das sind ja
immer noch die meisten - einsehbar zu machen. Wer als Angehöriger
der Universität oder Schule zum öffentUchen Leben gehört und sich nicht
auch öffentUch die Zwecke seiner Tätigkeit setzt, der läuft Gefahr, dass
sie ihm dann eben von aussen gesetzt werden, vom Staat oder von der
Politik. Das Heimatland der Germanistik ist seit anderthalb Jahrhunderten
bis heute unablässig bemüht, in dieser oder jener Weise trübe Beispiele
für die Richtigkeit dieser These zu liefern.

Ich will nicht den Teufel an die Wand malen; ich will niemanden
verdächtigen, und ich wiU auch keinen auf dumme Gedanken bringen. Aber
ich sehe doch, dass die öffentliche Unwissenheit über die Notwendigkeit
der Philologie uns selbst wird schaden können, sobald zum Beispiel finanzielle

Gesichtspunkte oder einfache NützUchkeitserwägungen wichtiger werden

sollten als die Ehrfurcht vor den traditioneUen Disziplinen. Und ich
sehe ebenso, dass die scheinbare oder wirkliche Funktionslosigkeit der
Philologie nicht wenigen Studenten schwer zu schaffen macht und dass

damit die immer vorhandene Neigung wächst, die Philologie an einen
fremden Zug anzuhängen, um wenigstens die Unsicherheit über die
Fahrtrichtung loszuwerden.

In all diesen Bedenken und Einwänden, mögen sie immerhin einseitig
formuüert oder übertrieben erscheinen, sitzt ausgesprochen oder
unausgesprochen die ernsthafte Anfrage an die Adresse der Philologen: kann man
es angesichts der gewaltigen Probleme unserer Zeit überhaupt noch
verantworten, sich ein Leben lang professionell nur mit Literatur zu befassen? Man
wird gut daran tun, derartige Anfragen nicht einfach auf sich beruhen zu
lassen, auch wenn man mit guten Gründen den Fragenden die Legitimation
dazu bestreiten mag, die Philologen mit solch einer moralischen Rigorosität
zur Verantwortung zu ziehen. Es scheint mir wieder einmal an der Zeit zu
sein, dergleichen zweifelnde Anfragen nicht nur im Herzenskämmerlein zu
erwägen, sondern sich coram pubhco zu verantworten.

Dabei glaube ich am besten so zu verfahren, dass ich von der
Verantwortung spreche, die ein Philologe an der Universität hat, ob er will oder
nicht, also von der Verantwortung gegenüber den Instanzen, die ihm direkt
oder indirekt seine Arbeit ermöglichen; von der Verantwortung gegenüber
den Studenten, die zu unterrichten ihm aufgetragen ist; und von der
Verantwortung gegenüber der Literatur.



384 PHILOLOGIE

Was ist Literatur?

WoUte man nach der Erfahrung die Tätigkeit der Philologen als den Ort
der Verantwortung beschreiben, dann käme man an kein Ende; denn so
viele Philologen es gibt, so viele Nuancen und Besonderheiten, Verfahrensweisen

und Interessenschwerpunkte, Stärken und Schwächen scheint es zu
geben. Wenn ich also vom Philologen rede, meine ich nicht einen
bestimmten oder einen Durchschnitt aus allen, sondern einen
Literaturwissenschaftler, wie ich ihn mir vorstehe, eine Art Idealfigur.

Dieser Mann nun hat es auf wissenschaftliche Weise mit Literatur zu
tun. Und damit sind wir bereits mitten in den Schwierigkeiten; denn
weder besteht Einigkeit darüber, was Literatur ist, noch kann als ausgemacht

gelten, was angesichts der Literatur wissenschaftlich sein soll.
Der Philologe hat eine Unmenge von Geschriebenem zur Verfügung,

von Verwaltungsakten und Lehrbüchern der Anatomie bis zu Parlamentsreden

und Gedichten, aber wenn er nicht einfach die mehr oder weniger
übUchen Einteilungen ungeprüft und gewohnheitsmässig übernehmen will,
dann muss er Begründungen dafür finden, dass er ein Schriftstück Literatur
nennt und zu seinem Gegenstand macht und ein anderes nicht. Bei der
Durchmusterung des Bestandes fällt einem natürlich auf, dass manche
Texte in Verszeilen geschrieben sind, andere dagegen nicht. Damit hätte man
die alte formale Einteilung in Poesie und Prosa als den beiden Bestandteilen

der Literatur. Lässt man die Sache mit der Poesie erst einmal auf
sich beruhen, dann müsste man innerhalb der Prosa nach neuen Kriterien
die literarische von der nichtliterarischen trennen. Wie die Untersuchung
auch ausgehen mag: man sieht, dass das blosse Vorhegen von Versen
keine notwendige Bedingung für Literatur ist, ja es ist darüber hinaus nicht
einmal hinreichende Bedingung; denn es gibt ja zum Beispiel Merkverse,
wie wir sie noch im Lateinunterricht gelernt haben, Kochrezepte oder kurze
Sitzungsprotokolle, die aus Gründen der Übersichtüchkeit nur je einen Satz

pro Zeile aufweisen. Niemand wird dergleichen nur um solcher zufälliger
Äusserlichkeiten willen als Literatur bezeichnen wollen. Man braucht also
ein Kriterium, das ohne Berücksichtigung der äusseren Form eine sichere

Unterscheidung ermöglicht.
Mit anderen Worten: es gibt kein eindeutiges Unterscheidungsmerkmal,

mit dessen Hilfe man zweifelsfrei literarische von nichtliterarischen Texten
unterscheiden kann, ohne sie gelesen zu haben. Das hört sich jetzt
wahrscheinlich ziemlich trivial an, ist deswegen aber noch lange nicht unwichtig.
Gesagt ist damit nämlich, dass man nur dann vernünftig über Literatur reden

kann, wenn man nicht ausser acht lässt, dass man es als Leser tut. Ebensowenig

kann man davon absehen, dass alles Geschriebene einen Autor hat,



PHILOLOGIE 385

und es ist ferner ausgesprochen müssig und unnütz, darüber nachzugrübeln,
was ein literarisches Werk an sich sein mag, wenn es etwa nie einen Leser
finden sollte oder gerade ungelesen in der Bibliothek lagert.

Es soll nun aber beileibe nicht dem Belieben jedes einzelnen Lesers
überlassen bleiben, von Fall zu Fall eine Entscheidung zu treffen, was
Literatur ist und was nicht, und ebensowenig wird man sich auf das Urteil der
Autoren verlassen woUen.

Zuerst muss man sich wohl über den Sinn der Terminologie verständigen,

und zwar in diesem Sinne: Literatur soll kein Wertprädikat sein.

Aus diesem einzigen Grunde übrigens gebrauche ich das Wort Dichtung
nicht, weil viele damit wohl eine bestimmte Wertvorstellung verbinden.
Ein Gedicht kann von Herzen schlecht sein und ist doch Literatur, ohne
dass ihm das etwas hilft, wohingegen eine technologische Studie so brillant

sein kann, wie sie wiU, ohne deshalb zur Literatur zu werden und ohne
dass ihr damit etwas abgeht.

Alles Geschriebene hat die Eigenart, dass man ihm nicht ansieht, wie es

geschrieben worden ist. Man kann zum Beispiel beim Lesen eines scheinbar
tiefsinnigen Essays vermuten, dass es schwer war, ihn zu schreiben, und doch
hat ihn der Verfasser in einem halben Nachmittag hingeschmiert. Eine
philosophische Abhandlung kann in einem urbanen Plauderton gehalten sein
und doch die Summe vieler Jahre angestrengten Denkens enthalten. Selbst
über so einfache Dinge also wie den investierten Arbeitsaufwand weiss

man in den wenigsten Fällen etwas, und wenn man es weiss, nützt es

auch nicht viel. Denn was alles während der langdauernden oder kurzfristigen,

leichthändigen oder mühseligen Arbeit des Schreibens im Verfasser
und um ihn herum vorgegangen ist, wird schlechterdings niemals, weder im
aktuellen Moment, noch nachträglich irgend jemand in Erfahrung bringen,
auch der Autor selbst nicht. Sobald ein Text fertig ist, ist der Prozess
seines Geschriebenwerdens für immer in ihm verschwunden. Trotzdem wäre
es eminent wichtig, diesen Prozess zu kennen, denn selbstverständlich hinterlässt

er im fertigen Text Spuren, die erst aus ihm heraus verständhch
werden.

Der Philologe kann sich nicht anders behelfen, als dass er aus den
wenigen Spuren des Geschriebenwordenseins im Text zurückschliesst auf
jenen Prozess des Schreibens, aus dem der Text hervorgegangen ist. Und
da gibt es denn einige relativ unscheinbare Spuren, die einen zu der
Annahme nötigen, dass der Prozess des Schreibens von Literatur sich
grundsätzhch unterscheidet vom Schreiben aller anderen Texte. Erst wenn man
diesen Unterschied bemerkt und erfasst hat, kann man literarische und
nichtliterarische Texte voneinander trennen.

Nehmen wir zur Illustration einige einfache Beispiele. - Das inzwischen



386 PHILOLOGIE

auf drei Bände angewachsene Werk mit dem Titel «Jahrestage» enthält
nichts als die Aufzeichnungen einer gewissen Gesine Cresspahl; auf den
Titelblättern dagegen ist als Autor Uwe Johnson angegeben. - Anfang
1945 erschien in Basel eine Anthologie von Gedichten deutscher FlüchtUnge,

«Das Wort der Verfolgten», als dessen Herausgeber ein Oswald
Mohr zeichnet. Am Ende des Vorwortes richtet besagter Mohr einen
besonderen Dank an Herrn Bruno Kaiser in Basel; man weiss heute, dass

dieser Bruno Kaiser, der als deutscher Emigrant Schreibverbot hatte, selbst
der Herausgeber war. - Glaubwürdigen Gerüchten zufolge soll es unter
anderem politische Reden, Prominentenbiographien, Artikel in medizinischen
Fachzeitschriften geben, von denen der jeweils als Autor figurierende Mann,
wenn überhaupt, nur den kleinsten Teil wenigstens geschrieben hat.

Den drei Beispielen gemeinsam ist, dass eine gewisse Diskrepanz
zwischen dem wahren und dem angegebenen Autor besteht. Um die zweifellos
vorhandenen Unterschiede formulieren zu können, muss man zurückgreifen
auf die Intentionen, die, wie zu vermuten ist, zu jener Diskrepanz
geführt haben; man muss also zurückschliessen auf den Prozess des Schreibens.

Bei Uwe Johnson haben wir den literarischen Normalfall in besonders
deutlicher Ausprägung: ein Mann schreibt offen unter dem Namen einer von
ihm erfundenen Frau, ohne damit jemanden hinters Licht führen zu wollen
oder zu können. Im Falle Bruno Kaisers handelt es sich um das höchst
geistreiche und nicht ungefährliche Verwirrspiel, dass der erfundene dem
wirklichen Herausgeber dankt, um ihn desto sicherer von jedem Verdacht
unerlaubter Schriftstellertätigkeit zu befreien, ein raffinierter und
erfolgreicher Trick zur Täuschung der Fremdenpolizei, welche über dessen
Erlaubtheit gewiss ihre eigene Meinung gehabt hätte. Auch im dritten
Beispiel geht es um eindeutige Verdunklungsmanöver, um Plagiate, bei deren
moralischer oder rechtlicher Beurteilung es darauf ankäme, in welchem
Masse die Ghostwriter freiwillig an der Täuschung beteiligt waren.

Die Differenz von wahrem und angegebenem Autor wird also von den
Plagiatoren wie von Bruno Kaiser zum Zwecke der Täuschung eingesetzt,
von Johnson dagegen nicht. Literatur, so möchte man sagen, unterscheidet
sich von den anderen Formen der Lüge dadurch, dass sie ehrlich ist. Statt
ehrlicher Lüge könnte man auch Fiktion sagen, aber das ist leider im
Deutschen ein unglücklicher Ausdruck, und er gibt, wie auch der Satz über
die Lüge, zu Missverständnissen Anlass. Deshalb will ich das Ergebnis der
drei Beispiele in eine andere Definition fassen: Literatur entsteht, wenn
jemand - dem Leser erkennbar - als ein anderer schreibt. Und damit
meine ich nun zugleich eine für den jetzigen Zusammenhang ausreichende
Definition von Literatur gegeben zu haben, die überdies auch die vorhin
gegebene Bedingung erfüllt, dass sie zugleich vom Leser spricht.



PHILOLOGIE 387

Weitere Beispiele

Immerhin wird ein einziges hterarisches Beispiel wohl noch nicht
genügen, um die Brauchbarkeit und Haltbarkeit dieser vielleicht doch eher
befremdlichen Definition zu erweisen. Einige summarische Überlegungen zu
den wichtigsten Erscheinungsformen der Literatur müssen vorderhand diesen

Zweck erfüUen. - Wenn jemand wie Uwe Johnson als Gesine Cresspahl in
der Ich-Form schreibt, dann liegt, wie gesagt, der Sachverhalt klar zutage:
Uwe Johnson ist die biographische Person, Gesine Cresspahl die literarische
Person. Wenn die üterarische Person keinen eigenen Namen mehr bekommt
und weiter «ich» schreibt, wird der Leser in den meisten Fällen nicht zweifeln,

dass die Uterarische Person zum Beispiel Erlebnisse berichtet, die
nicht diejenigen der biographischen Person sind. Um diese Differenz dem

Leser im Bewusstsein halten zu können, verfügt der Autor über einige
technisch einzusetzende Mittel wie das sogenannte epische Präteritum. Zweifellos
existiert ein Streifen Niemandsland zwischen Roman und Autobiographie,
aber die in ihm verlaufende Grenze zwischen Literatur und Nicht-Literatur
ist eine dünne und scharfe Linie, nur dass uns hier ihre genaue
Vermessung nicht beschäftigen kann.

In der Mehrzahl aller Romane und Erzählungen tritt die literarische
Person nicht als ein selbständiges Ich auf. Dass der Autor trotzdem nicht
als biographische, sondern als literarische Person (also: als ein anderer)
schreibt, merkt jeder Leser, ohne es vielleicht genau zu wissen, an inneren
Merkmalen der Erzählung, etwa daran, dass der Autor als literarische Person

unwahrscheinlich gut informiert sein kann über das Innenleben völlig
fremder Leute. In seiner Welt darf sich der Autor als hterarische Person
unendlich viel mehr erlauben, als seinem Konkurrenten, dem Historiker,
jemals zugestanden werden könnte. Auch wenn er von dieser Freiheit nur
geringfügigen Gebrauch macht, schreibt er als literarische Person und wird
es dem Leser auch in dieser oder jener Weise, durch den Untertitel
Roman, durch irgendwelche Zwischenbemerkungen oder dergleichen zu
verstehen geben.

Dass Theaterstücke von unserer Definition umfasst werden, bedarf nur
weniger Worte; denn jedermann sieht, dass der Autor seine Worte fremden
Personen in den Mund gelegt hat. Das gilt selbstverständlich auch für das

sogenannte Dokumentartheater.
Am schwersten ist die Differenz zwischen biographischer und literarischer

Person in Gedichten theoretisch zu fassen, obwohl sie eigentlich niemandem
fremd sein kann. Stellen Sie sich vor, ich würde plötzlich in schlichte Verse

ausbrechen oder mich zu begeisterten Apostrophen erheben. Mit Recht
wären Sie belustigt bis betreten, weil ich, als biographische Person hier



388 PHILOLOGIE

stehend, mich plötzhch als literarische gebärdet hätte. Die Differenz wäre
nur so besonders krass spürbar, weil der Moment so unpassend wäre.
Sie ist aber auch in jedem lyrischen Gedicht anzutreffen.

Dies also zur IUustration der Definition, dass Literatur entstehe, wenn
jemand - dem Leser erkennbar - als ein anderer schreibt. Das gilt für die
dürftigsten Heftromane und für die grössten Werke der Weltliteratur
gleichermassen. Die Qualitätsunterschiede liegen im Rahmen dieser Gemeinsamkeit

auf einer Ebene, die man gemeinhin als die Kunst des Autors
bezeichnet. Kunst ist sozusagen etwas Zusätzliches, das sich zudem nicht
auf Literatur beschränken lässt. Nicht jedes literarische Werk ist auch ein
literarisches Kunstwerk, aber jedes literarische Kunstwerk ist eben auch
literarisches Werk, und andererseits mag es sprachliche Kunstwerke geben,
die nicht Literatur sind, Briefe vielleicht, auch Tagebücher oder Essays
oder Reden. Die Begriffe Kunst und Literatur sind also nicht austauschbar.

Die Kunst bedeutender Schriftsteller ist indessen so unterschiedlich und
vielfältig, dass nur mit Vorbehalten etwas grundlegend Gemeinsames
herausgehoben werden kann. Im allgemeinen wird sich Kunst in der Ökonomie,
Organisation und Konzentration des Textes äussern, sei es, dass einfach
nichts Überflüssiges stehen bleibt, sei es, dass Strukturen und Beziehungen
anfangen zu sprechen, dass Gegenstände und Handlungen Bedeutung
bekommen, dass die Reihenfolge der Wörter und Sätze zur Aussage wird.
Es hegt auf der Hand, dass in diesem Gebiet der Künstler leicht daneben
greifen oder des Guten zu viel tun kann, dass ein Urteil darüber nicht
unabhängig ist von den Wandlungen des Geschmacks und dass die
Ergebnisse der Kunst einem ungeübten Leser gar nicht unbedingt auffallen
müssen. - Mit der gebotenen Vorsicht eine vorläufige Definition: im
Medium der Sprache verwandelt Kunst alles in Bedeutungsträger, sie macht -
in einem weiteren Sinne - alles in der Sprache zu Sprache.

Philologen auf Abwegen

Die Verantwortung des Philologen gegenüber der Literatur, sei sie kunstvoU
oder kunstlos, besteht nur in einem : er hat dafür zu sorgen, dass sie Literatur
bleibt, und das heisst zunächst, dass die Differenz von biographischer und
literarischer Person gewahrt bleibt. Wird nämlich die Differenz von
biographischer und literarischer Person überhaupt nicht gesehen, dann wird
Literatur zum privaten Dokument und damit scheinbar psychologischer
Untersuchung zugänghch. Wen es aber gelüstet, in die Seele eines Dichters zu
schauen, der wird sich schon an die lebenden halten müssen oder, wenn er
von den Toten nicht lassen kann, sich auf die Tagebücher oder ähnhches zu



PHILOLOGIE 389

beschränken haben. Dass bei Kafka, um nur einen zu nennen, gleiche Motive

in den Tagebüchern und in den literarischen Werken erscheinen, ist
kein Gegenargument, sondern sollte eher skeptisch über die psychologische
Auswertbarkeit auch der Tagebücher von Schriftstellern urteilen lassen.

Der Nivelüerung der Differenz entgegengesetzt ist das andere Extrem,
das Abschneiden jeghcher Verbindung zwischen biographischer und üterari-
scher Person. Literatur erscheint dann als ein Ensemble von Kunstgriffen,
und damit ist der Wahrheitsanspruch der Literatur preisgegeben; denn
Wahrheit ist nur denkbar in Verbindung mit biographischen Personen. Dass
Literatur etwas mit Wahrheit zu tun hat, braucht man sich nicht des langen
und breiten theoretisch zu demonstrieren, man muss sich nur erinnern, dass
SchriftsteUer unendliche Schwierigkeiten auf sich genommen haben und auf
sich nehmen, um nur schreiben zu können und um schreiben zu können, was
sie für richtig halten. Das ist zwar durchaus kein Wahrheitsbeweis, und ob
man der jeweils intendierten Wahrheit dann zustimmen mag, ist wieder eine
andere Frage; aber man wird erst einmal den Anspruch auf und das
Bemühen um Wahrheit als solche ernst zu nehmen haben.

Die Sorge darum, dass Literatur Literatur bleibt, begründet sich nicht in
einem Verlangen nach abstrakter Sachgerechtigkeit, sondern in der Erfahrung,

dass Literatur dem Leser etwas zu bieten hat, und in der Erwartung,
dass ihr Angebot sich erst und nur dann voU entfalten kann, wenn man sie in
ihrer Eigenart respektiert. Das ist zweifellos leichter gesagt als getan, und
zudem hat es den Anschein, als lasse sich die so verstandene Verantwortung
gegenüber der Literatur nicht vereinbaren mit der Verantwortung gegenüber
der AUgemeinheit. Das glauben nun nicht nur die anfangs zitierten
Verächter der Philologie, sondern seit einigen Jahren auch manche Philologen.
Die Forderung, Literatur ganz Literatur sein zu lassen, klingt ihnen wie eine

Aufforderung zu verantwortungsloser, weil weltvergessener Gefühlsschwel-
gerei. Eben weil sie die Welt auch bei ihrer philologischen Tätigkeit nicht
vergessen können und wollen, erheben sie die Gegenforderung - um ein fast
schon wieder veraltetes Modewort zu gebrauchen - nach geseUschafthcher
Relevanz auch der philologischen Tätigkeit. Sagen wir es mit anderen, nicht
weniger abstrakten Worten, dass nämlich aus lauter Verantwortung gegenüber

der Literatur nicht die Verantwortung gegenüber der AUgemeinheit aus
den Augen geraten soll, so ist vielleicht auch in diesem heiklen Punkte
Einigkeit erreicht oder wenigstens Einigung denkbar. Auf dem Boden der
hypothetischen Einigkeit über den Leitsatz philologischer Tätigkeit wäre
dann der Streit auszutragen über die Wege, auf denen er unverkürzt
verwirkhcht werden kann. Ich masse mir natürlich nicht an, diesen Methodenstreit

in ein paar Minuten zu beendigen. Aber ich will doch mit einigen
wenigen Sätzen und Gründen anzugeben versuchen, wie die philologische



390 PHILOLOGIE

Tätigkeit nach meiner Überzeugung nicht aussehen darf, um dann meine
Vorstellungen darlegen zu können, wie sie sich angesichts der doppelten
Verantwortung vollziehen sollte.

Es ist zugegebenermassen nicht ganz unproblematisch, die untereinander
durchaus nicht immer einigen Literaturwissenschaftler, die sich als Marxisten

verstehen, auf eine gemeinsame Formel zu verpflichten. Riskieren wir es

trotzdem. In aller Regel stellt sich das Verfahren als das der Ideologiekritik
dar, aufbauend auf folgenden Voraussetzungen : Literatur ist als Phänomen
des Überbaus ein Abbild der objektiven Realität, aus der sie hervorgeht; die
Qualität des Abbildes bemisst sich an seiner Treue gegenüber dem Urbild,
also an seiner Wahrheit; die Wahrheit des Abbildes Literatur besteht nun
nicht darin, eine scharfe Momentaufnahme zu sein, sondern sie besteht -
weil die abzubildende objektive Realität Geschichte und also Bewegung
ist - in der Parteilichkeit, das heisst in der vollen Erkenntnis und folglich
Unterstützung derjenigen Tendenzen, die den Fortschritt repräsentieren und
die Zukunft für sich haben. Mit dieser objektiv abbildenden Erkenntnis, die
der marxistische Philologe sich selbst zumutet, vergleicht er das Abbild
Literatur. Kritischer Vergleich ist also der erste Schritt.

Wo das literarische Abbild vom objektiv richtigen abweicht, müssen
diese Abweichungen begründet und abgeleitet werden als Ergebnisse
bewusster oder unbewusster Verschleierung ökonomischer oder sozialer
Interessen, und damit ist schon das Urteil über sie gesprochen. Der zweite
Schritt ist also wertende Ableitung.

Durch Vergleich und Ableitung wird das literarische Abbild in seinen
Stärken als Wahrheit in sein relatives historisches Recht gesetzt sowie in
seinen Schwächen als Verschleierung entlarvt, und dem Philologen wächst
ein doppelter Nutzen zu : in der Wahrheit des literarischen Werkes erblickt
er ein Stück Vorgeschichte seiner eigenen Überzeugungen und Erkenntnisse;
die Entlarvung der Unwahrheit, oft geübt, erweist sich als unentbehrliche
Fähigkeit im politischen Leben, und im Erwerb dieser Fähigkeit beruht
besagte gesellschaftliche Relevanz.

Vielerlei Einwände liessen sich formulieren, etwa dass die Differenz von
hterarischer und biographischer Person verlorengehe oder dass die
Möglichkeit eines in diesem Sinne objektiven Abbildes nicht für jedermann ausser
Zweifel stehe oder dass die Erkenntnis der Vorgeschichte auf einem
logischen Zirkel beruhe. Dergleichen literaturtheoretische, erkenntnistheoretische

und logische Argumente führen jedoch erfahrungsgemäss nicht sehr
viel weiter. Ich verschenke sie.

Auf einem muss ich aber bestehen, dass nämlich das Entdecken der
Vorgeschichte wie auch das Entlarven der Unwahrheit blosse Selbstbestätigung
ist; denn der Literatur und der Vergangenheit überhaupt wird methodisch



PHILOLOGIE 391

das Recht bestritten, die Position des Philologen auch nur von fern in Frage
zu stellen, indem eben diese Position als objektiver Massstab fungiert. Als
wäre die Philologie das Weltgericht, vor dem jedermann gemessen wird, in
dem die Unterlegenen allein wegen ihres historischen Rechts erhöht werden
und die Mächtigen endlich eins aufs Haupt bekommen. Was dabei gespielt
wird, ist ja wieder einmal, dass die Stärke triumphiert. Auch wer ehemals auf
der Seite der Macht oder des Unrechts stand, hat als Teil der Vergangenheit
alle seine wahre oder vermeintliche Stärke verloren. Er ist, wie Figura
zeigt, dem Philologen ausgeliefert auf Gnade oder Ungnade. Und wenn es

dem gefällt, ungnädig zu sein und seine Stärke als Weltenrichter zu beweisen,

hat er leichtes Spiel. Wo der Gegner sich nicht wehren kann, ist gut
Siege feiern. Manchenorts scheinen die Siegesfeiern der Philologen gar nicht
enden zu wollen.

Probleme der Interpretation: der vergessliche Leser

Was kann man dem Überschwang entgegensetzen? Ich rechne es zu der
vornehmsten Verantwortung eines Philologen gegenüber den Adepten der
Philologie, ständig darauf hinzuweisen, dass es in der Wissenschaft nicht
alleweil so leicht und lustig gehen darf, und das macht man am besten, indem
man hartnäckig die Schwierigkeiten demonstriert und auf der Wahrnehmung
von Problemen beharrt. Der Satz Thomas Manns, dass Schriftsteller Leute
seien, denen das Schreiben schwerer fällt als anderen, behält seinen guten
Sinn auch in der Abwandlung, dass den Philologen das Lesen schwerer
fällt als anderen. Philologen haben die Pflicht, auf ihrem Gebiet nichts als
selbstverständlich zu nehmen und auf sich beruhen zu lassen. Zurück also
zu unseren Problemen.

Dass der aktuelle Prozess des Schreibens im fertigen Werk verschwindet,
dass sich das Werk von der biographischen Person des Autors löst und sie

überlebt, das macht die Wehrlosigkeit der Literatur und alles Geschriebenen

aus. Im Unterschied zu allem anderen Geschriebenen oder
Gedruckten jedoch enthält das literarische Werk eine Erscheinungsweise des

Autors, eben die literarische Person, deren Spuren wir vorhin verfolgt
haben. Mit dem fertigen Werk löst sich die literarische Person von der
biographischen Person des Autors, als wär's ein Stück von ihm. Viele Schriftsteller

haben darum die Fertigstellung eines Werkes mit einer Geburt
verglichen.

Die Anwesenheit des Autors als literarischer Person verleiht dem literarischen

Werke Dauer. Sie erleichtert noch nach Jahrhunderten den Zugang
zum Werk, indem sie sozusagen eine Stelle ausspart, in die der Leser ein-



392 PHILOLOGIE

treten kann. Wenn wir Literatur lesen, sehen wir die Welt mit fremden
Augen, mit den Augen der lenkenden und vielleicht alles wissenden üterarischen

Person. Wie der Autor als ein anderer schrieb, so liest auch der Leser
als ein anderer. Wer erinnerte sich nicht noch seiner ersten Lektüre-Erlebnisse,

als alles um ihn her versunken und er ganz im Gelesenen aufgegangen
ist und er Mühe hatte, sich wieder zurückzuholen. Für die Zeit des Lesens
ist man ein anderer, nur dass wir Erwachsenen höchst selten uns noch ganz
im Lesen vergessen. Das Vergnügen ändert sich, aber es bleibt: der Leser ist
bei vollem Bewusstsein ausser sich. Die Lust, ein anderer zu sein, ist die
QueUe der Literatur und der Lektüre. Nirgends sonst kann man so spielend
und gefahrlos aus seiner Haut heraus wie in der Literatur.

Obwohl der Leser die Optik der hterarischen Person übernimmt, geht er
doch nicht ganz in ihr auf. Jeder, auch der naivste Leser weiss, dass trotz
allem die literarische Person ihm fremd bleibt. Warum sonst sieht er, wenn
ein Roman zu aufregend wird, schnell hinten nach, wer es gewesen ist oder
ob sie sich kriegen? Er weiss, ohne es vielleicht zu ahnen oder wahrhaben
zu wollen, dass er beim Lesen mit fremden Augen immer noch er selbst
bleibt. Er stellt Reflexionen an, er findet Leute sympathisch, die er nach dem
deutlichen Willen der literarischen Person unsympathisch finden soll, er
fühlt sich an eigene Erfahrungen erinnert und mengt eigene Meinungen ein,
er merkt sich schon beim Lesen Wörter und Sätze, die ihm wichtig vorkommen,

und baut sich, wenn's hoch kommt, aus alledem den Sinn des
Gelesenen auf.

Und dann pflegen den beflissenen normalen Leser alle guten Geister und
all sein Wissen zu verlassen. Er resümiert nicht etwa : ich gebe dem hterarischen

Werk den und den Sinn, oder wenigstens : das Werk hat für mich diesen

Sinn, sondern meistens ungefähr so : der Dichter will uns sagen, dass

Und schon hat der Leser alles vergessen, was er eigentlich sehr gut wusste,
dass er nämlich als ein anderer liest, dass trotzdem die Uterarische Person
ihm fremd bleibt und dass eine Differenz besteht zwischen literarischer
und biographischer Person des Autors.

Ein Philologe dagegen vergisst dergleichen nicht so schnell, und deswegen
fangen hier für ihn erst die Probleme an, wo sie für die normalen Leser
schon zu Ende sind. Er liest wohl genau so wie die anderen Leser, aber in
Erinnerung an das Wissen von den vielfachen Unterschieden glaubt er es
sich selbst nicht, dass er plötzlich den Dichter direkt vernommen hat. Philologen

sind solche Leser, die misstrauisch sind, und zwar zuerst gegen sich
selbst. Die Wissenschaftlichkeit eines Philologen ist sein methodisch
kultiviertes Misstrauen, und alle philologische Mühe dient der Überwindung des

Misstrauens, bis man schliesslich fast ohne Bedenken zu scheinbar denselben
Ergebnissen kommt, wie sie der normale Leser schon sehr schnell zu haben



PHILOLOGIE 393

meinte: der Autor will sagen, dass Dazwischen Uegt allerdings ein langer
Weg.

Da der vergessliche Leser seinen selbst erarbeiteten Sinn sofort dem Autor
unterschiebt, liegt die Annahme nahe, der Philologe müsse sich selbst nach
Kräften aus der Sache heraushalten, rein objektiv sein, wie man wohl sagt.
Das ist ein Irrtum, denn genau das Gegenteil muss geschehen. Der Philologe
muss sich derart gründlich in die Sache hineinbringen, dass er - wäre er nicht
so misstrauisch - fast glauben möchte, er habe das literarische Werk selbst

geschrieben.

Verständigung als Vergnügen

Wie man dazu kommt, ist bald gesagt, ohne deshalb in der Ausführung
einfach zu sein. Als erstes nimmt der Philologe sich selbst beim Wort. Er nimmt
allen Ernstes an, dass der Sinn, den er als normaler Leser dem Autor
untergeschoben hat, tatsächlich der vom Autor gemeinte Sinn ist, und mit der
erklärten Absicht und festen Entschlossenheit, alles und jedes im Werk unter
diesen Sinn zu bringen, hest er das Werk ein zweites Mal. Dabei macht man
die eigenartige Erfahrung, dass einem Einzelzüge und ganze Passagen auf-
faUen, die sich nicht einfügen woUen, und dass man diese Feststellung als

störend empfindet, weil man gezwungen wäre, den angenommenen Sinn
fallenzulassen oder wenigstens zu modifizieren. Offenbar merkt man doch,
dass man nicht die Absicht des Autors vertritt und verändern muss, sondern
dass man tatsächlich die eigene Meinung zu korrigieren hat. Weil das alles
andere als angenehm ist, verlieren schlechte Philologen schon hier die
Geduld und versuchen mit aller Gewalt an dem einmal angenommenen Sinn
festzuhalten. So etwas nennt man gewaltsame Interpretation.

Der wahre Philologe dagegen, zu dessen Apotheose wir jetzt übergehen,
sucht neben der Bestätigung der eigenen Meinung mit gleicher Energie auch
ihre Korrektur zu erreichen. Das sicherste Mittel zu beidem ist es, Elemente
der Kunst im literarischen Werk aufzusuchen und in die Interpretation
einzubeziehen, um nicht nur zu begreifen, was da steht, sondern auch wie es

gemacht worden ist. Wenn das mühselige und langwierige Verfahren der
dauernden Selbstkorrektur als abgeschlossen betrachtet werden kann, dann
müsste der Philologe angeben können, was jede Einzelheit, was der
Zusammenhang der Einzelheiten und was das Ganze bedeutet, und er müsste
darüber hinaus noch Auskunft geben können, warum jede Einzelheit gerade in
dieser bestimmten Formulierung an dieser und keiner anderen Stelle steht.
Dann hätte er sich das Werk so vollkommen angeeignet, als hätte er es selbst

geschrieben. So weit wird man kaum jemals kommen können, am ehesten



394 PHILOLOGIE

vielleicht bei Gedichten. Anzustreben ist es aber immer, und zwar als uner-
lässliche Vorbedingung vollkommenen Gelingens.

Es fehlt nur noch der zweite Schritt, der mit einer gegenläufigen Operation

bewältigt wird. Der Philologe fixiert den Sinn, den er sich nach bestem
Wissen und Misstrauen angeeignet hat, rückt ihn von sich fort und schiebt
ihn dem Autor unter, nun aber nicht unbemerkt und heimlich, sondern offen
und mit Gründen. Er muss seine Behauptung begründen, dass der von ihm
allein erarbeitete Sinn gar nicht seiner, sondern der des Autors ist - ein an
sich verzweifeltes Geschäft der Selbstverleugnung, das dennoch jeder Philologe

erstaunlicherweise gern auf sich nimmt.
Beweisen lässt sich nun diese Behauptung nicht, dass der eigene Sinn der

des Autors sei, sie kann nur glaubhaft und evident gemacht werden. Dazu
allerdings ist dem Philologen schlechterdings alles willkommen, sofern es die
Wahrscheinlichkeit seiner Behauptung zu erhöhen verspricht; von der
Biographie bis zur Sprach- und Philosophiegeschichte, vom Gesamtwerk des

Autors bis zur Einwohnerstatistik und zu Akten der hohen Diplomatie
verschmäht der Philologe prinzipiell erst einmal nichts. Auf diese Weise macht
er den von ihm gefundenen Sinn historisch. Historie ist Ergebnis, nicht
Voraussetzung der Philologie. Bevor man ein Werk mit seinem ursprüngUchen
Kontext in Beziehung setzen kann, muss man es verstanden haben, damit
man weiss, was überhaupt womit in Beziehung gesetzt werden kann, und
verstehen kann man nur in der eigenen Gegenwart.

Das aneignende Verstehen hat unbedingte sachliche Priorität gegenüber
der verfremdenden Historisierung. Deshalb habe ich die beiden komplementären

Arbeitsgänge der Philologie als ein Nacheinander beschrieben,
Aneignen vor Verfremden, Verstehen vor Historisieren, obwohl sie im aktuellen
Vollzug einander ablösen und bedingen.

Bevor man ein Werk als fremdes in seiner Wahrheit oder Unwahrheit,
in seiner Vollkommenheit oder UnvoUkommenheit verstehen kann, muss
man es erst einmal als eigenes verstanden haben, sonst verharrt es völhg
unverstanden gegenüber der angewiderten Ablehnung oder hemmungslosen
Verehrung des Lesers und Philologen.

Der Philologe betreibt prinzipiell nichts anderes als jeder Leser, nur dass

er es bewusst und begründet, misstrauisch gegen sich selbst und methodisch,
also wissenschaftlich tut. Der Philologe übt und lehrt wissenschaftliches, und
das heisst hier vollkommenes Verstehen. Dass er darin hartnäckig bleibt,
entspricht, wie gesagt, seiner Verantwortung gegenüber den Studenten der
Philologie, und dass er dieses Ziel nur erreicht, wenn er sich der Verantwortung

gegenüber der Literatur nicht entzieht, hoffe ich einigermassen gezeigt
zu haben.

Der Gewinn, den der Philologe dabei einfährt, ist an sich schon aller Ach-



PHILOLOGIE 395

tung wert: in Aneignung und Verfremdung lernt er fremde Anschauungen
von Grund auf kennen und verstehen, als wären sie ein Stück von ihm; er
bekommt von sich dabei Distanz und lernt zudem immer mehr über die
vielfältigen Möghchkeiten hterarischer Kunst. Auch die Ausbildung der Fähigkeit

zu verstehen soll nicht vergessen werden, denn sie ist nichts Zusätzliches,

sondern Begleiterscheinung angesammelter wissenschaftlicher
Erfahrung. Wer möchte angesichts der verbreiteten öffentlichen und privaten
Verständnislosigkeit, ja Verständnisunfähigkeit behaupten, eine Ausbildung
im Verstehen sei überflüssiger Luxus?

Aber das Wichtigste ist so unscheinbar, dass sogar manche Philologen es

übersehen. Mit seiner angestrengten Arbeit und ihrem möglichen Gelingen
demonstriert der Philologe durch sich selbst, dass schon das Bemühen um
Verständigung und erst recht das anwachsende Verstehen gerade bei
zunehmender Schwierigkeit ein wachsendes und immer faszinierender
werdendes Vergnügen ist. Die Lust, ein anderer zu sein, die zum Schreiben und
Lesen von Literatur treibt, wird in der Philologie erhoben zu einem
ernsthaften und lohnenden Vergnügen.

Diese Erfahrung, die zusammen mit den Kenntnissen und der Fähigkeit
zu verstehen, welche sie erst ermöglichen, die Philologie, die Wortfreundschaft

ausmacht, verdient es, verbreitet zu werden. Darin besteht die
Verantwortung des Philologen gegenüber der Allgemeinheit: er sorgt dafür, dass

von der Universität über den Deutschunterricht an den Schulen Philologie
unters Volk kommt.

Selbstverständlich weiss der Philologe, dass sogar das verschlossenste
Stück Literatur allemal noch leichter zu verstehen ist als ein lebendiger
Mensch auch nur von durchschnittlichem Zuschnitt; aber die Aufgabe ist
doch dieselbe. Der Philologe verwechselt Literatur nicht mit einem
Menschen, und er hält auch die Philologie nicht für das Leben, und deshalb
masst er sich auch nicht an, allein aufgrund seiner philologischen Kompetenz

der Allgemeinheit Vorschriften zu erteilen.
Aber in dieser Selbstbescheidung demonstriert der Philologe unaufhörlich

und vielleicht unabsichtlich, was mancher gar nicht für möglich hält,
dass nämüch volles Verstehen das genaue Gegenteil von Kritiklosigkeit oder
geistiger Hörigkeit ist, und dass die aggressive Angst davor, sich auch nur in
Gedanken auf fremde Positionen einzulassen, völlig unberechtigt ist. Ich
wusste nicht, wo diese wahrhaft erheiternde Erfahrung so leicht und
überzeugend und gefahrlos zu machen wäre wie in der Philologie. Philologie
soUte durch sich selbst Verführung und Verlockung zur Verständigung sein,
und das hat unsere Zeit gewiss so nötig wie nur eine. Diese Notwendigkeit
der Philologie gelegentlich wieder einmal ausdrückheh ins Bewusstsein zu
heben, gehört auch zur Verantwortung eines Philologen.


	Verantwortung eines Philologen

