Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 5

Artikel: Verantwortung eines Philologen
Autor: Weimar, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163091

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLAUS WEIMAR

Verantwortung eines Philologen

Als Sokrates sich einen Philologen nannte, meinte er damit, er sei ein Lieb-
haber des wissenschaftlichen Gespréches. Seither hat sich manches in der Be-
deutung des Wortes Philologe gedindert. Sokrates war ein 6ffentliches Arger-
nis mit seiner Philologie; sie brachte ihm bekanntlich Anklage und Tod
wegen Verfilhrung der Jugend. Schon zwei, drei Jahrhunderte spater war
Philologie kein Risiko mehr, sondern ein geachteter Beruf, allerdings nur um
den Preis, dass die eigentliche Arbeit des Philologen jetzt unter Ausschluss
der Offentlichkeit in der Einsamkeit der Studierstube stattfand. Die sokra-
tische Einheit von Horen und Reden im Dialog gemeinsamen Denkens war
zerfallen in Lektiire und Monolog, und der Philologe wurde aus einem Lieb-
haber des Gespriaches ein Freund des Wortes in entsprechend doppeltem
Sinne. Der lesende Philologe ist Freund des Wortes, weil er die schriftliche
Uberlieferung kennt, ehrt und bewahrt; der redende Philologe ist Freund
des Wortes, weil er gern und viel redet.

Wenn mich nicht alles tduscht, ist dies ziemlich genau der Eindruck, den
kritische Nichtphilologen auch heute noch oder wieder von der Philologie
haben: Philologie als ein wunderliches Gemisch von weltfremder Biicher-
gelehrsamkeit und schongeistiger Vielrednerei. Ob und in welchem Masse
die Philologen selbst zum Entstehen dieses Eindrucks aktiv beigetragen
haben, ist gar nicht so wichtig. Die Philologie stellt sich jedenfalls den
Gebildeten unter ihren Verdchtern in einem sehr ungiinstigen Lichte dar,
und andererseits stimmt einen das Wohlwollen derer auch nicht gerade
frohlich, welche die Philologie als eine Art héhere Bildung und Hiiterin der
literarischen Kultur schiatzen oder auch nur als Reservat fiir die Spezia-
listen des Schénen dulden wollen.

Denn all das, Freundliches wie Unfreundliches, richtet sich nach einer
Vorstellung von Philologie und speziell Literaturwissenschaft, von der man
nur hoffen kann, dass sie falsch ist. Die Literaturwissenschaft wird gesehen
als ein schoner Luxus, den man sich leisten kann oder auch nicht, je nach-
dem, ob man geneigt ist, sich im Interesse einer farbigen Vielfalt auch
einige feinsinnige, obwohl lebensuntiichtige Astheten zu halten, oder ob
man sie iiberfliissig findet, weil man scheinbar Wichtigeres zu finanzieren hat.-



PHILOLOGIE 383

Diese offentlichen Legenden und Missverstindnisse konnen unversehens
wieder zum Risiko fiir die Philologie werden, zum Vorwurf, die Jugend zu
Unniitzem zu verfithren. Das Wort Luxuswissenschaften wurde schon vor
einigen Jahren herumgereicht. Wir Philologen haben es offenbar versaiumt
oder verlernt, eine angemessene offentliche Selbstdarstellung zu geben und
den Sinn der Philologie auch den Nichtphilologen — und das sind ja
immer noch die meisten — einsehbar zu machen. Wer als Angehoriger
der Universitit oder Schule zum Offentlichen Leben gehort und sich nicht
auch offentlich die Zwecke seiner Tatigkeit setzt, der lauft Gefahr, dass
sie ihm dann eben von aussen gesetzt werden, vom Staat oder von der
Politik. Das Heimatland der Germanistik ist seit anderthalb Jahrhunderten
bis heute unablissig bemiiht, in dieser oder jener Weise triibe Beispiele
fiir die Richtigkeit dieser These zu liefern.

- Ich will nicht den Teufel an die Wand malen; ich will niemanden ver-
dachtigen, und ich will auch keinen auf dumme Gedanken bringen. Aber
ich sehe doch, dass die Offentliche Unwissenheit iiber die Notwendigkeit
der Philologie uns selbst wird schaden kdnnen, sobald zum Beispiel finan-
zielle Gesichtspunkte oder einfache Niitzlichkeitserwdgungen wichtiger wer-
den sollten als die Ehrfurcht vor den traditionellen Disziplinen. Und ich
sehe ebenso, dass die scheinbare oder wirkliche Funktionslosigkeit der
Philologie nicht wenigen Studenten schwer zu schaffen macht und dass
damit die immer vorhandene Neigung wichst, die Philologie an einen
fremden Zug anzuhingen, um wenigstens die Unsicherheit iiber die Fahrt-
richtung loszuwerden.

In all diesen Bedenken und Einwinden, mégen sie immerhin einseitig
formuliert oder iibertrieben erscheinen, sitzt ausgesprochen oder unausge-
sprochen die ernsthafte Anfrage an die Adresse der Philologen: kann man
es angesichts der gewaltigen Probleme unserer Zeit iiberhaupt noch verant-
worten, sich ein Leben lang professionell nur mit Literatur zu befassen? Man
wird gut daran tun, derartige Anfragen nicht einfach auf sich beruhen zu
lassen, auch wenn man mit guten Griinden den Fragenden die Legitimation
dazu bestreiten mag, die Philologen mit solch einer moralischen Rigorositit
zur Verantwortung zu ziehen. Es scheint mir wieder einmal an der Zeit zu
sein, dergleichen zweifelnde Anfragen nicht nur im Herzenskimmerlein zu
erwigen, sondern sich coram publico zu verantworten.

Dabei glaube ich am besten so zu verfahren, dass ich von der Verant-
wortung spreche, die ein Philologe an der Universitdt hat, ob er will oder
nicht, also von der Verantwortung gegeniiber den Instanzen, die ihm direkt
oder indirekt seine Arbeit ermdglichen; von der Verantwortung gegeniiber
den Studenten, die zu unterrichten ihm aufgetragen ist; und von der Verant-
wortung gegeniiber der Literatur.



384 PHILOLOGIE
Was ist Literatur?

Wollte man nach der Erfahrung die Tatigkeit der Philologen als den Ort
der Verantwortung beschreiben, dann kime man an kein Ende; denn so
viele Philologen es gibt, so viele Nuancen und Besonderheiten, Verfahrens-
weisen und Interessenschwerpunkte, Stirken und Schwichen scheint es zu
geben. Wenn ich also vom Philologen rede, meine ich nicht einen be-
stimmten oder einen Durchschnitt aus allen, sondern einen Literatur-
wissenschaftler, wie ich ihn mir vorstelle, eine Art Idealfigur.

Dieser Mann nun hat es auf wissenschaftliche Weise mit Literatur zu
tun. Und damit sind wir bereits mitten in den Schwierigkeiten; denn
weder besteht Einigkeit dariiber, was Literatur ist, noch kann als ausge-
macht gelten, was angesichts der Literatur wissenschaftlich sein soll.

Der Philologe hat eine Unmenge von Geschriebenem zur Verfiigung,
von Verwaltungsakten und Lehrbiichern der Anatomie bis zu Parlaments-
reden und Gedichten, aber wenn er nicht einfach die mehr oder weniger
iiblichen Einteilungen ungepriift und gewohnheitsmassig iibernehmen will,
dann muss er Begriindungen dafiir finden, dass er ein Schriftstiick Literatur
nennt und zu seinem Gegenstand macht und ein anderes nicht. Bei der
Durchmusterung des Bestandes fallt einem natiirlich auf, dass manche
Texte in Verszeilen geschrieben sind, andere dagegen nicht. Damit hitte man
die alte formale Einteilung in Poesie und Prosa als den beiden Bestand-
teilen der Literatur. Lasst man die Sache mit der Poesie erst einmal auf
sich beruhen, dann miisste man innerhalb der Prosa nach neuen Kriterien
die literarische von der nichtliterarischen trennen. Wie die Untersuchung
auch ausgehen mag: man sieht, dass das blosse Vorliegen von Versen
keine notwendige Bedingung fiir Literatur ist, ja es ist dariiber hinaus nicht
einmal hinreichende Bedingung; denn es gibt ja zum Beispiel Merkverse,
wie wir sie noch im Lateinunterricht gelernt haben, Kochrezepte oder kurze
Sitzungsprotokolle, die aus Griinden der Ubersichtlichkeit nur je einen Satz
pro Zeile aufweisen. Niemand wird dergleichen nur um solcher zufilliger
Ausserlichkeiten willen als Literatur bezeichnen wollen. Man braucht also
ein Kriterium, das ohne Beriicksichtigung der dusseren Form eine sichere
Unterscheidung erméglicht.

Mit anderen Worten: es gibt kein eindeutiges Unterscheidungsmerkmal,
mit dessen Hilfe man zweifelsfrei literarische von nichtliterarischen Texten
unterscheiden kann, ohne sie gelesen zu haben. Das hoért sich jetzt wahr-
scheinlich ziemlich trivial an, ist deswegen aber noch lange nicht unwichtig.
Gesagt ist damit namlich, dass man nur dann verniinftig iiber Literatur reden
kann, wenn man nicht ausser acht lasst, dass man es als Leser tut. Ebenso-
wenig kann man davon absehen, dass alles Geschriebene einen Autor hat,



PHILOLOGIE 385

und es ist ferner ausgesprochen miissig und unniitz, dariiber nachzugriibeln,
was ein literarisches Werk an sich sein mag, wenn es etwa nie einen Leser
finden solite oder gerade ungelesen in der Bibliothek lagert.

Es soll nun aber beileibe nicht dem Belieben jedes einzelnen Lesers
iiberlassen bleiben, von Fall zu Fall eine Entscheidung zu treffen, was Lite-
ratur ist und was nicht, und ebensowenig wird man sich auf das Urteil der
Autoren verlassen wollen.

Zuerst muss man sich wohl iiber den Sinn der Terminologie verstin-
digen, und zwar in diesem Sinne: Literatur soll kein Wertpridikat sein.
Aus diesem einzigen Grunde iibrigens gebrauche ich das Wort Dichtung
nicht, weil viele damit wohl eine bestimmte Wertvorstellung verbinden.
Ein Gedicht kann von Herzen schlecht sein und ist doch Literatur, ohne
dass ihm das etwas hilft, wohingegen eine technologische Studie so bril-
lant sein kann, wie sie will, ohne deshalb zur Literatur zu werden und ohne
dass ihr damit etwas abgeht. -

Alles Geschriebene hat die Eigenart, dass man ihm mcht ansieht, wie es
geschrieben worden ist. Man kann zum Beispiel beim Lesen eines scheinbar
tiefsinnigen Essays vermuten, dass es schwer war, ihn zu schreiben, und doch
hat ihn der Verfasser in einem halben Nachmittag hingeschmiert. Eine philo-
sophische Abhandlung kann in einem urbanen Plauderton gehalten sein
und doch die Summe vieler Jahre angestrengten Denkens enthalten. Selbst
iber so einfache Dinge also wie den investierten Arbeitsaufwand weiss
man in den wenigsten Féllen etwas, und wenn man es weiss, niitzt es
auch nicht viel. Denn was alles wihrend der langdauernden oder kurzfri-
stigen, leichthindigen oder miihseligen Arbeit des Schreibens im Verfasser
und um ihn herum vorgegangen ist, wird schlechterdings niemals, weder im
aktuellen Moment, noch nachtriglich irgend jemand in Erfahrung bringen,
auch der Autor selbst nicht. Sobald ein Text fertig ist, ist der Prozess
seines Geschriebenwerdens fiir immer in ihm verschwunden. Trotzdem wire
es eminent wichtig, diesen Prozess zu kennen, denn selbstversténdlich hinter-
lasst er im fertigen Text Spuren, die erst aus ihm heraus verstindlich
werden.

Der Philologe kann sich mcht anders behelfen, als dass er aus den
wenigen Spuren des Geschriebenwordenseins im Text zuriickschliesst auf
jenen Prozess des Schreibens, aus dem der Text hervorgegangen ist. Und
da gibt es denn einige relativ unscheinbare Spuren, die einen zu der An-
nahme nétigen, dass der Prozess des Schreibens von Literatur sich grund-
satzlich unterscheidet vom Schreiben aller anderen Texte. Erst wenn man
diesen Unterschied bemerkt und erfasst hat, kann man literarische und
nichtliterarische Texte voneinander trennen.

Nehmen wir zur Illustration einige einfache Beispiele. — Das inzwischen



386 PHILOLOGIE

auf drei Binde angewachsene Werk mit dem Titel «Jahrestage» enthilt
nichts als die Aufzeichnungen einer gewissen Gesine Cresspahl; auf den
Titelbldttern dagegen ist als Autor Uwe Johnson angegeben. — Anfang
1945 erschien in Basel eine Anthologie von Gedichten deutscher Fliicht-
linge, «Das Wort der Verfolgten», als dessen Herausgeber ein Oswald
Mohr zeichnet. Am Ende des Vorwortes richtet besagter Mohr einen be-
sonderen Dank an Herrn Bruno Kaiser in Basel; man weiss heute, dass
dieser Bruno Kaiser, der als deutscher Emigrant Schreibverbot hatte, selbst
der Herausgeber war. — Glaubwiirdigen Geriichten zufolge soll es unter an-
derem politische Reden, Prominentenbiographien, Artikel in medizinischen
Fachzeitschriften geben, von denen der jeweils als Autor figurierende Mann,
wenn iiberhaupt, nur den kleinsten Teil wenigstens geschrieben hat.

Den drei Beispielen gemeinsam ist, dass eine gewisse Diskrepanz zwi-
schen dem wahren und dem angegebenen Autor besteht. Um die zweifellos
vorhandenen Unterschiede formulieren zu kénnen, muss man zuriickgreifen
auf die Intentionen, die, wie zu vermuten ist, zu jener Diskrepanz ge-
fithrt haben; man muss also zuriickschliessen auf den Prozess des Schrei-
bens. Bei Uwe Johnson haben wir den literarischen Normalfall in besonders
deutlicher Ausprigung: ein Mann schreibt offen unter dem Namen einer von
1thm erfundenen Frau, ohne damit jemanden hinters Licht fithren zu wollen
oder zu kénnen. Im Falle Bruno Kaisers handelt es sich um das hochst
geistreiche und nicht ungefahrliche Verwirrspiel, dass der erfundene dem
wirklichen Herausgeber dankt, um ihn desto sicherer von jedem Verdacht
unerlaubter Schriftstellertitigkeit zu befreien, ein raffinierter und erfolg-
reicher Trick zur TAuschung der Fremdenpolizei, welche iiber dessen Er-
laubtheit gewiss ihre eigene Meinung gehabt hitte. Auch im dritten Bei-
spiel geht es um eindeutige Verdunklungsmanéver, um Plagiate, bei deren
moralischer oder rechtlicher Beurteilung es darauf ankime, in welchem
Masse die Ghostwriter freiwillig an der Tauschung beteiligt waren.

Die Differenz von wahrem und angegebenem Autor wird also von den
Plagiatoren wie von Bruno Kaiser zum Zwecke der Tauschung eingesetzt,
von Johnson dagegen nicht. Literatur, so méchte man sagen, unterscheidet
sich von den anderen Formen der Liige dadurch, dass sie ehrlich ist. Statt
ehrlicher Liige kOnnte man auch Fiktion sagen, aber das ist leider im
Deutschen ein ungliicklicher Ausdruck, und er gibt, wie auch der Satz iiber
die Liige, zu Missverstindnissen Anlass. Deshalb will ich das Ergebnis der
drei Beispiele in eine andere Definition fassen: Literatur entsteht, wenn
jemand — dem Leser erkennbar — als ein anderer schreibt. Und damit
meine ich nun zugleich eine fiir den jetzigen Zusammenhang ausreichende
Definition von Literatur gegeben zu haben, die iiberdies auch die vorhin
gegebene Bedingung erfiillt, dass sie zugleich vom Leser spricht.



PHILOLOGIE 387
Weitere Beispiele

Immerhin wird ein einziges literarisches Beispiel wohl noch nicht ge-
niigen, um die Brauchbarkeit und Haltbarkeit dieser vielleicht doch eher be-
fremdlichen Definition zu erweisen. Einige summarische Uberlegungen zu
den wichtigsten Erscheinungsformen der Literatur miissen vorderhand diesen
Zweck erfiillen. — Wenn jemand wie Uwe Johnson als Gesine Cresspahl in
der Ich-Form schreibt, dann liegt, wie gesagt, der Sachverhalt klar zutage:
Uwe Johnson ist die biographische Person, Gesine Cresspahl die literarische
Person. Wenn die literarische Person keinen eigenen Namen mehr bekommt
und weiter «ich» schreibt, wird der Leser in den meisten Fillen nicht zwei-
feln, dass die literarische Person zum Beispiel Erlebnisse berichtet, die
nicht diejenigen der biographischen Person sind. Um diese Differenz dem
Leser im Bewusstsein halten zu kdnnen, verfiigt der Autor iiber einige tech-
nisch einzusetzende Mittel wie das sogenannte epische Prateritum. Zweifellos
existiert ein Streifen Niemandsland zwischen Roman und Autobiographie,
aber die in ihm verlaufende Grenze zwischen Literatur und Nicht-Literatur
ist eine dilnne und scharfe Linie, nur dass uns hier ihre genaue Ver-
messung nicht beschéftigen kann.

In der Mehrzahl aller Romane und Erzihlungen tritt die literarische
Person nicht als ein selbstindiges Ich auf. Dass der Autor trotzdem nicht
als biographische, sondern als literarische Person (also: als ein anderer)
schreibt, merkt jeder Leser, ohne es vielleicht genau zu wissen, an inneren
Merkmalen der Erzihlung, etwa daran, dass der Autor als literarische Per-
son unwahrscheinlich gut informiert sein kann iiber das Innenleben vollig
fremder Leute. In seiner Welt darf sich der Autor als literarische Person
unendlich viel mehr erlauben, als seinem Konkurrenten, dem Historiker, je-
mals zugestanden werden konnte. Auch wenn er von dieser Freiheit nur
geringfiigigen Gebrauch macht, schreibt er als literarische Person und wird
es dem Leser auch in dieser oder jener Weise, durch den Untertitel
Roman, durch irgendwelche Zwischenbemerkungen oder dergleichen zu ver-
stehen geben.

‘Dass Theaterstiicke von unserer Definition umfasst werden, bedarf nur
weniger Worte; denn jedermann sieht, dass der Autor seine Worte fremden
Personen in den Mund gelegt hat. Das gilt selbstverstindlich auch fiir das
sogenannte Dokumentartheater.

Am schwersten ist die Differenz zwischen biographischer und literarischer
Person in Gedichten theoretisch zu fassen, obwohl sie eigentlich niemandem
fremd sein kann. Stellen Sie sich vor, ich wiirde plétzlich in schlichte Verse
ausbrechen oder mich zu begeisterten Apostrophen erheben. Mit Recht
wiren Sie belustigt bis betreten, weil ich, als biographische Person hier



388 PHILOLOGIE

stehend, mich pl&tzlich als literarische gebardet hétte. Die Differenz wire
nur so besonders krass spiirbar, weil der Moment so unpassend ware.
Sie ist aber auch in jedem lyrischen Gedicht anzutreffen. _

Dies also zur Illustration der Definition, dass Literatur entstehe, wenn
jemand — dem Leser erkennbar — als ein anderer schreibt. Das gilt fiir die
diirftigsten Heftromane und fiir die grossten Werke der Weltliteratur glei-
chermassen. Die Qualitdtsunterschiede liegen im Rahmen dieser Gemeinsam-
keit auf einer Ebene, die man gemeinhin als die Kunst des Autors be-
zeichnet. Kunst ist sozusagen etwas Zusatzliches, das sich zudem nicht
auf Literatur beschranken ldsst. Nicht jedes literarische Werk ist auch ein
literarisches Kunstwerk, aber jedes literarische Kunstwerk ist eben auch lite-
rarisches Werk, und andererseits mag es sprachliche Kunstwerke geben,
die nicht Literatur sind, Briefe vielleicht, auch Tagebiicher oder Essays
oder Reden. Die Begriffe Kunst und Literatur sind also nicht austauschbar.

Die Kunst bedeutender Schriftsteller ist indessen so unterschiedlich und
vielfiltig, dass nur mit Vorbehalten etwas grundlegend Gemeinsames her-
ausgehoben werden kann. Im allgemeinen wird sich Kunst in der Okonomie,
Organisation und Konzentration des Textes dussern, sei es, dass einfach
nichts Uberfliissiges stehen bleibt, sei es, dass Strukturen und Beziehungen
anfangen zu sprechen, dass Gegenstinde und Handlungen Bedeutung be-
kommen, dass die Reihenfolge der Woérter und Sitze zur Aussage wird.
Es liegt auf der Hand, dass in diesem Gebiet der Kiinstler leicht daneben
greifen oder des Guten zu viel tun kann, dass ein Urteil dariiber nicht
unabhéngig ist von den Wandlungen des Geschmacks und dass die Er-
gebnisse der Kunst einem ungeiibten Leser gar nicht unbedingt auffallen
miissen. — Mit der gebotenen Vorsicht eine vorliufige Definition: im
Medium der Sprache verwandelt Kunst alles in Bedeutungstriger, sie macht —
in einem weiteren Sinne — alles in der Sprache zu Sprache.

Philologen auf Abwegen

Die Verantwortung des Philologen gegeniiber der Literatur, sei sie kunstvoll
oder kunstlos, besteht nur in einem: er hat dafiir zu sorgen, dass sie Literatur
bleibt, und das heisst zunéchst, dass die Differenz von biographischer und
literarischer Person gewahrt bleibt. Wird namlich die Differenz von biogra-
phischer und literarischer Person iiberhaupt nicht gesehen, dann wird Lite-
ratur zum privaten Dokument und damit scheinbar psychologischer Unter-
suchung zugdnglich. Wen es aber geliistet, in die Seele eines Dichters zu
schauen, der wird sich schon an die lebenden halten miissen oder, wenn er
von den Toten nicht lassen kann, sich auf die Tagebiicher oder dhnliches zu



PHILOLOGIE 389

beschrianken haben. Dass bei Kafka, um nur einen zu nennen, gleiche Mo-
tive in den Tagebiichern und in den literarischen Werken erscheinen, ist
kein Gegenargument, sondern sollte eher skeptisch iiber die psychologische
Auswertbarkeit auch der Tagebiicher von Schriftstellern urteilen lassen.

Der Nivellierung der Differenz entgegengesetzt ist das andere Extrem,
das Abschneiden jeglicher Verbindung zwischen biographischer und literari-
scher Person. Literatur erscheint dann als ein Ensemble von Kunstgriffen,
und damit ist der Wahrheitsanspruch der Literatur preisgegeben; denn
Wabhrheit ist nur denkbar in Verbindung mit biographischen Personen. Dass
Literatur etwas mit Wahrheit zu tun hat, braucht man sich nicht des langen
und breiten theoretisch zu demonstrieren, man muss sich nur erinnern, dass
Schriftsteller unendliche Schwierigkeiten auf sich genommen haben und auf
sich nehmen, um nur schreiben zu kénnen und um schreiben zu kénnen, was
sie fur richtig halten. Das ist zwar durchaus kein Wahrheitsbeweis, und ob
man der jeweils intendierten Wahrheit dann zustimmen mag, ist wieder eine
andere Frage; aber man wird erst einmal den Anspruch auf und das Be-
mithen um Wahrheit als solche ernst zu nehmen haben.

- Die Sorge darum, dass Literatur Literatur bleibt, begriindet sich nicht in
einem Verlangen nach abstrakter Sachgerechtigkeit, sondern in der Erfah-
rung, dass Literatur dem Leser etwas zu bieten hat, und in der Erwartung,
dass ihr Angebot sich erst und nur dann voll entfalten kann, wenn man sie in
ihrer Eigenart respektiert. Das ist zweifellos leichter gesagt als getan, und zu-
dem hat es den Anschein, als lasse sich die so verstandene Verantwortung
gegeniiber der Literatur nicht vereinbaren mit der Verantwortung gegeniiber
der Allgemeinheit. Das glauben nun nicht nur die anfangs zitierten Ver-
achter der Philologie, sondern seit einigen Jahren auch manche Philologen.
Die Forderung, Literatur ganz Literatur sein zu lassen, klingt ihnen wie eine
Aufforderung zu verantwortungsloser, weil weltvergessener Gefiihlsschwel-
gerei. Eben weil sie die Welt auch bei ihrer philologischen Téatigkeit nicht
vergessen kdnnen und wollen, erheben sie die Gegenforderung — um ein fast
schon wieder veraltetes Modewort zu gebrauchen — nach gesellschaftlicher
Relevanz auch der philologischen Tatigkeit. Sagen wir es mit anderen, nicht
weniger abstrakten Worten, dass nimlich aus lauter Verantwortung gegen-
liber der Literatur nicht die Verantwortung gegeniiber der Aligemeinheit aus
den Augen geraten soll, so ist vielleicht auch in diesem heiklen Punkte
Einigkeit erreicht oder wenigstens Einigung denkbar. Auf dem Boden der
hypothetischen Einigkeit iiber den Leitsatz philologischer Téatigkeit wire
dann der Streit auszutragen iiber die Wege, auf denen er unverkiirzt ver-
wirklicht werden kann. Ich masse mir natiirlich nicht an, diesen Methoden-
streit in ein paar Minuten zu beendigen. Aber ich will doch mit einigen we-
nigen Sitzen und Griinden anzugeben versuchen, wie die philologische



390 PHILOLOGIE

Tatigkeit nach meiner Uberzeugung nicht aussehen darf, um dann meine
Vorstellungen darlegen zu kénnen, wie sie sich angesichts der doppelten
Verantwortung vollzichen sollte.

Es ist zugegebenermassen nicht ganz unproblematisch, die untereinander
durchaus nicht immer einigen Literaturwissenschaftler, die sich als Marxi-
sten verstehen, auf eine gemeinsame Formel zu verpflichten. Riskieren wir es
trotzdem. In aller Regel stellt sich das Verfahren als das der Ideologiekritik
dar, aufbauend auf folgenden Voraussetzungen: Literatur ist als Phinomen
des Uberbaus ein Abbild der objektiven Realitit, aus der sie hervorgeht; die
Qualitdt des Abbildes bemisst sich an seiner Treue gegeniiber dem Urbild,
also an seiner Wahrheit; die Wahrheit des Abbildes Literatur besteht nun
nicht darin, eine scharfe Momentaufnahme zu sein, sondern sie besteht —
weil die abzubildende objektive Realitit Geschichte und also Bewegung
ist — in der Parteilichkeit, das heisst in der vollen Erkenntnis und folglich
Unterstiitzung derjenigen Tendenzen, die den Fortschritt reprisentieren und

"die Zukunft fiir sich haben. Mit dieser objektiv abbildenden Erkenntnis, die
der marxistische Philologe sich selbst zumutet, vergleicht er das Abbild
Literatur. Kritischer Vergleich ist also der erste Schritt.

Wo das literarische Abbild vom objektiv richtigen abweicht, miissen
diese Abweichungen begriindet und abgeleitet werden als Ergebnisse be-
wusster oder unbewusster Verschleierung 6konomischer oder sozialer In-
teressen, und damit ist schon das Urteil iiber sie gesprochen. Der zweite
Schritt ist also wertende Ableitung.

Durch Vergleich und Ableitung wird das literarische Abbild in seinen
Stirken als Wahrheit in sein relatives historisches Recht gesetzt sowie in
seinen Schwachen als Verschleierung entlarvt, und dem Philologen wéchst
ein doppelter Nutzen zu: in der Wahrheit des literarischen Werkes erblickt
er ein Stiick Vorgeschichte seiner eigenen Uberzeugungen und Erkenntnisse;
die Entlarvung der Unwahrheit, oft geiibt, erweist sich als unentbehrliche
Fahigkeit im politischen Leben, und im Erwerb dieser Fahigkeit beruht be-
sagte gesellschaftliche Relevanz.

Vielerlei Einwande liessen sich formulieren, etwa dass die Differenz von
literarischer und biographischer Person verlorengehe oder dass die Mog-
lichkeit eines in diesem Sinne objektiven Abbildes nicht fiir jedermann ausser
Zweifel stehe oder dass die Erkenntnis der Vorgeschichte auf einem logi-
schen Zirkel beruhe. Dergleichen literaturtheoretische, erkenntnistheore-
tische und logische Argumente fiihren jedoch erfahrungsgemaiss nicht sehr
viel weiter. Ich verschenke sie.

Auf einem muss ich aber bestehen, dass namlich das Entdecken der Vor-
geschichte wie auch das Entlarven der Unwahrheit blosse Selbstbestitigung
ist; denn der Literatur und der Vergangenheit iiberhaupt wird methodisch



PHILOLOGIE 391

das Recht bestritten, die Position des Philologen auch nur von fern in Frage
zu stellen, indem eben diese Position als objektiver Massstab fungiert. Als
wire die Philologie das Weltgericht, vor dem jedermann gemessen wird, in
dem die Unterlegenen allein wegen ihres historischen Rechts erhdht werden
und die Machtigen endlich eins aufs Haupt bekommen. Was dabei gespielt
wird, ist ja wieder einmal, dass die Stirke triumphiert. Auch wer ehemals auf
der Seite der Macht oder des Unrechts stand, hat als Teil der Vergangenheit
alle seine wahre oder vermeintliche Stirke verloren. Er ist, wie Figura
zeigt, dem Philologen ausgeliefert auf Gnade oder Ungnade. Und wenn es
dem gefillt, ungnédig zu sein und seine Stirke als Weltenrichter zu bewei-
sen, hat er leichtes Spiel. Wo der Gegner sich nicht wehren kann, ist gut
Siege feiern. Manchenorts scheinen die Siegesfeiern der Philologen gar nicht
enden zu wollen.

Probleme der Interpretation: der vergessliche Leser

Was kann man dem Uberschwang entgegensetzen ? Ich rechne es zu der vor-
nehmsten Verantwortung eines Philologen gegeniiber den Adepten der
Philologie, stindig darauf hinzuweisen, dass es in der Wissenschaft nicht
alleweil so leicht und lustig gehen darf, und das macht man am besten, indem
man hartnéckig die Schwierigkeiten demonstriert und auf der Wahrnehmung
von Problemen beharrt. Der Satz Thomas Manns, dass Schriftsteller Leute
seien, denen das Schreiben schwerer fillt als anderen, behélt seinen guten
Sinn auch in der Abwandlung, dass den Philologen das Lesen schwerer
fallt als anderen. Philologen haben die Pflicht, auf ihrem Gebiet nichts als
selbstverstdndlich zu nehmen und auf sich beruhen zu lassen. Zuriick also
zu unseren Problemen.

Dass der aktuelle Prozess des Schreibens im fertigen Werk verschwindet,
dass sich das Werk von der biographischen Person des Autors 16st und sie
iiberlebt, das macht die Wehrlosigkeit der Literatur und alles Geschrie-
benen aus. Im Unterschied zu allem anderen Geschriebenen oder. Ge-
druckten jedoch enthilt das literarische Werk eine Erscheinungsweise des
Autors, eben die literarische Person, deren Spuren wir vorhin verfolgt
haben. Mit dem fertigen Werk 16st sich die literarische Person von der bio-
graphischen Person des Autors, als wir’s ein Stiick von ihm. Viele Schrift-
steller haben darum die Fertigstellung eines Werkes mit einer Geburt ver-
glichen.

Die Anwesenheit des Autors als literarischer Person verleiht dem literari-
schen. Werke Dauer. Sie erleichtert noch nach Jahrhunderten den Zugang
zum Werk, indem sie sozusagen eine Stelle ausspart, in die der Leser ein-



392 PHILOLOGIE

treten kann. Wenn wir Literatur lesen, sehen wir die Welt mit fremden
Augen, mit den Augen der lenkenden und vielleicht alles wissenden literari-
schen Person. Wie der Autor als ein anderer schrieb, so liest auch der Leser
als ein anderer. Wer erinnerte sich nicht noch seiner ersten Lektiire-Erleb-
nisse, als alles um ihn her versunken und er ganz im Gelesenen aufgegangen
ist und er Miihe hatte, sich wieder zuriickzuholen. Fiir die Zeit des Lesens
ist man ein anderer, nur dass wir Erwachsenen hochst selten uns noch ganz
im Lesen vergessen. Das Vergniigen dndert sich, aber es bleibt: der Leser ist
bei vollem Bewusstsein ausser sich. Die Lust, ein anderer zu sein, ist die
Quelle der Literatur und der Lektiire. Nirgends sonst kann man so spielend
und gefahrlos aus seiner Haut heraus wie in der Literatur.

Obwohl der Leser die Optik der literarischen Person iibernimmt, geht er
doch nicht ganz in ihr auf. Jeder, auch der naivste Leser weiss, dass trotz
allem die literarische Person ihm fremd bleibt. Warum sonst sieht er, wenn
ein Roman zu aufregend wird, schnell hinten nach, wer es gewesen ist oder
ob sie sich kriegen? Er weiss, ohne es vielleicht zu ahnen oder wahrhaben
zu wollen, dass er beim Lesen mit fremden Augen immer noch er selbst
bleibt. Er stellt Reflexionen an, er findet Leute sympathisch, die er nach dem
deutlichen ‘Willen der literarischen Person unsympathisch finden soll, er
fithlt sich an eigene Erfahrungen erinnert und mengt eigene Meinungen ein,
er merkt sich schon beim Lesen Worter und Satze, die ihm wichtig vorkom-
men, und baut sich, wenn’s hoch kommt, aus alledem den Sinn des Ge-
lesenen auf.

Und dann pflegen den beflissenen normalen Leser alle guten Geister und-
all sein Wissen zu verlassen. Er resiimiert nicht etwa: ich gebe dem literari-
schen Werk den und den Sinn, oder wenigstens: das Werk hat fiir mich die-
sen Sinn, sondern meistens ungefahr so: der Dichter will uns sagen, dass ...
Und schon hat der Leser alles vergessen, was er eigentlich sehr gut wusste,
dass er ndmlich als ein anderer liest, dass trotzdem die literarische Person
ihm fremd bleibt und dass eine Differenz besteht zwischen literarischer
und biographischer Person des Autors.

Ein Philologe dagegen vergisst dergleichen nicht so schnell, und deswegen
fangen hier fiir ihn erst die Probleme an, wo sie fiir die normalen Leser
schon zu Ende sind. Er liest wohl genau so wie die anderen Leser, aber in
Erinnerung an das Wissen von den vielfachen Unterschieden glaubt er es
sich selbst nicht, dass er pl6tzlich den Dichter direkt vernommen hat. Philo-
logen sind solche Leser, die misstrauisch sind, und zwar zuerst gegen sich
selbst. Die Wissenschaftlichkeit eines Philologen ist sein methodisch kulti-
viertes Misstrauen, und alle philologische Miihe dient der Uberwindung des
Misstrauens, bis man schliesslich fast ohne Bedenken zu scheinbar denselben
Ergebnissen kommt, wie sie der normale Leser schon sehr schnell zu haben -



PHILOLOGIE 393

meinte: der Autor will sagen, dass ... Dazwischen liegt allerdings ein langer
Weg.

Da der vergessliche Leser seinen selbst erarbeiteten Sinn sofort dem Autor
unterschiebt, liegt die Annahme nahe, der Philologe miisse sich selbst nach
Kriften aus der Sache heraushalten, rein objektiv sein, wie man wohl sagt.
Das ist ein Irrtum, denn genau das Gegenteil muss geschehen. Der Philologe
muss sich derart griindlich in die Sache hineinbringen, dass er — wire er nicht
so misstrauisch — fast glauben mdochte, er habe das literarische Werk selbst
geschrieben. '

Verstindigung als Vergniigen

Wie man dazu kommt, ist bald gesagt, ohne deshalb in der Ausfithrung ein-
fach zu sein. Als erstes nimmt der Philologe sich selbst beim Wort. Er nimmt
allen Ernstes an, dass der Sinn, den er als normaler Leser dem Autor unter-
geschoben hat, tatsichlich der vom Autor gemeinte Sinn ist, und mit der er-
klarten Absicht und festen Entschlossenheit, alles und jedes im Werk unter
diesen Sinn zu bringen, liest er das Werk ein zweites Mal. Dabei macht man
die eigenartige Erfahrung, dass einem Einzelziige und ganze Passagen auf-
fallen, die sich nicht einfiigen wollen, und dass man diese Feststellung als
stérend empfindet, weil man gezwungen wire, den angenommenen Sinn
fallenzulassen oder wenigstens zu modifizieren. Offenbar merkt man doch,
dass man nicht die Absicht des Autors vertritt und verindern muss, sondern
dass man tatsidchlich die eigene Meinung zu korrigieren hat. Weil das alles
andere als angenehm ist, verlieren schlechte Philologen schon hier die Ge-
duld und versuchen mit aller Gewalt an dem einmal angenommenen Sinn
festzuhalten. So etwas nennt man gewaltsame Interpretation.

Der wahre Philologe dagegen, zu dessen Apotheose wir jetzt iibergehen,
sucht neben der Bestidtigung der eigenen Meinung mit gleicher Energie auch
ihre Korrektur zu erreichen. Das sicherste Mittel zu beidem ist es, Elemente
der Kunst im literarischen Werk aufzusuchen und in die Interpretation ein-
zubeziehen, um nicht nur zu begreifen, was da steht, sondern auch wie es ge-
macht worden ist. Wenn das miihselige und langwierige Verfahren der
dauernden Selbstkorrektur als abgeschlossen betrachtet werden kann, dann
miisste der Philologe angeben kénnen, was jede Einzelheit, was der Zusam-
menhang der Einzelheiten und was das Ganze bedeutet, und er miisste dar-
iiber hinaus noch Auskunft geben kénnen, warum jede Einzelheit gerade in
dieser bestimmten Formulierung an dieser und keiner anderen Stelle steht.
Dann hatte er sich das Werk so vollkommen angeeignet, als hétte er es selbst
geschrieben. So weit wird man kaum jemals kommen kdnnen, am ehesten



394 PHILOLOGIE

vielleicht bei Gedichten. Anzustreben ist es aber immer, und zwar als uner-
lassliche Vorbedingung vollkommenen Gelingens.

Es fehlt nur noch der zweite Schritt, der mit einer gegenlaufigen Opera-
tion bewaltigt wird. Der Philologe fixiert den Sinn, den er sich nach bestem
Wissen und Misstrauen angeeignet hat, riickt ihn von sich fort und schiebt
ihn dem Autor unter, nun aber nicht unbemerkt und heimlich, sondern offen
und mit Griinden. Er muss seine Behauptung begriinden, dass der von ihm
allein erarbeitete Sinn gar nicht seiner, sondern der des Autors ist — ein an
sich verzweifeltes Geschift der Selbstverleugnung, das dennoch jeder Philo-
loge erstaunlicherweise gern auf sich nimmt. |

Beweisen ldsst sich nun diese Behauptung nicht, dass der eigene Sinn der
des Autors sei, si¢ kann nur glaubhaft und evident gemacht werden. Dazu
allerdings ist dem Philologen schlechterdings alles willkommen, sofern es die
Wabhrscheinlichkeit seiner Behauptung zu erhohen verspricht; von der Bio-
graphie bis zur Sprach- und Philosophiegeschichte, vom Gesamtwerk des
Autors bis zur Einwohnerstatistik und zu Akten der hohen Diplomatie ver-
schmiht der Philologe prinzipiell erst einmal nichts. Auf diese Weise macht
er den von ihm gefundenen Sinn historisch. Historie ist Ergebnis, nicht Vor-
aussetzung der Philologie. Bevor man ein Werk mit seinem urspriinglichen
Kontext in Beziehung setzen kann, muss man es verstanden haben, damit
man weiss, was iiberhaupt womit in Beziehung gesetzt werden kann, und
verstehen kann man nur in der eigenen Gegenwart.

Das aneignende Verstehen hat unbedingte sachliche Prioritidt gegeniiber
der verfremdenden Historisierung. Deshalb habe ich die beiden komplemen-
tdren Arbeitsginge der Philologie als ein Nacheinander beschrieben, An-
eignen vor Verfremden, Verstehen vor Historisieren, obwohl sie im aktuellen
Vollzug einander abldsen und bedingen.

Bevor man ein Werk als fremdes in seiner Wahrheit oder Unwahrheit,
in seiner Vollkommenheit oder Unvollkommenheit verstehen kann, muss
man es erst einmal als eigenes verstanden haben, sonst verharrt es vollig
unverstanden gegeniiber der angewiderten Ablehnung oder hemmungslosen
Verehrung des Lesers und Philologen.

Der Philologe betreibt prinzipiell nichts anderes als jeder Leser, nur dass
er es bewusst und begriindet, misstrauisch gegen sich selbst und methodisch,
also wissenschaftlich tut. Der Philologe iibt und lehrt wissenschaftliches, und
das heisst hier vollkommenes Verstehen. Dass er darin hartnidckig bleibt,
entspricht, wie gesagt, seiner Verantwortung gegeniiber den Studenten der
Philologie, und dass er dieses Ziel nur erreicht, wenn er sich der Verantwor-
tung gegeniiber der Literatur nicht entzieht, hoffe ich einigermassen gezeigt
zu haben.

Der Gewinn, den der Philologe dabei einfahrt, ist an sich schon aller Ach-



PHILOLOGIE 395

tung wert: in Aneignung und Verfremdung lernt er fremde Anschauungen
von Grund auf kennen und verstehen, als wiren sie ein Stiick von ihm; er
bekommt von sich dabei Distanz und lernt zudem immer mehr iiber die viel-
faltigen Méglichkeiten literarischer Kunst. Auch die Ausbildung der Fahig-
keit zu verstehen soll nicht vergessen werden, denn sie ist nichts Zus#tz-
liches, sondern Begleiterscheinung angesammelter wissenschaftlicher Er-
fahrung. Wer mochte angesichts der verbreiteten 6ffentlichen und privaten
Verstandnislosigkeit, ja Verstandnisunfahigkeit behaupten, eine Ausbildung
im Verstehen sei liberfliissiger Luxus?

Aber das Wichtigste ist so unscheinbar, dass sogar manche Philologen es
ibersehen. Mit seiner angestrengten Arbeit und ihrem méglichen Gelingen
demonstriert der Philologe durch sich selbst, dass schon das Bemithen um
Verstindigung und erst recht das anwachsende Verstchen gerade bei zu-
nehmender Schwierigkeit ein wachsendes und immer faszinierender wer-
dendes Vergniigen ist. Die Lust, ein anderer zu sein, die zum Schreiben und
Lesen von Literatur treibt, wird in der Philologie erhoben zu einem ernst-
haften und lohnenden Vergniigen.

Diese Erfahrung, die zusammen mit den Kenntnissen und der Fihigkeit
zu verstehen, welche sie erst ermdglichen, die Philologie, die Wortfreund-
schaft ausmacht, verdient es, verbreitet zu werden. Darin besteht die Verant-
wortung des Philologen gegeniiber der Allgemeinheit: er sorgt dafiir, dass
von der Universitit iiber den Deutschunterricht an den Schulen Philologie
unters Volk kommt. '

Selbstverstandlich weiss der Philologe, dass sogar das verschlossenste
Stiick Literatur allemal noch leichter zu verstehen ist als ein lebendiger
Mensch auch nur von durchschnittlichem Zuschnitt; aber dic Aufgabe ist
doch dieselbe. Der Philologe verwechselt Literatur nicht mit einem Men-
schen, und er hilt auch die Philologie nicht fiir das Leben, und deshalb
masst er sich auch nicht an, allein aufgrund seiner philologischen Kompe-
tenz der Allgemeinheit Vorschriften zu erteilen.

Aber in dieser Selbstbescheidung demonstriert der Philologe unaufhor-
lich und vielleicht unabsichtlich, was mancher gar nicht fiir mdglich hilt,
dass ndmlich volles Verstehen das genaue Gegenteil von Kritiklosigkeit oder
geistiger Horigkeit ist, und dass die aggressive Angst davor, sich auch nur in
Gedanken auf fremde Positionen einzulassen, vollig unberechtigt ist. Ich
wiisste nicht, wo diese wahrhaft erheiternde Erfahrung so leicht und iiber-
zeugend und gefahrlos zu machen wire wie in der Philologie. Philologie
sollte durch sich selbst Verfithrung und Verlockung zur Verstindigung sein,
und das hat unsere Zeit gewiss so notig wie nur eine. Diese Notwendigkeit
der Philologie gelegentlich wieder einmal ausdriicklich ins Bewusstsein zu
heben, gehort auch zur Verantwortung eines Philologen.



	Verantwortung eines Philologen

