
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 5

Artikel: Erziehung zur Freiheit : Rudolf Steiners kulturell-pädagogischer Impuls

Autor: Wehr, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerhard Wehr

Erziehung zur Freiheit

Rudolf Steiners kulturell-pädagogischer Impuls

Unter den Initiativen, die während der ersten Jahrzehnte dieses Jahrhunderts

zu einer umfassenden Neugestaltung des kulturellen Lebens ergriffen
worden sind, können diejenigen eine besondere Beachtung in Anspruch
nehmen, die von der Anthroposophie Rudolf Steiners ihren Ausgang genommen

haben und deren Aktualität heute eher noch zunimmt.
Wenngleich die Meinungen über die theoretisch-philosophischen Grundlagen

der «anthroposophisch orientierten Geisteswissenschaft» weit
auseinandergehen - sie reichen von unverhohlener Skepsis bis zu enthusiastischer

Zustimmung - so können doch auch die Kritiker nicht leugnen, dass

Steiner auf den verschiedenen Erkenntnis- und Lebensgebieten eine FüUe

von praktikablen Anstössen gegeben hat. Hierfür einige Beispiele: Weit
über 15 000 Kinder und Jugendliche besuchen die 39 Waldorfschulen -
auch Rudolf-Steiner-Schulen genannt -, die es heute in der Bundesrepublik
Deutschland gibt. Weitere 60 freie Waldorfschulen und ihnen angeschlossene
Erziehungseinrichtungen arbeiten zurzeit in Europa und in Übersee. Die im
Rahmen der von Steiner entwickelten Waldorf-Pädagogik schon seit mehr
als fünf Jahrzehnten geleistete Arbeit wird weithin als vorbildlich, ja als

richtungweisend anerkannt.
Als die im Jahre 1919 in Stuttgart ins Leben gerufene, zunächst für die

Kinder der Betriebsangehörigen der Waldorf-Astoria-Zigarettenfabrik
geschaffene Waldorfschulbewegung auf ein fünfzigjähriges Bestehen zurückblicken

konnte, charakterisierte Prof. Helmut Becker, Direktor des Max-
Planck-Instituts für Bildungsforschung, die Gegenwartsbedeutung dieser
Schulart. Becker wies darauf hin, dass alle wichtigen, im Mittelpunkt der
Diskussion über die Bildungsreform stehenden Forderungen im Bereich der
Waldorfschulbewegung bereits weitgehend erfüUt worden seien. Dazu
gehören beispielsweise die Forderungen nach Realisierung der Chancengleichheit,

das Recht des heranwachsenden Bürgers auf eine ganzheitliche
Bildung, die Forderung nach Wandlung und Anpassung der Lehrinhalte und
der Unterrichtspläne an die heutigen Bedürfnisse, das Streben nach einer
Einheit des Bildungsvorgangs von der vorschuüschen Erziehung bis zur



372 ERZIEHUNG ZUR FREIHEIT

ständigen Weiterbildung durch das ganze Leben hindurch. - Doch dies ist
nur eine Auswahl aus einem längeren Katalog. Wörtlich führte Becker aus:
«Es ist überraschend, in welchem Umfang alle diese Fragen von der pädagogischen

Bewegung der Waldorfschulen von Anfang an angesprochen worden
sind Wir wissen heute, dass wir unsere Schule nicht nur von den Strukturen,

sondern gerade von den Inhalten her verändern müssen. Wir nennen
das Curriculum-Revision. Wir verdanken der Waldorfpädagogik das
reflektierende Lehrerkollegium. Das ständige institutionalisierte Gespräch - nicht
über Zensuren oder Versetzungen, sondern über die Lehrinhalte des Unterrichts

- unterscheidet diese Schulen von allen anderen Schulen1.»
Am meisten fällt dem fremden Besucher der Waldorfschulen die enge

Zusammenarbeit zwischen Eltern und der Schule auf. Es sei, so erläuterte der
Bildungsexperte, ein wesentlicher Grundgedanke Rudolf Steiners gewesen,
das Prinzip ständiger Weiterentwicklung und Wandlung in den gemeinsamen

Prozess des Lernens und Lebens zwischen Schülern, Eltern und Lehrern

einzufügen. Entsprechend positive Urteile aus der Fachwelt und aus
betroffenen Familien liegen über die anthroposophische Heilpädagogik vor. -
Doch verweilen wir noch einen Augenblick bei der Aufzählung von
praktischen Ergebnissen der Steinerschen Initiativen und Impulse:

Zu erinnern ist an die nach Steiners Erkenntnissen arbeitende Medizin
und an die HeilmittelhersteUung, wie sie beispielsweise von den Weleda-
Werken in Ariesheim bei Basel und in Schwäbisch Gmünd ausgeübt wird.
Auf den Begründer der Anthroposophie geht die seit geraumer Zeit mit
zunehmendem Interesse beobachtete biologisch-dynamische Anbauweise in der
Landwirtschaft zurück. Hinzu treten eine Reihe von künstlerischen Aktivitäten,

etwa die Eurythmie als die Schöpfung einer modernen Bewegungskunst,

die in entsprechender Abwandlung in Gestalt der sogenannten Heil-
eurythmie auch therapeutisch eingesetzt wird.

Das Goetheanum in Dornach bei Basel, nach einem Modell Steiners
erbaut, ist zusammen mit einer Reihe von Instituten Sitz der Allgemeinen
Anthroposophischen Gesellschaft und beherbergt die ebenfalls von Steiner
begründete «Freie Hochschule für Geisteswissenschaft». Viele Tausende von
Gästen aus aller Welt besuchen alljährlich dieses Dornacher Studien- und
Arbeitszentrum zu den regelmässigen öffentlichen Tagungen mit Vorträgen,
Übungen und künstlerischen Veranstaltungen. Im Mittelpunkt stehen
beispielsweise beide Teile von Goethes «Faust» sowie die von Steiner ver-
fassten vier Mysteriendramen.

Nimmt man die interne und die öffentliche Arbeit in den zahlreichen
anthroposophischen LandesgeseUschaften sowie ein vielseitiges Uterarisches
Schaffen hinzu, dann ist nicht zu leugnen, dass das Werk Steiners einen



ERZIEHUNG ZUR FREIHEIT 373

im kultureUen Leben nicht zu übersehenden Faktor darstellt. Ungezählte
Menschen haben innerhalb und ausserhalb dieser Bewegung wichtige
Anregungen für die Gestaltung ihres persönlichen und reUgiösen Lebens
empfangen. Anthroposophie wurde einst von ihrem Inaugurator in erster Linie
als ein «Erkenntnisweg» definiert. Und in den von Steiner gegebenen
Prinzipien der Anthroposophischen GeseUschaft heisst es: «Die Anthroposo-
phische GeseUschaft soU eine Vereinigung von Menschen sein, die das
seeUsche Leben im einzelnen Menschen und in der menschlichen Gesellschaft

auf der Grundlage einer wahren Erkenntnis der geistigen Welt pflegen
wollen. »

Diese GeseUschaft sei keine Geheimgesellschaft, sondern grundsätzUch
allen offen. Und weiter heisst es in den Prinzipien: «Ihr MitgUed kann
jedermann ohne Unterschied der Nation, des Standes, der ReUgion, der
wissenschaftUchen oder künstlerischen Überzeugung werden, der in dem
Bestand einer solchen Institution, wie sie das Goetheanum in Dornach als
freie Hochschule für Geisteswissenschaft ist, etwas Berechtigtes sieht. Die
Anthroposophische GeseUschaft lehnt jedes sektiererische Bestreben ab. Die
PoUtik betrachtet sie nicht als in ihrer Aufgabe liegend.» - Damit ist der
Verzicht auf eine bestimmte parteipolitische Agitation gemeint, durch die die
Mitglieder in ihrer poUtisch-geseUschaftlichen Verantwortung in irgend einer
Weise beeinflusst oder festgelegt werden könnten.

Nach dieser aUgemeinen Orientierung stellt sich die Frage nach der Person

Rudolf Steiners und nach den geistig-weltanschaulichen Grundlagen der
anthroposophischen Geisteswissenschaft. Einen äusseren Anlass dazu bot in
diesem Jahr die 50. Wiederkehr seines Todestages. Steiner verstarb am
30. März 1925 in Dornach2.

1861 als Sohn eines deutsch-österreichischen Bahnbediensteten in Kral-
jevec an der kroatisch-serbischen Grenze geboren, hatte Steiner an der
Technischen Hochschule in Wien Mathematik und Naturwissenschaften
studiert. Ursprünglich verfolgte er die Absicht, Realschullehrer zu werden.
Kennzeichnend für Steiners Entwicklung ist es nun zu sehen, wie er seine

naturwissenschafthchen Fachstudien durch philosophische sowie durch
kulturwissenschaftliche konsequent ergänzte. So liegen von ihm eine Reihe von
erkenntnistheoretischen Untersuchungen sowie Beiträge zur Goetheforschung

vor. In der Edition von Kürschners Nationalliteratur gab Steiner in
den achtziger Jahren des vorigen Jahrhunderts die naturwissenschaftlichen
Schriften Goethes heraus. Im Zusammenhang damit schrieb er u. a. seine
Bücher «Grundlinien einer Erkenntnistheorie der Goetheschen
Weltanschauung» und «Goethes Weltanschauung». 1890 folgte Steiner einer
Einladung nach Weimar, wo er über sechs Jahre am Goethe-Archiv tätig war.
Seine philosophische Doktordissertation beschäftigte sich in der Hauptsache



374 ERZIEHUNG ZUR FREIHEIT

mit Fichtes Wissenschaftslehre. Mit dem 1894 veröffentlichten Werk «Philosophie

der Freiheit» - Untertitel: «Seehsche Beobachtungsresultate nach
naturwissenschaftlicher Methode» - sind die Erkenntnisgrundlagen zu Steiners

eigentüchem anthroposophischen Schaffen gelegt3.
Nach einer tiefgreifenden Persönüchkeitskrise an der SchweUe zur zweiten

Lebenshälfte um die Jahrhundertwende gewann Steiner ein positives
Verhältnis zum Christentum, ohne dass der getaufte KathoUk der verfassten
Kirche nähertrat. In den Publikationen dieser Jahre unmittelbar nach
Beginn dieses Jahrhunderts «Die Mystik im Aufgange des neuzeitlichen
Geisteslebens» sowie in «Das Christentum als mystische Tatsache und die
Mysterien des Altertums» ist diese neue Position näher ausgeführt.
Gemessen an den naturwissenschaftlichen und erkenntnistheoretischen
Fragestellungen in den « voranthroposophischen» Schriften Steiners ist der Akzent
im anthroposophischen Schaffen auf die Beobachtung und Erforschung der
geistigen Welt gelegt. Natur- und Geistesforschung, wie Steiner sie
verstanden hat, stehen nicht etwa im Widerspruch zueinander. Ihm kam es

gerade darauf an zu zeigen, inwiefern Natur- und Geistesforschung
miteinander korrespondieren. So lässt sich Steiner fortan von dem Grundsatz
leiten: «Man handelt nur im Sinne der Naturwissenschaft, wenn man den
geistigen Werdegang des Menschen ebenso unbefangen betrachtet wie der
Naturforscher die sinnliche Welt beobachtet. Man wird dann aUerdings auf
dem Gebiete des Geisteslebens zu einer Betrachtungsart geführt, die sich

von der bloss naturwissenschaftlichen ebenso unterscheidet wie die
geologische von der bloss physikalischen, die Untersuchung der Lebensentwicklung

von der Erforschung der blossen chemischen Gesetze.» - Man
werde zu höheren, der jeweiligen Dimension der WirkUchkeit angemessenen

Forschungsmethoden geführt, die zwar nicht die naturwissenschafthchen

sein können, die aber doch ganz in ihrem Sinne gehalten seien.

Dadurch werde sich manche einseitige Ansicht der Naturforschung von
einem andern Gesichtspunkt aus modifizieren oder korrigieren lassen; aber
man setze damit die Naturwissenschaft nur fort; man sündige nicht etwa

gegen sie, heisst es in der Einführung zu «Das Christentum als mystische
Tatsache» (1902). Auf das Christentum selbst angewandt, heisst das nach
seinen Worten: «Auch über die bloss geschichtliche Erforschung der Dokumente

des Geisteslebens muss ein also Forschender hinausschreiten Die
<Geschichte) kann da nur der Vorhof der eigentlichen Forschung sein

Im Geistesleben wird man sich an den Geist und nicht an seine äussern
Dokumente zu halten haben. »

Sehen wir einmal von der Problematik dieser noch einigermassen
ungeschützt anmutenden, hier nicht näher zu erörternden Zielangabe ab4, dann
wird man den Inhalt der Steinerschen Wirksamkeit während des ersten



ERZIEHUNG ZUR FREIHEIT 375

Viertels dieses Jahrhunderts im Blick auf unsere Ausgangsfrage in den
folgenden drei Punkten zusammenfassen können:

1. Auf der Basis der erwähnten voranthroposophischen Grundlegung
war Steiners Bestreben fortan darauf konzentriert, eine Erkenntnismethode
zu entwickeln, die geeignet ist, die seelisch-geistigen Bereiche der
WirkUchkeit in Mensch und Welt in den Bück zu fassen. In dem anthroposophischen

Elementarbuch «Wie erlangt man Erkenntnisse höherer Welten?»
sowie in einer Reihe anderer einschlägiger Bücher und Aufsätze wird
Anthroposophie als ein «Erkenntnisweg» beschrieben, der - wie Steiner sich
ausdrückt - «das Geistige im Menschenwesen zum Geistigen im Weltall
führen möchte.» Heute nennen wir derlei Bestrebungen den Versuch, auf
meditativem Weg zu einer quaütativen Erweiterung und Intensivierung des

Bewusstseins zu gelangen, wobei bisher unbewusste Faktoren integriert
werden. Denn «es schlummern in jedem Menschen Fähigkeiten, durch die
er sich Erkenntnisse über höhere Welten erwerben kann.» Wie in anderem
Zusammenhang gezeigt worden ist, stellt der Individuationsweg, zu dem die
Analytische Psychologie C. G. Jungs bewusst anleitet, eine bemerkenswerte
Parallele zum anthroposophischen Schulungsweg dar, so unterschiedlich
Intention und Methode bei Jung und Steiner auch sein mögen5. Was
Steiner im Rahmen seiner Schulung beabsichtigt, ist u. a. eine Verstärkung
des Denkens, der Gefühls- und der Willenskräfte. AusdrückUch distanziert

er sich von spiritistisch-mediumistischen Praktiken. Ebenso hielt er die
asiatischen Systeme wie den Yoga für den westUchen Menschen und dessen

Bewusstseinsart unangemessen6.
2. In engem Zusammenhang mit dieser methodischen Grundlegung der

anthroposophischen Geisteswissenschaft hat Steiner eine die Bereiche des

Leiblichen, Seelischen und Geistigen umfassende Menschenkunde und ein
ihr zugrundeliegendes Wirklichkeitsbild entworfen. Dieses Wissen um die
geistige Wesensgestalt und um die Mehrdimensionalität des Menschen bildet
den Kern der Anthroposophie überhaupt. Von der Disziphn der Anthropologie

als Wissenschaftsrichtung unterscheidet sich Steiners Anthroposophie

insofern, als diese nicht bei der Sinnesbeobachtung und beim
Verstandesurteil stehen bleibt, sondern die auf dem Weg der geistigen Schulung
eröffneten ErfahrungsmögUchkeiten einbezieht. «In diesem Sinne meint
Anthroposophie mit ihrer Forschung da beginnen zu können, wo Anthropologie

aufhört», heisst es in dem 1917 erstmals veröffentlichten Buch «Von
Seelenrätseln - Anthropologie und Anthroposophie». Vor allem das aus
nahezu 6000 Einzelvorträgen und Vortragsreihen bestehende Vortragswerk
Steiners, das heute in über 300 Bänden zugänglich ist, stellt den Niederschlag

der von ihm entwickelten WirkUchkeitserkenntnis dar.
3. Was von Steiner bezügUch der Erkenntnismethodik begründet, was



376 ERZIEHUNG ZUR FREIHEIT

hinsichtüch der weltanschauUchen Sichtweise als Anthroposophie dargestellt

worden ist, das fand schliessüch seine Erprobung und Konkretion
im praktischen Leben, nämüch in der Gestalt der eingangs genannten
kulturellen Bereiche. Der Begründer der Anthroposophie war sich im
vornherein darüber im klaren, dass die von ihm auszugestaltende Erkenntnisart

nicht dazu bestimmt sein dürfe, von ein paar theosophisch oder okkultistisch

interessierten Individualisten und Aussenseitern in deren Mussestunden
gepflegt zu werden, sondern dass sich Anthroposophie im gelebten Leben
bewähren müsse. Das heisst auch und gerade im grossen gesellschaftüchen
Rahmen der modernen Zivilisation als eine impulsierende, zu Taten
befähigende, den Herausforderungen der Zeit und den Lebensbedürfnissen der
Menschen gewachsene Kraft. So finden sich schon vor Ausbruch des Ersten
Weltkriegs bei Steiner entsprechende Ansätze zur praktischen Verwirklichung,

vor allem auf dem künstlerischen Sektor: Es entstanden u. a. die
vier Mysteriendramen, die ab 1910 in München uraufgeführt worden sind.
Die Eurythmie wurde inauguriert, und der Grundstein für das Dornacher
Goetheanum konnte gelegt werden. Die eigenthche Bewährungsprobe aber
hatte Steiners Geisteswissenschaft in den Krisenjahren unmittelbar nach dem
Weltkrieg zu bestehen.

In den ihm noch verbliebenen vier bis fünf Lebensjahren entfaltete er
eine ungemein vielseitige Wirksamkeit, die bis in die praktisch-methodischen

Ansatzpunkte hinein ganz bestimmten Menschengruppen zugute kam,
nämlich der arbeitenden und der studierenden Jugend, Lehrern und
Sozialpädagogen, Industriearbeitern und Landwirten, Ärzten und Theologen. Auch
die unabhängig von der Anthroposophischen Gesellschaft als Bewegung
für rehgiöse Erneuerung arbeitende «Christengemeinschaft» (seit 1922)
verdankt Rudolf Steiner wesentliche Erkenntnishilfen.

So wurden von ihm auf vielfältige Weise Fundamente für eine soziale
und kulturelle Erneuerung gelegt. Unter dieser umfassenden pädagogischen
Zielsetzung lässt sich Steiners Anthroposophie als Ganzes verstehen. Die
soziale Erneuerung ist es schliesslich auch, die als Ursprung und Ziel der
1919 ins Leben gerufenen freien Waldorfschule angesehen werden darf.
Damit kommen wir noch einmal auf Steiners eingangs erwähnten pädagogischen

Impuls zu sprechen. Er, in dessen ganzes Leben der erzieherische

Impetus deutüche Spuren eingeprägt hatte, verstand sich selbst als einen

Pädagogen, wenn er, die konkrete Aufgabenstellung ins Auge fassend, sagte:
«Wir brauchen als Erzieher eine Erweckung der lebendigen Menschennatur,

die in sich das ganze Kind wieder erlebt, indem sie mit ihm in
geistige Beziehung tritt. »

Wie ist das eigentUch möghch? - Steiner, der Anthroposophie niemals

nur als ein Weltanschauungssystem, sondern als ein «lebendiges Wesen» ver-



ERZIEHUNG ZUR FREIHEIT 377

standen wissen wollte, schenkte den leibüch-seeüsch-geistigen Entwicklungsbedingungen

des Menschen besondere Aufmerksamkeit. Wenn nun darauf
hingewiesen wird, dass die anthroposophische Menschenkunde aller
Bemühung um die volle Menschwerdung des Menschen zugrunde Uege, so
heisst das praktisch, dass beispielsweise in der Gesamtkonstitution des
Kindes die besonderen Lern- und Begabungsdispositionen zu suchen sind.
Schon in seiner kleinen, im Jahr 1907 veröffentlichten Schrift «Die Erziehung
des Kindes vom Gesichtspunkt der Geisteswissenschaft» hat Steiner auf die
entsprechenden Zusammenhänge aufmerksam gemacht. Wenn in den letzten
Jahren einer breiteren Öffentlichkeit durch soziologische und psychologische
Untersuchungen bewusst gemacht worden ist, dass dem Lernen und der
Entwicklung in den ersten sieben Lebensjahren eine besondere Bedeutung für
das ganze Leben zukomme, dann ist der daraus sich ergebenden Forderung
in der Waldorfschule von Anfang an weitgehend entsprochen worden.
Das geschah in Gestalt einer altersspezifischen Pädagogik und
Lehrplangestaltung. So haben zum Beispiel die ersten acht Schuljahre in der
Waldorfschule eine eigenständige didaktische Konzeption, in der dem Element
der Veranschaulichung besondere Sorgfalt zugewandt wird. Von den Lehrern
verlangt diese eine starke geistige Durchdringung und eine künstlerische
Gestaltung des jeweihgen Unterrichtsstoffs. Der Fähigkeit zum sachgemäs-
sen Denken und Urteilen gelten sodann die Bemühungen im pädagogischen
Abschnitt, der etwa mit dem 14. Lebensjahr einsetzt und der das 9. bis 12.

Schuljahr erfasst.
Der künstlerische Unterricht, der sich durch alle zwölf Schuljahre

hindurchzieht, wird jedoch nicht etwa nur als ein musisches Fach den
angeblich «nichtmusischen» Fächern hinzugefügt, sondern das künstlerische
Element soll im Idealfall in der Stoffdarbietung und in der gemeinsamen
Verarbeitung integriert sein. Wenn das handwerkliche Schaffen zum festen
Bestand der Waldorfpädagogik gehört, dann hat man dabei nicht etwa eine
romantisierende Handwerksideologie im Auge. Es sind vielmehr erzieherische

Gründe ausschlaggebend. Deshalb wird von Waldorflehrern immer
wieder darauf aufmerksam gemacht, dass am Beispiel des künstlerischen
und handwerklichen Unterrichts besonders deuthch werden könne, wie der
Lehrplan der Waldorfschulen gerade dadurch, dass er sich von dem
traditionellen Fächerkanon frei gemacht hat, die Bildungsaufgabe erst in ihrer
ganzen Weite aufgreifen könne 7.

Wesentlich ist dabei jeweils die Frage nach der Bedeutung eines
Unterrichtsgebietes für den Entwicklungsprozess des Schülers. Allein anhand der
verschiedenen Arten der Holzbearbeitung, in der Art wie das Werkzeug
materialgerecht zu führen ist, am Raspeln, Schnitzen, Hobeln, Sägen liesse
sich zeigen, wie eine gewisse Aktivität und eine gleichzeitige Zügelung der



378 ERZIEHUNG ZUR FREIHEIT

Bewegung zu einer feineren Ausgestaltung der WiUenskräfte führen kann.
Es soU ein sauberes, sachbezogenes Arbeiten erlernt werden, und zwar
unter bewusster Ausschaltung eines unverbindhchen «Herumbastelns».

Gehen wir noch auf einige charakteristische Besonderheiten ein, dann ist
hervorzuheben, dass die Waldorfschule als Gesamtschule konzipiert ist. Der
Unterricht in ihr soll für den Schüler zu einer Lebenskunde werden, die
ihm hilft, sich seiner individuellen Freiheit bewusst zu werden, eine breit
angelegte Menschenbildung zu empfangen, um schüessüch in der modernen
Industriegesellschaft mit ihren besonderen Lebensbedingungen leben zu können.

Eigens wird darauf hingewiesen, dass die intellektuelle Leistungsfähigkeit

nur einer, nicht jedoch der einzige der wesenthchen Faktoren sei.

Die individuelle Ausgestaltung der Erlebnisfähigkeit, der Erkenntnis- und
der Urteilsfähigkeit lässt den Gesichtspunkt der schulischen Leistung in
einem anderen Licht erscheinen. Die Leistungen des Schülers werden daher
auch nicht auf die übhche, quantitative Weise nach Notenstufen zu messen
gesucht. Der Leistungsstand wird in der Regel durch eine auf die einzelnen
Fächer verteilte, die besondere Situation des Schülers berücksichtigende
Charakteristik in den Zeugnissen festgehalten.

Da der Klassenlehrer über mehrere Jahre seine Klasse begleitet, sind
ziemUch differenzierte Leistungs- und Reifungsvergleiche möglich. Und im
Gegensatz zu der allgemein praktizierten Ausleseideologie gibt es in der
Waldorfschule kein Sitzenbleiben. Die Schüler und Schülerinnen bilden
daher eine kleine soziale Gemeinschaft, in der oft recht unterschiedlich
Begabte zumindest in den Hauptfächern über 11 bis 12 Jahre hinweg in einer
Klassengemeinschaft miteinander verbunden sind. Das bedeutet jedoch keine
Uniformität. Die wirtschaftlich-rechtlich von einem freien, von Eltern und
Freunden getragenen Schulverein betriebenen Schulen sind autonom. Von
Schule zu Schule gibt es daher vielfältige Formen der Differenzierung.

Nehmen wir als Beispiel die Rudolf-Steiner-Schule in Nürnberg, so setzt
im 9. und 10. Schuljahr eine Differenzierung in einen sogenannten
wissenschaftlichen Zug und in einen praktischen Zug ein. Das heisst, der eine
zielt auf die Hochschulreife hin, der andere bietet eine integrierte
Lehrlingsausbildung. Schüler, die zu einer technischen, kaufmännischen, pflegerischen

oder künstlerischen Berufsausbildung hintendieren, empfangen von
der 9. Klasse ab in verstärktem Masse Unterricht in Fächern wie Gartenbau,

MetaU- und Holzbearbeitung. Hinzu kommen Technisches Zeichnen,
Stenographie und Sozialkunde. Das 11. Schuljahr bereitet auf den Real-
schulabschluss vor. Mit der 10. Klasse setzt die Trennung in den
wissenschaftlichen Zweig und in die Lehrlingsausbildung ein. Beide
Schülergruppen haben - wie erwähnt - bis zum Ende des 12. Schuljahres gemeinsamen

Unterricht in einer Reihe von Fächern. Die Lehrlingsausbildung,



ERZIEHUNG ZUR FREIHEIT 379

die"*mit Facharbeiterprüfungen abschliesst, erfolgt in den schuleigenen
Werkstätten. Das 13. Schuljahr dient den Schülern des wissenschaftlichen
Zweigs als Vorbereitung auf das Abitur.

Alles in aUem ist die Waldorfschule durch den Nachweis der Methoden,
der Lehrpläne und Lebensformen letztlich nicht zu beschreiben. Mit dem
Bekenntnis zur Differenzierung ist die Waldorfpädagogik als ein stets neu
zu vollziehender Prozess zu verstehen. Er stellt sich beispielsweise in der
pädagogisch völlig gleichgestellten Lehrerschaft dar, aber auch dadurch, dass

in den letzten Jahren neue, den jüngsten wirtschaftlichen und gesellschaftlichen

Erfordernissen angemessene Schultypen entwickelt worden sind. In
diesem Zusammenhang ist etwa die Hiberniaschule in Wanne-Eickel als

Modell einer Gesamtschule zu nennen, das in besonderer Weise an die
Berufsausbildung heranführt. Dieser Prozess, der durch den pädagogischen,
auf eine soziale Erneuerung hinzielenden Impuls Rudolf Steiners in Gang
gebracht worden ist, setzt sich nicht zuletzt überaU dort fort, wo auch auf
dem Wege über die Bildung von Waldorfkindergarten neue Waldorfschulen
entstehen, begründet und getragen von freien Schulvereinen, das heisst von
einer Lehrer- und Elternschaft, die die erforderliche Initiative ergreifen.

Abschliessend ist nochmals hervorzuheben, dass Steiner vor mehr als
einem halben Jahrhundert nicht nur eine neue Privatschule den schon
vorhandenen an die Seite stellen wollte. Er wollte seine Bemühungen aus
einer weiter reichenden Perspektive betrachtet wissen, wenn er sagte: «Man
wird der sozialen Frage niemals beikommen, wenn man nicht die Erziehungsund

Geistesfrage als einen ihrer wesentUchen Teile behandelt.» Dabei
besteht gerade von dem anthroposophischen Gesichtspunkt aus kein Anlass
zu einer euphorischen Betrachtung der kulturellen und gesellschaftlichen
Problematik. Immerhin sind durch den pädagogischen Impuls wie auch durch
die übrigen kulturellen Aktivitäten und Initiativen, die mit dem Namen
Rudolf Steiners im Zusammenhang stehen, Zeichen der Ermutigung und
der Hoffnung aufgerichtet.

1 Zitiert nach: Die Drei, Stuttgart 39. Gerhard Wehr, Esoterisches Christentum -
Jg. 1969, Nr. 6. - 2Eine erste Einführung Aspekte, Impulse, Konsequenzen, Klettin

Leben und Werk bietet Johannes Hern- Verlag, Stuttgart 1975. - 5 Gerhard Wehr,
leben, Rudolf Steiner in Selbstzeugnissen C. G. Jung und Rudolf Steiner, Konfron-
und Bilddokumenten, Rowohlt-Verlag, tation und Synopse, Klett-Verlag, Stuttgart
Reinbek. - 3 Vgl. ferner die bibliographische 1972. - 6 A. a. O. S. 193-215. - 7 Vgl. Ernst
Übersicht : RudolfSteiner -Das literarische Michael Kranich, Die Freien Waldorfschu-
und künstlerische Werk, Dornach 1961. - len, in: Freie Schule, Klett-Verlag, Stutt-
4Ausführlicher bei Gerhard Wehr, Chri- gart 1971.-Das Schrifttum zur Pädagogik
stusimpuls und Menschenbild - R. Steiners Steiners erscheint in der Hauptsache im
Beitrag zur Erweiterung des religiösen Be- Verlag Freies Geistesleben, Stuttgart,
wusstseins, Herder-Verlag, Freiburg 1974. -



380 ERZIEHUNG ZUR FREIHEIT

Literatur über die Waldorfpädagogik

Wie bereits erwähnt, lässt sich das
Schulmodell Steiners nur schwer beschreiben.
Dennoch trägt ein umfangreiches Schrifttum

dazu bei, mit Entstehung und Wesen
des pädagogischen Impulses Steiners
bekannt zu machen.

Zu den bemerkenswertesten, eine breite
Leserschaft ansprechenden Veröffentlichungen

der letzten Jahre gehört zweifellos

der im Verlag Freies Geistesleben Stuttgart

herausgegebene Text- und Bildband
«Erziehung zur Freiheit1». Zwei schwedische

Waldorf-Lehrer haben mit Unterstützung

ihrer deutschen Kollegen einen gross-
formatigen Band herausgebracht, in dem
die Schüler selbst in überzeugender Weise
zu Wort kommen. Abgesehen von den
einführenden, die Entstehung und den Lebens-

prozess der Waldorfpädagogik erläuternden

Texten dokumentieren Schüler aller
Altersgruppen aus Waldorfschulen
verschiedener Länder ihre Leistung. Die
zahlreichen, meist farbigen Zeichnungen und
Skizzen aus Schülerheften geben einen
unmittelbaren Einblick in das Erleben, Lernen

und Gestalten in den einzelnen Schulen
in altermässiger Abstufung. Es ist, als nähme
eine begeisterte Schülerschar aus Schweden,
Finnland, England, der Schweiz, Deutschland

usw. den erstaunten Leser an der
Hand und führte ihn durch den Schulalltag

mit seinen Festen, Eurythmieauffüh-
rungen und Theaterdarbietungen: Das ist
unsere Schule! So machen uns die Lehrer
mit der Welt in Natur, Geschichte, Kunst
und Menschenkunde vertraut. Ich kenne
keine anschaulichere Darstellung der
Waldorfschule. «Diese Schule betreibt statt
Leistungs- und Prüfungszwang individuelle
Förderung. Das Lernen widmet sich in
gleichem Masse wie dem erkenntnismässi-
gen (kognitiven) Eindringen dem
tätigschöpferischen Erleben und Erfahren. Solche

freien Schulen wollen Übungsstätten
eines praktischen Sozialverhaltens sein. Aus
solchen Institutionen kommen heilende
Anregungen in das 20. Jahrhundert», heisst
es im Vorwort.

Dem zunehmenden Bedürfnis nach
Information über diese Schulart will die
Schrift « DieWaldorfpädagogik» aus der Feder

von Johannes Kiersch2 Rechnung
tragen. Auf verhältnismässig schmalem Raum
wird ein Optimum an Auskunft über die
Konzeption der Steinerschen «Erziehungskunst»

geboten. Studenten, Eltern und
Pädagogen anderer Schulen werden mit der
Unterrichtsgestaltung, mit Besonderheiten
der Schulorganisation vertraut gemacht.
Sie werden über den Gesprächsstand orientiert,

zu dem der Dialog über die
Waldorfpädagogik in den letzten Jahren
geführt hat. Weiterführende Literatur gibt
Hinweise zur Vertiefung. Die Schrift ist
als eine erste Information gedacht.

Zu den grundlegenden Einführungs-
schriften gehört seit vielen Jahren die
inzwischen in mehreren Auflagen verbreitete
Broschüre «Vom Lehrplan der Freien
Waldorfschule» in der Bearbeitung von Caroline

von Heydebrand, die zum Kollegium
der ersten Stuttgarter Waldorfschule gehört
hat3. Die Herausgeberin berichtet, wie einst
(1919) der Lehrplan erarbeitet wurde und
wie dessen Handhabung gedacht ist. Der
Plan selbst gliedert sich auf in die
vorgesehenen Stoffgebiete in jeder der zwölf
Klassen. Eigens hervorgehoben wird, dass
dem gesamten Unterricht die Steinersche
Menschenkunde zugrundegelegt ist. Praktisch

heisst das, dass jeweils das
Entwicklungsstadium der Schüler bei der Stoffwahl

und bei der Art der Darbietung
berücksichtigt wird, was in dieser Schrift
zumindest skizzenartig ausgeführt ist. «Die
Waldorfschulpädagogik beruht auf einer
geistgemässen Kenntnis des Menschen, und
sie will Menschen in die Welt
hinausschicken, die verstehen werden, was es

heisst, wahrhaft <Mensch> zu sein und
der Menschheit zu dienen.»

In diesem Zusammenhang ist es nicht
nur aufschlussreich, den Werdegang Steiners

kennen zu lernen, sondern auch den
des an der Gründung massgeblich beteiligten

ehemaligen Leiters der Stuttgarter Wal-



ERZIEHUNG ZUR FREIHEIT 381

dorf-Astoria-Zigarettenfabrik Emil Molt.
Erstmals hat der Verlag Freies Geistesleben
seinen Entwurf einer Lebensbeschreibung4
allgemein zugänglich gemacht. Molt
erzählt ausführlich Herkunft und Entwicklung,

bis hin zu dem Punkt, an dem er
die äusseren, organisatorischen und
wirtschaftUchen Voraussetzungen für die
Schulgründung schaffen konnte. Molt scheut sich
nicht, auch zwischenmenschliche
Schwierigkeiten einzugestehen, die sich etwa
zwischen ihm und Teilen der ersten Lehrerschaft

eingestellt haben. Sein Bericht stellt
nicht nur ein wichtiges persönliches Dokument

für Steiners Bemühungen um eine
Neugestaltung des sozialen Organismus
dar. Es enthält im Anhang auch eine Reihe
von Aufzeichnungen, die geeignet sind,
Situation und Zielsetzungen der Steinerschen
Initiativen zu beleuchten.

Während die pädagogische Konzeption
der Waldorfschule vielfach beschrieben
worden ist, trifft das für ihre besondere
Sozialverfassung in weitaus geringerem
Masse zu. Insofern ist Stefan Lebers
Beitrag zu den sozialwissenschaftlichen
Anschauungen Steiners zu begrüssen, in dem
die Sozialgestalt der Waldorfschule5
eingehend besprochen wird. Nach einer
historischen und anthropologischen Grundlegung

lenkt der Autor die Aufmerksamkeit
des Lesers auf das Modell der neuen

schulischen Konstitution. Es wird gezeigt,
wie sich diese Schulart in ihre
gesellschaftliche Umwelt hineinstellt, wie ihre
Geschäftsführung geordnet und ihre
Finanzierung geregelt ist. Die inneren Strukturen
werden in pädagogischer und in admini¬

strativer Hinsicht aufgezeigt. Leber bemüht
sich vor allem zu zeigen, dass die Schule
als Faktor eines dreigegliederten sozialen
Organismus zu verstehen ist, in dem dem
geistigen Leben ein Höchstmass an Freiheit

zugesichert werden müsse. Daraus
ergibt sich der Spielraum für die Zusammenarbeit

von Schülern, Lehrern und Eltern.
Mit dem pädagogischen Ansatz soll eine
neuzeitliche Sozialordnung korrespondieren.

Deutlich wird schliesslich, dass der
Kontakt zwischen Lehrerschaft und An-
throposophischer Gesellschaft nicht etwa
institutionell festgelegt ist, sondern nur auf
freier, persönlicher Entscheidung des
einzelnen beruhe.

Alle hier genannten Werke ergänzen
sich wechselseitig, indem sie ein facettenreiches

Bild jenes Schul- und Sozialmodells

vermitteln, das in zunehmendem
Masse die Aufmerksamkeit der Öffentlichkeit

gewinnt.

1 Frans Carlgren und Arne Klingborg,
Erziehung zur Freiheit, Die Pädagogik
Rudolf Steiners, Bilder und Berichte aus der
Internationalen Waldorfschulbewegung. -
2Johannes Kiersch, Die Waldorfpädagogik,

Eine Einführung. - 3Vom Lehrplan
der Freien Waldorfschule, bearbeitet von
Caroline von Heydebrand. - 4Emil Molt,
Entwurf meiner Lebensbeschreibung. -
5 Stefan Leber, Die Sozialgestalt der
Waldorfschule, Ein Beitrag zu den
sozialwissenschaftlichen Anschauungen Rudolf
Steiners. - Sämtliche erschienen im Verlag
Freies Geistesleben Stuttgart.


	Erziehung zur Freiheit : Rudolf Steiners kulturell-pädagogischer Impuls

