
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 3

Artikel: Westschweizer als Entdecker und Vermittler der deutschen Romantik

Autor: Gsteiger, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Gsteiger

Westschweizer als Entdecker und Vermittler
der deutschen Romantik

Das Verhältnis der schweizerischen Literaturen des Deutschen und
Französischen, vom Italienischen und Rätoromanischen nicht zu reden, zu dem

grossen europäischen Epochenbegriff der Romantik lässt sich auf keinen
einfachen Nenner bringen, auch nicht auf den recht naheliegenden
negativen: das Fehlen einer romantischen Bewegung sei ein Zeichen des
«Schweizerischen» in der Literatur. Emil Ermatinger vermeidet zwar in
Dichtung und Geistesleben der deutschen Schweiz (1933) zur Kennzeichnung
der im fünften Buch behandelten, sich von 1798 bis 1848 erstreckenden
und damit ziemlich genau der europäischen Romantik entsprechenden
Periode den Terminus durchaus zu Recht und überschreibt seine Kapitel mit
Begriffen wie «Bürgerliche und bäuerliche Idylle» oder «Die Dichtung der
Regeneration». Und Karl Fehr konnte noch 1965 feststellen: «Sehen wir
uns nach Vertretern der romantischen Schule, und zwar sowohl der Früh-,
der Hoch- wie der Spätromantik im schweizerischen Räume um, so ist der
Ertrag des Nachforschens auffällig gering1.» Für Ermatinger handelt es

sich dabei um das Phänomen, dass die «Kurve der literarischen
Entwicklung, die das ganze achtzehnte Jahrhundert hindurch der der reichs-
deutschen parallel gegangen, ja in der Mitte des Jahrhunderts eine Zeitlang
mit ihr eins gewesen war, nun weit von ihr hinweg (schnellt)2». Fehr
meint: «Eigentlich nahm man in der Schweiz von der grossen und
tiefgründigen Bewegung der Romantik nicht Kenntnis, sondern setzte an ihr
vorbei die radikalen reformatorischen Bemühungen des 18. Jahrhunderts
einigermassen unentwegt fort. »

Trotzdem bleibt das eingangs gestellte Problem offen. Zunächst ist daran
zu erinnern, dass sich sowohl Ermatinger als auch Fehr auf die Verhältnisse
im alemannischen Landesteil beschränken. Gelten ihre Bemerkungen auch
für die Westschweiz, oder kann man hier in der Romantik vielleicht
dieselbe Gegenläufigkeit beobachten, wie sie jedenfalls zum Teil die
Beziehungen der zeitgenössischen Literaturen dieser beiden bedeutendsten
helvetischen Sprachgruppen auszeichnet? Fritz Strich hat einmal die recht
pointierte These entwickelt, die deutsche Romantik habe in der Deutschschweiz

zwar «nur allerspärlichsten Boden gefunden», während sich die



DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ 217

Literatur der französischen Schweiz «aus den Quellen des deutschen Idealismus

und der deutschen Romantik» speise3. Mit Recht hat er darauf
hingewiesen, Goethe sei im Welschland nicht als Klassiker, sondern als Romantiker

zu früher Wirkung gelangt. Aber das gilt auch für Frankreich. Und
selbst wenn man mit Strich annimmt, «die ganze Weltanschauung und
Ästhetik Amieis» sei «aus dem tiefen Schacht der deutschen Romantik
geholt», bleibt die Frage nach dem tatsächlichen Gewicht dieser welschen
Romantik offen. In einer kurzen Studie behandelte 1943 der Waadtländer
Literaturhistoriker Pierre Kohler das Thema Suisse romande et romantisme

4. Das Ergebnis seiner Bestandesaufnahme ist bescheiden: der Genfer
Jacques-Imbert Galloix, der Waadtländer Frédéric Monneron, nach ihnen
der Freiburger Etienne Eggis, «ce Nerval sans profondeur», können als
Vertreter einer welschen Romantik oder «Neuromantik», die sich beide am
französischen Vorbild inspirierten, gelten. Schwer fallen ihre Werke nicht
ins Gewicht, sie treten vor den Leistungen ihrer Zeitgenossen Juste Olivier,
Töpffer oder Vinet deutlich zurück. Viel bedeutender als diese romantischen

Versuche zweiten und dritten Grades ist jedoch der Beitrag der
welschen Schweiz zu jener Romantik avant la lettre des 18. Jahrhunderts,
für die man später den - heute wieder in Frage gestellten - Begriff des

Préromantisme eingeführt hat, sowie für die antiklassische Strömung der
napoleonischen Zeit. Mit Rousseau, Madame de Staël, Benjamin Constant
hat die Westschweiz der europäischen und im besonderen der französischen

Romantik einige bahnbrechende Autoren, mit den «rivages romantiques»

des Genfer- und Bielersees oder dem «unverdorbenen» Volkstum

der Hirten und Bergler eine ganze Reihe wesentlicher Themen und
Motive geliefert.

Wenn Kohler sagen kann: «Les écrivains romands avaient pris l'initiative

du mouvement littéraire, dirigé un de ses courants, de 1760 à 1815»,
so bleibt dazu anzumerken, dass sich der helvetische Beitrag nicht auf das
französische Sprachgebiet beschränkt: von der «romantischen Landschaft»
schreibt auch Johann Jakob Bodmer, der Vermittler Miltons und Dantes5;
HaUers Alpen und Gessners Idyllen galten, in französischer Übersetzung
(etwa derjenigen Vinzenz Bernhard von Tscharners für die ersteren, derjenigen

Hubers und Turgots für die letzteren) dem Leserpublikum des Ancien
régime in Frankreich als Beispiele einer neuen Sensibilität und Welterfahrung.
Die hervorragende Vermittlerrolle, die Madame de Staël spielte, wird in
jeder Literaturgeschichte gewürdigt, während das, was der Berner Beat von
Muralt, vor Voltaire und Rousseau, für die Entdeckung Englands getan
hat, trotz der kürzlich erfolgten Neuausgabe seiner Lettres sur les Anglais
et sur les Français eine Sache der Spezialisten bleibt6. Freilich galt das
Interesse der Westschweizer an England und den Engländern im 18. Jahr-



218 DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ

hundert, wie Ernest Giddey in einer breit dokumentierten Untersuchung
neuerdings nachweist, mehr den religiösen und aufklärerischen als den
vorromantisch-irrationalen Aspekten 7.

Ohne Zweifel besitzt die engUsche Literatur für die westschweizerischen
hommes de lettres, die Pastoren und schriftstellernden Angehörigen des

kleinen Adels, im späteren 18. und frühen 19. Jahrhundert eine weit stärkere

Bedeutung als die gleichzeitige deutsche. Das lässt sich schon an den
vielen Zeugnissen der vermittelnden Kritik und literarischen Nachahmung
ablesen, von Henri-David de Chaillets, des Redaktors des Mercure suisse,
verständnisvoUen Shakespeare-Kommentaren bis zu dem von Sterne
inspirierten Voyageur sentimental des Genfers François Vernes 8. Und über die
Wichtigkeit Rousseaus für die Entwicklung der französisch-englischen
Literaturbeziehungen unterrichtet ein mit Recht als klassisch geltendes Werk
der komparatistischen Forschung9. Dieser «Entdeckung» Englands durch
die Welschschweiz - die im übrigen, wie wiederum Giddey zeigt, zumeist
den Weg über Frankreich nahm - steht im Rahmen der französisch-deutschen

Beziehungen allerdings die säkulare Leistung der Madame de Staël
gegenüber. Man kann sich fragen, ob es sich bei ihr und Constant im
wesentlichen doch um die grossen Ausnahmen handle, welche die Regel
bestätigen. Die Frage ist zu verneinen. Auch wenn die Dokumente des

Umgangs mit deutscher Literatur weniger zahlreich sind als diejenigen des
Interesses an englischen Autoren, so fehlen sie doch keineswegs. So
verfertigte der Neuenburger Pfarrer Louis-Frédéric Petitpierre die sehr
bemerkenswerte erste vollständige Prosaübersetzung von Klopstocks Messias,

die 1795 als «traduction nouvelle et seule compiette de l'original
Allemand» mit einem Vorwort von Chaillet bei Fauche-Borel in Neuenburg
erschien.

Dafür, dass Westschweizer in mehreren Fällen als Vermittler und
gelegentlich sogar als eigentliche Entdecker der neuen, der romantischen
deutschen Literatur anzusprechen sind, seien im folgenden vier weitere
Beispiele beigebracht. Diese sind unter sich recht verschieden: handelt es
sich bei den drei ersten um Fälle, die meines Wissens von der
Literaturwissenschaft bisher wenig oder nicht beachtet wurden, so kann ich mich
beim letzten auf eine vor kurzem erfolgte Publikation beziehen. Gehört
das erste Beispiel dem «Sturm und Drang», also dem deutschen Préromantisme,

an, so illustriert das vierte auf eindrückliche Weise das Nachleben
der deutschen Romantik im 20. Jahrhundert. Gemeinsam ist ihnen allen,
dass sich die Entdeckung der deutschen Werke und der Umgang mit
ihnen in französischen Übertragungen niederschlägt, und dass die Vermittlung

kennzeichnende Züge der jeweiligen historisch-gesellschaftlichen Situation

reflektiert. Gemeinsam ist ihnen auch, bei allen unbestreitbaren sprach-



DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ 219

lichen und gedanklichen Niveauunterschieden, ein die traditionellen Kultur-
und Sprachgrenzen relativierendes «offenes» Literaturbewusstsein.

Jacques-Georges Deyverduns «Werther»-Übersetzung

Die Verbreitung von Goethes Werther in den romanischen Sprachgebieten
hängt zweimal mit der Schweiz zusammen: 1781 erschien bei Giuseppe Am-
brosioni in Poschiavo die erste itahenische Version (Verfasser ist der aus
Turin stammende Giuseppe Grassi) unter dem Titel Werther, opera di
sentimento del Dottor Goethe, celebre scrittor tedesco. Grassi - derselbe Mann,
den Ugo Foscolo 1802 mit der Übergabe der Ultime lettere di Jacopo
Ortis und seines Begleitschreibens an Goethe beauftragte10 - soll nicht nach
dem Original, sondern nach einer französischen Fassung gearbeitet haben11.
Solche Fassungen gab es zu Beginn der achtziger Jahre bereits mehrere,
darunter die oft neuaufgelegte von Aubry und die 1776 in Erlangen erschienene
des Barons von Seckendorf12. Vor Aubry, im selben Jahr wie Seckendorf,
hatte auch der Waadtländer Jacques-Georges Deyverdun eine Übersetzung
des in Deutschland seit 1774 hochberühmten, in Frankreich aber noch kaum
bekannten Werkes publiziert. Seine Version hat denn auch entscheidend

zum Erfolg des Romans im französischen Sprachgebiet beigetragen und
wurde verschiedentlich neu herausgegeben; Fernand Baldensperger konnte
in diesem Zusammenhang die Vermutung aussprechen, Madame de Staël
habe Werther durch die französische Schweiz kennengelernt13.

Die in zwei Bänden erschienene Erstausgabe nennt sich, wie auch die
folgenden Nachdrucke, einfach Werther, traduit de Vallemand; die
Titelblätter sind mit je einem der bekannten Stiche von Chodowiecki geschmückt.
Der Name des Übersetzers wird nicht genannt, und hinter der Angabe
«A Maestricht, chez Jean-Edme Dufour & Philippe Roux, Imprimeurs &
Libraires, associés. MDCCLXXVI» versteckt sich möglicherweise der
Druckort Lausanne oder Bern14.

¦Jacques-Georges Deyverdun (oder d'Eyverdun, Schreibung für d'Yver-
don), der Verfasser dieser ersten oder jedenfalls ersten zu breiterer
Wirkung gelangten französischen Werther-Dbersetzang, Angehöriger einer aus
Lausanne stammenden alten Familie, war 1734 geboren und ist der
Literaturgeschichte vor allem als Freund des grossen Edward Gibbon bekannt,
der sich wiederholt längere Zeit in Lausanne aufgehalten und dort nicht nur
an seinen historischen Studien gearbeitet, sondern auch der jungen Suzanne

Curchod, der späteren Mutter Madame de Staëls, den Hof gemacht hat.
In seinem Tagebuch notierte Gibbon, Deyverdun sei «the only friend I ever
had who deserved that name15». Von England aus gaben die beiden Man-



220 DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ

ner eine kurzlebige literarische Zeitschrift, die Mémoires littéraires de la
Grande-Bretagne pour les années 1767 et 1768, heraus, und bei seinem letzten
Lausanner Aufenthalt, 1783, wohnte Gibbon im Hause Deyverduns. Der mit
enghscher Sprache und Lebensart vertraute Waadtländer war auch des Deutschen

nicht unkundig: zu Beginn der sechziger Jahre hatte er als Präzeptor
in Preussen gewirkt.

Der Übersetzer stellt das Werk - bei dem es sich natürhch um die
Originalausgabe oder einen der frühen Nachdrucke des «Ur-Werther» und
nicht um die heute fast ausschliesslich gelesene zweite Fassung von 1787

handelt - in einer kurzen Préface vor, in der er nachdrücklich den Geist
der Empfindsamkeit beschwört und den Roman zielgerichtet demjenigen
Publikum ans Herz legt, das sich bereits durch die Leiden von Richardsons
Clarissa rühren liess, einem gemischten Publikum, das sowohl die «hommes
sensibles et courageux» als auch die tränenreichen Vertreterinnen des «sexe
aimable et tendre» umfasst. Das Werk selber erscheint unter einem
doppelten Aspekt: einerseits wird Werther als berühmte, von der Lesergunst zu
höchstem Erfolg getragene Schöpfung, als Anstoss zu einer «fermentation
générale», als das beweinte, bewunderte, nachgeahmte und parodierte Buch
angesprochen, das es in den Jahren nach seiner Publikation ja tatsächlich war,
anderseits insinuiert Deyverdun diskret ein privates Element, indem er
andeutet, der tiefste Beweggrund zu seiner Übersetzung sei eine eigene Liebesaffäre

gewesen. Denn: «Le Traducteur de Werther devoit avoir un cœur
sensible.» Der dermassen anvisierten Internationalen der gefühlstrunkenen
Seelen werden am Schluss der Vorrede polemisch die «hommes froidement
sensés» gegenübergestellt, für die das Werk nicht geschrieben worden sei.

Wie im 18. und teilweise auch noch im 19. Jahrhundert üblich, handelt

es sich bei der Übersetzung keineswegs um eine wörtliche Version.
Stellenweise hält sich die französische Fassung nahe am Originaltext, oft
entfernt sie sich von ihm. Besonders häufig sind die resümierenden
Abschnitte ; das Original wird auf eine kürzere Formel gebracht oder es werden

Sätze und Satzfragmente kurzerhand weggelassen. Das fängt schon bei
der fiktiven Vorbemerkung des Herausgebers an, wo der Passus «und lass
das Büchlein deinen Freund sein, wenn du aus Geschick oder eigener
Schuld keinen nähern finden kannst» reduziert ist zu «et que ce Livre soit
ton ami!». Liegt der Grund für diese - nach heutigen Begriffen -
mangelnde Treue in sprachlicher Unkenntnis, in blosser Nachlässigkeit oder ist
sie bedingt durch den kulturellen und gesellschaftlichen Rahmen, in dem die
Rezeption des deutschen Werkes stattfindet? Dafür, dass der dritte Grund
zutrifft, spricht nicht nur die Tatsache, dass Deyverdun im allgemeinen
mit dem Textverständnis sehr gut zurecht zu kommen scheint, sondern
auch die besondere Art der erwähnten übersetzerischen «Untreue». So



DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ 221

wenig Deyverdun die Gefühlsseligkeit des Romans im ganzen mildert, so

zurückhaltend zeigt er sich gegenüber Ausdrucksformen, in denen diese

Gefühlsseligkeit eine neue, stilistisch unkonventionelle Physiognomie
gewinnt. In solchen Fällen - und sie sind im Werther häufig - gleicht
er die expressive, oft visionäre Sprache Goethes einem vom «empfindsamen»

französischen Leserpublikum sanktionierten glatten Stilideal an. Ein
Beispiel: Im ersten Brief des ersten Buches (4. Mai 1771) evoziert Werther
in hymnischen Ausdrücken die Schönheit der frühlingshaften Landschaft:

Übrigens befinde ich mich hier gar wohl, die Einsamkeit ist meinem Herzen köstlicher
Balsam in dieser paradiesischen Gegend, und diese Jahreszeit der Jugend wärmt mit
aller Fülle mein oft schauderndes Herz. Jeder Baum, jede Hecke ist ein Strauss von
Blüten, und man möchte zum Maienkäfer werden, um in dem Meer von Wohlgerüchen
herumschweben und alle seine Nahrung darin finden zu können.

Bei Deyverdun lautet die Stelle :

Du reste, je me trouve très-bien ici. La solitude, dans ce paradis terrestre, est un
baume à mon cœur. Les charmes du printemps le pénètrent (sic), et y portent une chaleur
nouvelle. Chaque arbre, chaque buisson est un bouquet de fleurs; et une odeur délicieuse
se répand sur toute la campagne.

Es ist kaum übertrieben zu sagen, in dieser Übersetzung sei genau das

verlorengegangen, was das eigentlich Neue, ja Revolutionäre von Goethes
Stil ausmacht: die pantheistische Metapher des Maikäfers, die Bezeichnung
des Frühhngs als «Jahreszeit der Jugend», die hintergründige Formulierung

«mein oft schauderndes Herz». An die Stelle der irrational-
vorromantischen Sprache tritt, bei aller Sentimentalität, eine durchaus
«vernünftige» Ausdrucksweise. Kennzeichnend genug wird so die in der
Vorbemerkung vom Verfasser angesprochene «gute Seele», die denselben

«Drang» fühlt wie Werther, zum «homme sensible», der «les mêmes

peines» erleidet. Extrem ausgedrückt: die metaphysische, die existentielle
Dimension Werthers erscheint reduziert auf den empfindsamen und amou-
rösen Aspekt. Durch diese und ähnliche Feststellungen wird die
Vermittlungsleistung Deyverduns als solche nicht eingeschränkt, sie wird aber, in
ihrem geschichtlichen Kontext, relativiert. Das zeigt sich nun noch auf
einer weiteren Stufe.

In seiner Untersuchung Werther und Wertherwirkung hat Klaus Scherpe
neulich dargestellt, in welchem Mass die Rezeption des Romans im
deutschen Sprachgebiet von den Kategorien der «Verweigerung», ja der
«Diffamierung und Unterdrückung», und schliesslich vom Phänomen der
Verinnerlichung und Sublimierung der im Goetheschen Werk angelegten
Revolte bestimmt war16. Es ist interessant zu sehen, dass sich die hier
besprochene frühe französische (beziehungsweise westschweizerische) Rezep-



222 DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ

tion weitgehend auf derselben Linie bewegt. Zum erwähnten stilistischen
Zug gesellt sich am Ende des Buches ein unverhüUt moralisch-didaktischer.
Deyverdun gibt seiner Übersetzung eine ziemlich umfangreiche Nachrede,
Observations du traducteur sur Werther et sur les Ecrits publiés à l'occasion
de cet Ouvrage, bei17. Der Roman wird in ihr einerseits als geniale Schöpfung,

anderseits aber auch, im Anschluss an die zeitgenössische
deutschsprachige Polemik, als problematische Darstellung des Selbstmords
beschrieben. Anders als etwa Nicolai (Werthers Freuden), über den er
ausführlich referiert, versucht jedoch Deyverdun, das Selbstmordmotiv nicht ad
absurdum zu führen, sondern es in einen moralischen Plan einzubauen:
die Geschichte Werthers, für die Goethe als Autor gar nicht verantwortlich

sei («Mr. Goethe ne peut, ne doit être à nos yeux que l'Editeur des
Lettres de Werther»), ist als abschreckendes Beispiel zu verstehen, und in
diesem Sinn gilt sie ihm als «positiv», wobei der gesellschafthche Bezug
ganz deutlich herausgestellt wird: «Loin que l'Ouvrage de Mr. Goethe soit
un Ouvrage nuisible, il peut être, il sera, j'espère, utile à la société.» Der
«gute Leser» (Deyverdun spricht ausdrücklich von den «mauvais Lecteurs»,
die dem Buch unmoraUsche Absichten unterschieben!), gerade wenn er ein
«jeune homme sensible» ist, wird deshalb dem Beispiel Werthers den
Rücken kehren: «Fuyons! évitons le crime, ou l'infortune: allons chercher
dans d'autres climats... la jouissance de plaisirs moins funestes.» Man
kann nicht behaupten, der westschweizerische Übersetzer habe mit seiner
Deutung Goethe forciert, lässt doch dieser selbst schon im Motto zur
zweiten Auflage von 1775 den Selbstmörder warnend sagen: «Sei ein Mann,
und folge mir nicht nach.» Ob mit der moralischen Reverenz und dem
Rückzug auf die künstlerische Genialität Goethes dem Leser der ganze
Gehalt des Werther zugänglich wird, bleibt für uns allerdings eine
andere Frage.

Madame de Montolieu und Fouqués « Undine»

Friedrich de la Motte-Fouqués Erzählung Undine, das einzige bis heute
lebendig gebliebene Werk des überaus fruchtbaren preussischen Romantikers

hugenottischer Herkunft, hat in der europäischen Literatur und
Kunst eine bedeutende Rolle gespielt, von E. T. A. Hoffmanns und Lort-
zings Vertonungen bis zu Ingeborg Bachmann und Giraudoux' von Fouqué
inspiriertem Bühnenstück Ondine1*. Giraudoux, der Germanistik studiert
hatte, kannte die Erzählung im Original, aber den meisten Franzosen
des 19. und 20. Jahrhunderts war sie nur in der Übersetzung zugänglich.
In einer neuen deutschen Textausgabe kann man lesen, Undine sei 1815 ins



DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ 223

Italienische, 1855 und 1857 ins Französische, 1867 ins Englische
übertragen worden19. Damit ist man, was das Französische betrifft, gegenüber

dem literaturgeschichtlichen Tatbestand fast vierzig Jahre im
Rückstand! 1818 erschien nämlich bei Arthus Bertrand in Paris Ondine, Conte,
Traduit de Vallemand de M. le Bon de Lamotte-Fouqué, Major au service
de la Prusse, par Mme la Bm de Montolieu20. Das Titelblatt enthält zudem
ein Zitat von La Fontaine, in dem auf das kindliche Vergnügen, das man
an alten Geschichten nehmen könne, angespielt wird, sowie den Hinweis
«Avec une jolie figure». Diese - die Titelillustration - zeigt zum Text
«On crut d'abord que c'était un jet d'eau; mais bientôt on distingua
une figure de Femme voilée» die im zweitletzten Kapitel der Erzählung
durch frevlen Übermut aus dem Schlossbrunnen befreite Wasserfrau. Bei

Fouqué heisst es: «Aber aus des Brunnen Öffnung stieg es gleich einer weissen

Wassersäule feierlich herauf; sie dachten erst, es würde mit dem
Springbrunnen ernst, bis sie gewahrten, dass die aufsteigende Gestalt eine bleiches,
weissverschleiertes Weibsbild war. »

1811 war die Dichtung Fouqués in Berlin erstmals erschienen; sieben
Jahre später lag der Text des Barons bereits in der französischen
Fassung einer Baronesse vor. Man blieb - zufällig - unter Standesgenossen.
Aber wie kam es zu dieser Verbindung? Und zunächst: wer ist die
Vermittlerin? Eine nach Isabelle de Montolieu benannte Strasse gibt es im
heutigen Lausanne. Die Trägerin des Namens hiess ursprünglich Polier und
war die Tochter eines Waadtländer Pfarrers. 1769, als Achtzehnjährige,
heiratete sie einen Herrn de Crousaz, der ihr früh wegstarb, 1786 in
zweiter Ehe den aus Südfrankreich stammenden Baron Louis de Montolieu21.

Im Jahre ihrer Wiederverheiratung erschien ihr erstes und bis ins
20. Jahrhundert bekanntestes Werk, der Roman Caroline de Lichtfield,
amüsanterweise ohne ihren Willen und Namen, durch die Vermittlung
eines Bekannten, «pubUée par le traducteur de <Werther>», wie es auf dem
Titelblatt heisst, durch keinen andern als Jacques-Georges Deyverdun nämlich.

Isabelle de Montoheu bekam dann sehr rasch einen geradezu
unheimlichen Geschmack am Schreiben. Bis zu ihrem Tode, 1832, soll sie

nicht weniger als 105 Bände publiziert haben, die zalilreichen Neuauflagen
nicht mitgerechnet. Diese Vielschreiberei machte sie berühmt und brachte
sie literarisch auch in Verruf. Vielleicht noch mehr in Verruf kam sie

durch die üble Nachrede der illustren in Colombier residierenden Madame
de Charrière, die nach einem Zusammentreffen mit der Waadtländerin
einer Bekannten vom «vulgarisme d'une marchande de toilette» der
Besucherin schrieb.

Über das hterarische Werk Isabelle de Montolieus weiss Philippe Godet
schon 1890 in seiner Histoire littéraire de la Suisse française nicht viel mehr



224 DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ

zu sagen als dies, es sei banal, linkisch, im besten Fall naiv. Das ist in der
ästhetischen Sicht eines gebildeten Bürgers gewiss richtig. Aber aus der
Perspektive der Trivialhteratur, der sie, eine Marhtt des helvetischen Ancien
régime, zweifellos angehört, besitzt sie faszinierende Züge. Madame de
Montolieu war sich darüber im klaren, dass sie «Gebrauchsliteratur»
verfasste, wie sie auch offen zugab, oftmals keine eigenen Ideen zu haben
und sich aus diesem Grund an irgendwelche literarische Vorbilder zu halten.

In der Tat bestehen die gesammelten Werke der schreibfreudigen
Waadtländerin zu einem guten Teil aus mehr oder weniger freien Bearbeitungen

und Übertragungen zeitgenössischer englischer und deutscher
Romane. Unter ihren Modellen finden sich Modeautoren wie August Lafontaine

und Karoline Pichler, aber auch Jane Austen, Schiller und Ludwig
Tieck22. Bekannt wurde ihre französische Fassung des Schweizerischen
Robinson von Johann Rudolf Wyss, und in ihrer Novellensammlung Les
Châteaux suisses verarbeitete sie historische Legenden aus der engeren Heimat
mit Anregungen und Motiven des englischen und deutschen Schauerromans.
Was über Isabelle de Montolieu auch immer Schlechtes gesagt wurde - ein
französischer Bibliograph ging so weit, ihre Sprachkenntnisse in Zweifel zu
ziehen23 -, man wird ihrer bis heute kaum nach Gebühr gewürdigten
Vermittlertätigkeit die Anerkennung nicht versagen können.

Die nicht nur ständischen, sondern auch «trivialromantischen» Affinitäten

unserer Autorin zu dem preussischen Baron liegen auf der Hand, und
in diesem Sinn ist es sicherlich kein Zufall, dass jene sich so kurze
Zeit nach der Publikation des Originals für die deutsche Märchenerzählung

begeisterte. Madame de Montolieu konnte sich im Avertissement zu
ihrer Übersetzung bereits auf den «succès prodigieux» berufen, den die
1811 erschienene Undine in Deutschland gehabt habe. Dieser allein genügte
freihch nicht, um sie auf das Werk aufmerksam zu machen, es bedurfte
dazu eines weiteren Vermittlers. Sein Name ist Charles Monnard, auch er
ein Waadtländer, ein in der schweizerischen Geschichte nicht unbekannter
Politiker der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, Führer der Liberalen,
Mitglied und zeitweise Präsident des Waadtländer Grossen Rates, Professor
an der Akademie von Lausanne und Übersetzer der Schweizergeschichte
Johannes von Müllers, seit 1847 Professor in Bonn, wo er 1865 starb24.

In der erwähnten Vorrede berichtet Madame de Montolieu, wie sie von
dem erst fünfundzwanzigjährigen Monnard auf Undine hingewiesen wurde,
und sie druckt den Briefwechsel zwischen ihr und dem westschweizerischen
Entdecker der romantischen Erzählung ab. Monnard schreibt im August
1816 aus Frankfurt, seine Verlobte habe ihn mit dem «charmant ouvrage»,
das gegenwärtig in Deutschland in aller Leute Mund sei, bekanntgemacht
und ihn gebeten, es zu übersetzen. Letzteres sei ihm nicht möglich, und er



DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ 225

möchte nun seinerseits die literaturbeflissene Dame bitten, dies an seiner
Stelle zu tun: «C'est donc naturellement à vous, Madame, qu'il appartient
de faire connaître Ondine au public français, parce que vous lui conserverez

son charme, ce charme indéfinissable comme cette fleur d'innocence
qui embellit la beauté même.» Bei allem wiederholten Lob, das er über
das Werk Fouqués äussert, macht Monnard auch auf die Schwierigkeiten
einer Übersetzung aufmerksam: zunächst die grundsätzlichen Unterschiede
zwischen dem Deutschen und dem Französischen - «leur génie est si

opposé!» -, dann im besonderen das Problem der Wiedergabe des
altertümlichen Stils Fouqués, «cet air antique et national qui donne une couleur

si fidèle aux mœurs, aux idées et aux actions des chevaliers
allemands...», schliesslich die bange Frage: wie wird das französische Publikum,

aufgeklärt und realistisch, auf «le merveilleux» des preussischen
Barons reagieren?

In ihrer Antwort schützt Isabelle ihr Alter und ihre - wie sie behauptet -
unzulängliche Kenntnis des Deutschen vor, um die Mängel der Übersetzung

zu entschuldigen. Denn sie hat den Rat Monnards den eigenen
Bedenken zum Trotz befolgt - sei es nur deshalb, weil ihr, wie sie mit
entwaffnender Ehrlichkeit zugibt, das Schreiben zur zweiten Natur geworden
ist -, und die Version ist bereits vollendet. Monnard befasst sich dann
in einem zweiten, nun aus Lausanne datierten Schreiben (er hat in der
Zwischenzeit seine Professur angetreten) nochmals eingehend mit der
Gestalt und den Verdiensten Fouqués und nimmt auch das Problem des
«Merveilleux» vor dem Hintergrund der deutsch-französischen Geistesverschiedenheit

wieder auf. Mit Hilfe Herderscher und Staëlscher Begriffe («l'esprit
d'une nation et le caractère de ses idées se peignent dans sa langue»)
wird die Vorliebe des Deutschen für das Irrationale und Unbestimmte dem

«positiven» Geist des Französischen gegenübergestellt.
Geht man daraufhin die französische Fassung der Undine durch, so

zeigt sich durchgehend eine im Vergleich mit dem Original wesentlich
flachere (um nicht zu sagen plattere) und weniger differenzierte Ausdrucksweise.

Auch der Text Fouqués trägt ja stellenweise recht hausbackene Züge ;

die Übersetzerin brauchte diese Stillage nur zu betonen. Dabei ergeben sich
freilich oft beträchtliche Niveauunterschiede. Wenn es etwa zu Beginn der
Erzählung bei Fouqué heisst, der See, in den sich die Landzunge mit dem
Fischerhäuschen erstreckt, habe «mit verliebten Armen nach der schönen
Aue gegriffen», wie die Erdzunge «sich aus Liebe zu der bläulich klaren,
wunderhellen Flut in diese hineingedrängt» habe, und der Vergleich dann
zusammengefasst wird: «Eins ging bei dem andern zu Gaste, und eben
deshalb war jegliches so schön», so stellt die französische Fassung die
rational begründete Metapher an den Anfang: «On aurait dit que l'eau et



226 DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ

la terre s'étaient parées pour se visiter mutuellement: cette johe prairie,
émaillée de fleurs, semblait s'étaler avec plaisir au miUeu des flots azurés,
qui paraissaient à leur tour l'enlacer avec déuce.» Was im Original als
Vision erscheint, trägt in der Übersetzung weit mehr den Charakter des

Rhetorischen. Im übrigen geht Isabelle de Montolieu mit dem Text zwar
insofern frei um, als sie Sätze und Satzfragmente nach Beheben umstellt
und manchmal verkürzt, Bezüge verändert und das Vokabular Fouqués
einem konventionelleren Gebrauch anpasst, beweist jedoch in der Wiedergabe

im gesamten ein erstaunhch genaues Textverständnis, das die
pittoresken, «wunderbaren», kurz die - wenn auch in einem oft etwas äusser-
lichen Sinn - romantischen Züge des Originals durchaus respektiert.

Mit diesen relativen Qualitäten hängt vermutlich auch der Erfolg der
Übersetzung zusammen. Die romantische «couleur locale», weit mehr als
eine im Tiefen symbolische Welterfahrung, war es, was das französische
Publikum des frühen 19. Jahrhunderts von einer ihm bisher kaum bekannten

«nordischen» Literatur erwartete. Diesem Erwartungshorizont (um den
durch die neue Forschung konsekrierten Terminus zu verwenden)
entsprach Isabelle de Montolieus Ondine bestens. 1822 lag das Werk bereits
in dritter Auflage vor. Es fand auch weiterhin Verbreitung. So erschien
die Übersetzung - bezeichnenderweise anonym - noch 1849 in der vom
Pariser Verleger Bry l'aîné herausgegebenen populären grossformatigen
Reihe Veilées littéraires illustrées. Man darf wohl behaupten, ein grosser Teil
der romantischen Zeitgenossen in Frankreich habe Fouqués Undine nur
durch die Übersetzung der Waadtländerin kennen gelernt.

Die Versübertragungen Eugène Boreis

Auf der Stadtbibhothek Neuenburg liegt eine achtseitige Broschüre mit
dem Titel Worte am Grabe des Professors Ludwig Eugen Borei, geboren
den 27. September 1802, gestorben den 22. März 1866... Stuttgart,
gedruckt bei J. Kreuzer. In den wiedergegebenen Reden und Nachrufen eines
Pfarrers, zweier Rektoren und eines Gymnasiasten erfährt man, der
Verstorbene sei «vor 46 Jahren aus seinem Heimathlande zu uns gekommen»,
habe «an den höheren Lehr- und Erziehungsanstalten in unserer Stadt»
gewirkt, habe «in seinem Wesen alle guten, Uebenswürdigen Eigenschaften
der französischen Art vereinigt» und eine «sich fort und fort vertiefende
Kenntnis seiner Sprache und Litetatur» gepflegt. Was man nicht erfährt
ist die Tatsache, dass der aus Neuenburg stammende GymnasiaUehrer eine

Französischgrammatik, die oft neuaufgelegte Anthologie Album lyrique de la
France moderne, eigene Gedichte sowie zahlreiche Übertragungen veröf-



DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ 227

fenthcht hat, und dass er, zu Beginn der dreissiger Jahre, in Stuttgart mit
dem von seiner Reise ins östliche Mittelmeer zurückgekehrten Lamartine
zusammengetroffen und von diesem in seinen nachdichterischen Versuchen
ermutigt worden ist. Dies und anderes ist im Vorwort zu dem Buch
nachzulesen, das man als das hterarische Hauptwerk seines Lebens bezeichnen
kann, der Übersetzungsanthologie Echos lyriques, poésies traduites de Vallemand

en français par Eugène Borei, 1840 in Stuttgart und Tübingen bei
der traditionsreichen Cottaschen Buchhandlung erschienen. Er hat daneben,
fünfzehn Jahre später, noch eine Versübersetzung von Goethes Iphigenie
publiziert25.

Die Vermittlerrolle Eugène Boreis wird in der einschlägigen komparatistischen

Literatur höchstens am Rand erwähnt26. Das ist verständhch,
lässt sich doch in bezug auf die Wirkung seiner Übertragungen kaum
etwas feststellen und muss man sich mit der Vermutung begnügen, der für
Frankreich bestimmte, aber in Deutschland erschienene Band habe sein
PubUkum verfehlt (in umgekehrter Richtung, als Vermittler französischer
Sprache und Literatur in Deutschland, muss die direkte und indirekte
Wirkung Boreis dagegen wichtig gewesen sein). Die Echos lyriques sind
vor allem interessant als Zeugnis der liebhaberischen Bemühungen eines
kultivierten Ausländers um die zeitgenössische deutsche Lyrik; sie zeigen,
auf recht kennzeichnende Weise, die Anpassung, man muss fast sagen die
Domestizierung dieser Poesie im Zeichen eines weit eher klassizistischen
als romantischen französischen Stilgefühls.

Borei ist sich der problematischen Aspekte seines Unternehmens voll
bewusst. Bereits im Widmungsgedicht an die Königin von Württemberg
spricht er davon, seine Leier sei am Boden angekettet. Weniger pathetisch
apostrophiert er dann im Vorwort «les difficultés d'une traduction en vers
à la fois poétique et fidèle». Trotzdem traut er sich zu, anders als seine

wenig erfolgreichen Vorgänger, die den besonderen Zauber, die «beautés
caractéristiques» der deutschen Gedichte geopfert hätten, den Geist der
Originale in seinen Nachdichtungen zu bewahren. Um dieses Ziel zu
erreichen, optiert Borei mit Entschiedenheit für den poetisch anverwandelnden
Stil der Nachdichtung, jene «Übersetzungsmaxime» also, von der Goethe
gesagt hat, sie verlange, dass man den fremden Autor als einen der
Unsrigen ansehen könne27. Er verzichtet auf eine wörtliche oder
verfremdende Umsetzung, um aus den deutschen Gedichten französische
Gedichte zu machen.

Das Resultat ist sehr unterschiedlich, je nachdem ob das Original dem
Übersetzer «hegt» oder nicht. Die Echos lyriques enthalten 92 Gedichte
von 37 Autoren, die von Hölty und Klopstock bis zu Heine und Mörike
fast ein Jahrhundert deutscher Poesie umfassen. Das Schwergewicht hegt



228 DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ

indessen auf den Romantikern; als einziger ist Ludwig Uhland - den Borei
vielleicht persönlich kannte - mit mehr als zehn, nämlich mit 25 Stücken
vertreten. Es ist bemerkenswert, dass in dieser Anthologie neben mehreren
Dichtern der schwäbischen Spätromantik auch Autoren wie Lenau, Eichendorff,

Rückert oder Anastasius Grün figurieren. Borei zeigt sich hier wirklich
auf der Höhe seiner Zeit.

Von seinen Nachdichtungen lässt sich dies hingegen, wie angedeutet, nur
zum Teil behaupten. Im Bemühen, um jeden Preis poetisch zu wirken,
passt Borei die deutschen Verse durchwegs einer gepflegten, aber ziemlich
unpersönlichen französischen Prosodie und Rhetorik an. Das kann in Fällen,
in denen auch die Stillage des Originals durch Klassizität und Rationalismus
bestimmt ist (wie etwa in Schillers Erwartung) zu einer erstaunlichen
Kongruenz, bei mehr volksliedhaft lyrischen Stücken dagegen zu einer verniedlichten

und zugleich gestelzten Ausdrucksweise führen. Dafür als Beispiel
Uhlands Kapelle:

Droben stehet die Kapelle,
Schauet still ins Thal hinab,
Drunten singt bei Wies' und Quelle
Froh und hell der Hirtenknab'.

Traurig tönt das Glöcklein nieder,
Schauerlich der Leichenchor;
Stille sind die frohen Lieder,
Und der Knabe lauscht empor.

Droben bringt man sie zu Grabe,
Die sich freuten in dem Thal;
Hirtenknabe! Hirtenknabe!
Dir auch singt man dort einmal.

Du haut des monts l'humble chapelle
Saintement regarde au vallon,
Où, près d'une onde qui ruisselle,
Un berger redit sa chanson.

Mais tout à coup l'airain soupire,
Un chant de mort a résonné;
La voix du jeune pâtre expire,
Et l'enfant écoute, étonné.

De l'homme heureux de ces campagnes
Là haut monte le noir convoi ;

Jeune pâtre de ces montagnes,
Un jour on chantera pour toi

Auch wenn man von den altbekannten Schwierigkeiten, die dem
Versübersetzer durch den Metrums- und Reimzwang erwachsen, absieht, bleibt
es merkwürdig, dass Borei für das unprätentiöse «Niedertönen» des Glöck-
leins ein pompöses «l'airain soupire» setzt, während er die gewoUt naive
Invokation des Hirtenknaben im zweitletzten Vers, die ihre ganze Wirkung
aus der Wiederholung bezieht, betulich mit einem «jeune pâtre de ces
montagnes» wiedergibt. Die Kapelle ist gewiss alles andere als ein «grosses»
Gedicht, aber es besitzt in seiner Einfachheit doch einen gewissen
liebenswürdigen Reiz, der in der Übertragung von einer schulmässigen Rhetorik
weitgehend verdunkelt wird. Was die französische Poesie der vergangenen
zehn oder zwanzig Jahre, etwa seit Hugos Odes et Ballades, sich an romantischen

Tönen bereits angeeignet hat, kommt bei Borei kaum zum Klingen;
seine Übersetzungen bezeugen weniger den Einbruch der romantischen



DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ 229

Neuerungen als die Übermacht der alten Dichtungstradition. Die Echos
lyriques bilden in dieser Sache keine Ausnahme, sondern nur den etwas
pointierten Ausdruck einer allgemeinen Situation. Im Grunde gelang es erst
den französischen Symbolisten, die Musikalität der romantischen Lyrik
Deutschlands der eigenen Poesie anzuverwandeln.

Wenn sich der im Vorwort formulierte Anspruch - «reproduire la couleur,
le ton et l'harmonie de l'original» - nur sehr unvollkommen erfüllt,
so bleiben das Uterarische Gespür und der nachschöpferische Eifer des

Neuenburgers doch anerkennenswert. Für dieses Gespür spricht nicht nur
der ungewöhnlich frühe Umgang mit Dichtern wie Lenau und Mörike,
sondern auch der Umstand, dass Borei seine ganze Anthologie zweisprachig
anlegt. Mit Recht kann er sagen, der parallel abgedruckte deutsche Text
«prévient ici toute confusion». Er hat damit als einer der ersten einen
editorischen Grundsatz verwirklicht, der auf der Einsicht in die Subjektivität

jeder Nachdichtung beruht, und der sich im deutschen Sprachgebiet
erst gut hundert Jahre später allgemein durchzusetzen beginnt.

Albert Béguin, Gustave Roud und die «romantische Seele»

Im Oktober 1974 erschien, herausgegeben vom Centre de Recherches sur les

Lettres romandes in Lausanne, der Band Lettres sur le Romantisme
allemand28. Er enthält Briefe und Dokumente zweier hervorragender
Westschweizer, des aus La Chaux-de-Fonds stammenden Kritikers Albert Béguin
(1901-1957) und des Waadtländer Dichters Gustave Roud (geb. 1897). Es
sind Zeugnisse einer hterarischen Freundschaft und zugleich Belege zur
Wirkungsgeschichte der deutschen Romantik in der Suisse romande der
dreissiger und vierziger Jahre - einer Zeit also, da das deutsche Volk dem
Aussenstehenden den Eindruck aufzwingt, ein «peuple obscur et haineux»
zu sein, wie Béguin in einem Brief vom 18. August 1939 schreibt - und
beifügt: «Moi qui aime tant une certaine Allemagne!»

Dass die zeitgenössische Lyrik der Westschweiz in hohem Mass
deutschen Vorbildern - unter ihnen vor allem Hölderlin und Novalis - und
nur in geringerem Umfang den zeitlich entsprechenden französischen
Strömungen wie dem Surrealismus und dem Lettrismus verpflichtet ist, gilt als
bekannt und wird von den welschen Autoren selber am wenigsten
bestritten. Maurice Chappaz schrieb einmal: «Tous les poètes romands depuis
deux générations se sont rattachés aux romantiques allemands et à leurs
successeurs...29.» Über die Persönlichkeit und das Werk Albert Béguins
sind wir dank den Arbeiten Peter Grotzers, der auch den genannten
Briefband einleitet, umfassend unterrichtet30. Und man weiss, zum min-



230 DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ

desten in der Westschweiz, ebenfalls, dass die wohl wichtigste
Verbindungsstelle zwischen der deutschen Romantik und der neueren welschen
Poesie mit einem Buchtitel zu bezeichnen ist, Béguins 1937 erschienener
Studie UAme romantique et le rêve, die ursprünghch, als Doktorarbeit
der Universität Genf, Le rêve chez les romantiques allemands et dans la
poésie contemporaine hiess und vor kurzem nun auch auf Deutsch pubü-
ziert wurde31. Was in den Lettres sur le Romantisme allemand, über diese

allgemeinen Einsichten hinaus, deutlich wird, ist nicht nur der unmittelbare
Anstoss, den Béguin durch seine Bitte an Roud, als Übersetzer an seinem
Werk mitzuarbeiten, ausübte, sondern auch die tiefe, sozusagen existentielle
Affinität, die den Kritiker und mehr noch den heutigen Doyen der
westschweizerischen Lyriker mit dem Geist der deutschen Romantik verband
und verbindet.

Gustave Roud spricht in seiner im Januar 1938 in der Zeitschrift La Revue
erschienenen Rezension von UAme romantique et le rêve (sie ist dem Briefband

zusammen mit anderen Auszügen und Übersetzungsproben
beigegeben) ganz deutlich aus, was die deutsche Poesie für ihn bedeutet,
nämhch über Zeiten und Räume ein Echo auf seine eigenen dichterischen
Bemühungen, und er erinnert sich, wie er schon zehn Jahre zuvor beim
Übersetzen von Fragmenten Novalis' mit jähem Erschrecken erkennt, dass

hier «en puissance» der ganze französische Symbolismus vorhanden ist.
So ist diese Romantik, wie sie sich in Béguins Buch in ihrer ganzen
Fülle offenbart, eine Traumwelt, ein unergründliches, nur der dichterischvisionären

Intuition zugängliches Reich des Unbewussten, in dem der
Mensch sich selber begegnet. Bei Béguin und Roud tritt die Romantik
aus allen geschichtlichen Bezügen in die Konstellation einer reinen
Innerlichkeit - einer Innerlichkeit, die bei Béguin mit der Zeit zum religiösen
Engagement umschlägt, während sie für Roud der Raum der stets unvor-
herzusehenden seelischen und ästhetischen Erfahrung bleibt.

Als ein solches geistiges Abenteuer erlebte Roud auch seine Ubersetzungs-
arbeit. Béguin hatte die in seinem Buch zitierten Texte bereits für die erste
Ausgabe selber übersetzt, möglichst buchstabengetreu und ohne nachdichterische

Ambitionen, als er sich aus Anlass der Neuauflage von 1938 an Roud
wandte, um die blossen «Lesehilfen» durch eine «wirkliche Übertragung»
zu ersetzen. Dieser Kollaboration war eine Mitwirkung Rouds als Übersetzer

Brentanos und Hölderlins an dem von Béguin bei den Cahiers du Sud
herausgegebenen SonderheftLeRomantisme allemandvorausgegangen. Schon
1936 charakterisiert dieser in einem Brief das Besondere der Übersetzungskunst

Rouds zutreffend: «...vous arrivez à être littéral et vivant à la fois,
parce que vous traduisez l'image. » Und zwei Jahre später schreibt er : «... ma
traduction <littérale) ne rend rien, laisse échapper toute la poésie de ces



DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ 231

beaux poèmes aUemands; la vôtre, plus <libre), garde tout de leur quaUté,
et en restitue jusqu'à la musique.» Diesen Bemerkungen ist wenig
beizufügen. Unter Verzicht auf äusserliche «Formtreue» - so gibt er die Reime

nur zum geringeren Teil wieder -, aber mit grösster Genauigkeit in der
Umsetzung der poetischen Bilder, gelingt es Gustave Roud in innerer
Übereinstimmung mit dem symbolischen Grundton der deutschen Romantik den
Geist der fremden Poesie im Medium des Französischen fassbar zu
machen und darüber hinaus in seinen eigenen Dichtungen weiterwirken
zu lassen.

Damit ist der Kreis dieser fragmentarischen Betrachtung geschlossen.
Von der publikumswirksamen, aber durch die Konvention gedämpften
vorromantischen Gefühlsseligkeit Deyverduns über die literarische Exotik
des nordischen «Merveilleux» bei Madame de Montolieu und die gediegenen

lyrischen Liebhabereien Eugène Boreis vertieft sich das Bild der
deutschen Romantik zur Vision des Unbewussten. Und es ist kein Zufall,
dass die bisher letzte und dichterisch folgenschwerste Entdeckung und
Vermittlung in unserem so stark durch äussere Zwänge gelenkten 20.
Jahrhundert nicht mehr im Zeichen der Gesellschaftlichkeit, sondern in
demjenigen der Introversion, ja der Einsamkeit und des Zweifels erfolgt.

iKarl Fehr: Der Realismus in der
schweizerischen Literatur. Bern und München:

Franke 1965, S. 19. - 2Emil Ermatinger

: Dichtung und Geistesleben der
deutschen Schweiz. München: Beck 1933, S.

480. - 3Fritz Strich: Goethe und die
Schweiz, Artemis Verlag, Zürich 1949, S. 12

(Goethe-Schriften, 5. Heft). - "Images de
la Suisse. Marseille: Les Cahiers du Sud
19432, pp. 168-176. - 5Fritz Ernst: Die
Schweiz als geistige Mittlerin von Muralt
bis Jacob Burckhardt. Zürich: Verlag der
Nsr 1932, S. 36. - 6Lausanne: BibUothèque

romande 1972. - 'Ernest Giddey:
L'Angleterre dans la vie intellectuelle de la
Suisse romande au XVIIIe siècle. Lausanne :

Bibliothèque historique vaudoise 1974. -
8Giddey 1. c. pp. 181-185. Zu Chaillet vgl.
vor allem Charly Guyot: La vie intellectuelle

et religieuse en Suisse française à la
fin du XVIIIe siècle. Neuchâtel: Université

1946. - 9Joseph Texte: Jean-Jacques
Rousseau et les origines du cosmopolitisme

littéraire. Paris: Hachette 1895. -
10Ugo Foscolo: Epistolario, vol. I, a cura

di P. Carli. Firenze: Le Monnier 1949, p.
129 (Ed. nazionale delle opere, voi. XIV). -
11 Riccardo Massano: Goethe e Foscolo,
Werther e Ortis. In: Problemi di lingua e

lett. it. ; atti del Congr. dell'Assoc, internaz.

per gli studi di lingua e lett. it.
Wiesbaden: Steiner 1965, p. 232 s. - 12Vgl. K.
Goedeke: Grundriss zur Geschichte der
dt. Dichtung, 4. Bd., III. Abt., Dresden:
Ehlermann 19123, S. 201 ff. (Werther in
Frankreich/Übersetzungen). - 13Fernand
Baldesperger: Goethe en France. Paris:
Hachette 1904, p. 14. - "Ein Exemplar der
Erstausgabe von 1776 befindet sich auf der
Bibliothèque Cantonale et Universitaire
von Lausanne, ein Exemplar der unveränderten

3. Auflage von 1786 auf der
Stadtbibliothek Neuenburg. - 15Vgl. Le Journal
de Gibbon à Lausanne publié par G.
Bonnard. Lausanne: Librairie de l'Université
1945, p. 31, Anm. - "Klaus Scherpe:
Werther und Wertherwirkung. Zum
Syndrom bürgerlicher Gesellschaftsordnung im
18. Jh. Bad Homburg: Gehlen 1970. -
17 L. c. pp. 203-230. Goethe wird vorgestellt



232 DEUTSCHE ROMANTIK IN DER WESTSCHWEIZ

als «Docteur en Droit», der unter anderem
«Goetz de Berlichingen, drame historique
dans le genre de Shakespear», «Clavigo»
und «Erwin et Elmire» verfasst habe. -
18 Über Giraudoux und Fouqué vgl. u. a.
J.-J. Anstett: Ondine de Fouqué à Giraudoux.

In: Les Langues modernes 44 (1950),
pp. 81-94. - 19Universal-Bibliothek, Stuttgart:

Ph. Reclam jun. 1969, S. 95. - 20Ein
Exemplar befindet sich auf der Bcu von
Lausanne. - 21Über Madame de Montolieu

vgl. Henri Perrochon: Evasion dans le
passé romand. Lausanne: Payot 1941, pp.
41-51. - 22Vgl. J.-M. Quérard: La France
littéraire ou Dictionnaire bibliographique...,

tome VI. Paris: Didot 1834. Quérard

verzeichnet u.a. eine 1811 erschienene

Übersetzung von Schillers Geisterseher.

Auf der Stadtbibliothek Neuenburg
existiert: Sternbald ou Le Peintre voyageur,

traduit de l'allemand de Tieck... par
Isabelle de Montolieu, t. I et II, Paris:
Librairie nationale et étrangère 1823. Im
Vorwort bezieht sich der Verleger auf die
Äusserungen Madame de Staëls über
Tieck in De l'Allemagne. - 23« Madame de
Montolieu passait pour ne connaître pas
très-bien l'allemand, ni l'anglais, et pour ne
pas écrire bien correctement le français...»
(Quérard, 1. c). - 24Vapereau (Dictionnaire
universel des contemporains) und Dictionnaire

historique et biographique de la

Suisse. - 25 Iphigenie en Tauride. Tragédie
de Goethe, traduite en vers français par
Eugène Borei. Stuttgart: E. Hallberger
1855. - 26F. H. Oppenheim: Der Einfluss
der französischen Literatur auf die deutsche.

In: Deutsche Philologie im Aufriss,
ed. Stammler, Bd. III. Berlin: Erich
Schmidt 19622, Sp. 77, Anm. (Eug. Borei
wird als Vermittler Lamartines genannt). -
27In: Zu brüderlichem Andenken
Wielands. - 28Albert Béguin/Gustave Roud:
Lettres sur le Romantisme allemand.
Introduction de Pierre Grotzer. Notes et choix
de textes de Françoise Fornerod.
Lausanne: Etudes de lettres 1974 (Diffusion:
Office du livre, Fribourg). - 29In einem
Brief an den Verfasser, Sommer 1972. -
30 Neben seiner Bibliographie (Les Ecrits
d'Albert Béguin. Neuchâtel: La Baconnière

1967) publizierte Grotzer die beiden
Essay-Sammlungen Béguins Création et
Destinée (Neuchâtel/Paris: La Baconnière/
Le Seuil 1973-1974). Er gründete und leitet

auch die Archives Albert Béguin und
arbeitet an einer umfassenden Monographie

über den Kritiker. - 31 Traumwelt und
Romantik. Versuch über die romantische
Seele in Deutschland und in der Dichtung

Frankreichs. Übertr. v. Peter Walser.
Hgg. v. P. Grotzer. Bern und München:
Francke 1972.


	Westschweizer als Entdecker und Vermittler der deutschen Romantik

