
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 1

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

25 JAHRE BUNDESREPUBLIK

Zwei Bestandesaufnahmen

Das doppelte Nachkriegsdeutschland,
vergegenwärtigt in der Bundesrepublik
und der DDR, ist zugleich Erbe des

Zweiten Weltkrieges und Kind des
< Kalten Krieges >. Seine beiden Staaten
sind ihren Anfängen längst entwachsen

; fast unmerklich wächst ihnen eine
eigene Geschichte zu. So mehren sich
seit einigen Jahren auch die Versuche,
diese Geschichte darzustellen, ihre
Wesenszüge zu analysieren und darüber
erste Bilanz zu ziehen. Bereits liegen
bedeutsame Werke hierzu vor, so etwa
das Buch des allzu früh verstorbenen
Waldemar Besson («Die Aussenpolitik
der Bundesrepublik», München 1970),
des Franzosen Alfred Grosser
(«Deutschlandbilanz», 2. A., München
1970) oder das vom Forschungsinstitut
der Deutschen Gesellschaft für Auswärtige

Politik herausgegebene Sammelwerk

«Aussenpolitische Perspektiven
des Westdeutschen Staates» (München
1972); auch über die DDR mehren
sich die nüchtern wissenschaftlichen,
kämpferischer Einseitigkeit entwachsenen

Abhandlungen.
Im Laufe des letzten Jahres sind

zwei neue Werke erschienen, die diese
Reihe einer weitgespannten und kritisch
abwägenden Bestandesaufnahme
westdeutscher Politik fortsetzen. Um es

vorwegzunehmen: sie tun es in vorzüglicher

Weise. Sie stellen damit eine
willkommene Bereicherung der noch nicht
allzu zahlreichen Literatur über die
Bundesrepublik, ihr politisches
Selbstverständnis und ihren Beitrag zur
europäischen Friedenssicherung dar.

Der von den Professoren Löwenthal
und Schwarz herausgegebene Band1 ist
ein Symposium, in dem wesentliche,
wenn auch nicht alle Aspekte
westdeutscher Innen-, Aussen-, Wirtschaftsund

Gesellschaftspolitik von über dreissig

bestens ausgewiesenen Autoren
erörtert werden. So spannt sich der
thematische Bogen weit von der Darstellung

der Anfänge eines neuzuschaffenden,

gesellschaftlich und wirtschaftlich
ungesicherten, institutionell mühsam
aufzubauenden Staates über die Rolle
des Parlaments und das neu zu
bestimmende Verhältnis von Bund und
Ländern den «Faktoren der
Willensbildung» (Parteien, Interessenverbänden,

Kirchen) bis hin zu der Erörterung

so zentraler Fragen wie
Wirtschaft, Technik und Gesellschaft
(Landwirtschaft, soziale Sicherheit, Bildungspolitik

usw.), und einer «Bestimmung
des Standorts der Bundesrepublik in
der Welt» unter den Aspekten der
europäischen Integration, der Verteidigungspolitik

und des Verhältnisses zu Amerika

einerseits, den kommunistischen
Ländern < Ostpolitik >) anderseits.

Eine sehr umfassende Bilanz also,
die man auf gedrängtem Raum auch

nur als Einheit würdigen kann. Trotz
unvermeidlicher Unterschiede in Qualität

und Aussagekraft der einzelnen
Beiträge ist es den beiden Herausgebern,
Richard Löwenthal und Hans-Peter
Schwarz, gelungen, sie auf einem
hohen Niveau zu halten und zu einem
Ganzen zusammenzufügen. Dazu
tragen ihre eigenen vorzüglichen Beiträge



BUNDESREPUBLIK 65

bei : Über Kontinuität und Wandel der
Bundesrepublik und ihren langwierigen
Weg vom <Kalten Krieg zur Ostpolitik)
(Löwenthal) beziehungsweise über ihre
aussenpolitischen Grundlagen und
künftigen Perspektiven (Schwarz). Damit

werden äusserer Rahmen und
inhaltliche Schwerpunkte gesetzt, die dem
Band massgeblich zu Gewicht und
Abrundung verhelfen. Denn Lücken waren
wohl bei einem so komplexen Thema
unvermeidlich - und bleiben bedauerlich

-, genau so wie es als Folge
wachsender Interdependenz wirtschafts- und
gesellschaftspolitischer Einrichtungen
in allen westlichen Industrieländern oft
schwierig ist, bestimmte Erscheinungen
unter dem spezifischen Gesichtspunkt
eines bestimmten Landes zu behandeln :

ein Beitrag wie jener über Technik und
Gesellschaft beispielsweise hätte, wo er
die allgemeine Problematik dieses
Wechselverhältnisses erörtert, ebenso in
ein Buch über Frankreich oder Holland
gepasst. Interessant dagegen wäre hier -
wie etwa im Beitrag über die Bildungspolitik

- eine Gegenüberstellung zum
anderen deutschen Staat, der DDR,
gewesen.

Bedauerlicherweise enthält der Band
in dieser Hinsicht die grösste Lücke:
dem Verhältnis zwischen den beiden
deutschen Staaten ist kein eigener
Beitrag gewidmet (was ursprünglich wohl
kaum beabsichtigt war); gerne hätte
man auch Beiträge über die Politik
gegenüber der nicht-industrialisierten
Welt und die Stellung der Bundesrepublik

in internationalen Organisationen
gesehen. Der gebotenen Kürze wegen
sind manche Kapitel allzu summarisch
ausgefallen. Dies trifft etwa auf den so
wichtigen Beitrag über die
Verteidigungspolitik zu, in dem recht kursorisch

der komplexe, für die gesamte

deutsche Aussenpolitik zentrale
Problemkreis von Abrüstung und
Wiedervereinigung und die Teilhabe oder
Mitsprache bei nuklearen Waffen behandelt

werden.
Glücklicherweise bildet gerade hierzu

eine ausserordentlich sorgfältig
dokumentierte und abgewogene Darstellung

von Helga Haftendorn2 die
notwendige und geglückte Ergänzung. Der
Verfasserin, heute Professorin an einer
der beiden neugeschaffenen
Bundeswehr-Hochschulen, ging es darum,
einen Beitrag eben zu diesem
vielschichtigen und vielleicht gerade
deswegen bisher oft vernachlässigten
Bereich deutscher Aussenpolitik zu
leisten. Ihre Arbeit, zeitlich die Periode
1955 bis 1973 umfassend, ist sehr weit
gefasst. Überrascht wird man sich
bewusst, wie viele Aspekte unter das von
ihr gewählte Thema fallen: Abrüstung
und Sicherheit, die bis 1959 von
westlicher Seite stets mit Fortschritten in
der Deutschlandfrage verknüpft wurden,

Rüstungskontrolle (<Arms Control

>), bei der die Bundesrepublik in
den Worten der Verfasserin lange, allzu
lange als <Mitläufer) fungierte, die
bereits erwähnte Frage der nuklearen
Mitbestimmung in ihrer Verknüpfung
mit der Bündnisstrategie, dem
Moskauer Teststoppvertrag und dem
Atomsperrvertrag; sodann die Politik des

Gewaltverzichts, die Verhandlungen über
einen Truppenabbau in Europa und die

europäische Sicherheitskonferenz, wo
Bonn sich im Zeichen grösserer
Selbständigkeit stärker initiativ und innovativ

zeigte.
Alle diese verschiedenen Etappen

werden sorgfältig nachgezeichnet und in
ihren vielfachen Verknüpfungen dargestellt.

Das Hauptverdienst des Buches

liegt dabei zweifellos in der unge-



66 BUNDESREPUBLIK

mein schwierigen, fast durchwegs gelungenen

Darstellung der Wechselwirkung
von innenpolitischer Auseinandersetzung

und aussenpolitischer Interessenwahrung.

Die Autorin bleibt dabei
stets zurückhaltend in ihrem persönlichen

Urteil; ihre Sympathie gilt aber
doch wohl der innovativen Seite einer
auf aktive Friedenssicherung ausgerichteten

Politik. Gegen Ende ihres Buches
vertritt sie die Auffassung (oder
Hoffnung?), dass für die neue Generation
<die pro-amerikanische und antisowjetische

Sicherheitsfixierung) an Relevanz
verlieren und an ihre Stelle ein < sozial
gefüllter Friedensbegriff) treten werde,
der < zwischenstaatliche und in noch
stärkerem Masse gesellschaftliche
Komponenten besitzt). Das mag sein. Sichtbare

Beweise hierfür gibt es, wie sie
selbst einschränkend feststellt, noch
wenige. Dem internationalen System

ebenso wie den es tragenden Institutionen

eignet - leider - eine Trägheit,

die sich derartigen Tendenzen
und Reformen bisher immer noch
verschlossen hat.

Der Band ist mit Fussnoten überreich

versehen; er enthält eine vorzügliche

Bibüographie sowie ein Personen-
und Sachverzeichnis. Alles in allem:
eine in jeder Hinsicht beachtenswerte
Leistung.

Curt Gasteyger

1Die Zweite Republik, 25 Jahre
Bundesrepublik Deutschland, Eine Bilanz,
hrsg. von Richard Löwenthal und Hans-
Peter Schwarz, Seewald-Verlag, Stuttgart
1974. - 2Helga Haftendorn, Abrüstungsund

Entspannungspolitik zwischen
Sicherheitsbefriedigung und Friedenssicherung,
Zur Aussenpolitik der BRD 1955-1973,
Bertelsmann Universitätsverlag, Düsseldorf

1974.

MATERIE, LEBEN UND GEIST

Betrachtungen zur Naturphilosophie Walter Heitiers

Lassen Sie mich mit einem philosophischen

Erlebnis beginnen. Vor einigen
Jahren fand in Lindau eine
Podiumsdiskussion statt anlässlich einer Tagung
der Nobelpreisträger der Chemie. Es
sassen sechs Nobelpreisträger, Physiker
und Chemiker, an einem Tisch und sprachen

über Evolution. Die Atmosphäre
war bedrückend, ja erstickend. Keine
Philosophie, keine geistige Spontaneität.

Den Menschen gab es nicht,
sondern nur den Kausalnexus, die
Verknüpfung von Ursache und Wirkung,
die, zusammen mit dem blinden
Zufall, nach Ansicht dieser Wissenschaf¬

ter das Phänomen des Homo sapiens
hervorgebracht hatte. Es triumphierte
die Konzeption des Neodarwinismus,
welche den Begriff der Mutation
verbindet mit demjenigen der Selektion.
Jede andere Vorstellung der «Menschwerdung»

wurde "von vornherein als
«unwissenschaftlich» ausgeschlossen.
Da dämmerte mir zum erstenmal, was
hinter den naturphilosophischen Schriften

des Physikers Walter Heitier steht.
Nämlich ein mächtiger Trend der
modernen Naturwissenschaft, gegen den er
sich auflehnt. Es ist, dem Wesen nach,
ein Aufstand der hochbegabten «Tech-



WALTER HEITLER 67

niker» der Wissenschaft gegen den
Geist. (Die ganz grossen Namen wie
Planck, Einstein, Bohr, Heisenberg
finden sich natürlich nicht darunter.) Was
Ortega y Gasset «das Heraufkommen
der Massen zur vollen sozialen Macht»
nennt, hat einige ungeahnt subtile
Aspekte, ungeahnt für jenen, der sich
nur an das Schlagwort hält. Es trifft
auch die « Facharistokraten », jene
Menschen nämlich, die es in einem engen
Bereich der Wissenschaft zu grosser
Kompetenz gebracht haben und die sich
dann berechtigt fühlen, in apodiktischer
Weise auch über Dinge zu befinden,
zu deren Beurteilung ihre Wissenschaft
nicht ausreicht. Das Massenphänomen
verkleidet sich gleichsam, es wird
«elitär». Gegen das Massenphänomen des

Trends der modernen Naturwissenschaft

wendet sich Walter Heitier in
seinem naturphilosophischen Werk als
der tapfere Kämpfer in philosophicis,
der er ist.

Die phänomenologische Reduktion

« Dass aber zielgerichtetes Verhalten mit
den zugehörigen Gesetzmässigkeiten
mystischer sein soll, als dass der Mond
in einer geodätischen Linie läuft, ist
wohl nur so zu verstehen, dass wir an
die Kausalgesetze seit dreihundert Jahren

gewöhnt sind und nicht mehr
darüber nachdenken, dass sie ein Wunder
sind2» (S. 8). Es findet also eine durch
die Geschichte der Naturwissenschaften
bedingte «phänomenologische Reduktion»

statt. Der Begriff der phänomenologischen

Reduktion stammt von
Edmund Husserl. Er versteht darunter
Akte des Ich in der Nachfolge
Descartes' und Kants, des «reinen Ich»,
das sich aus der Materie der Reflexion

heraushält und sich nur mit der
spezifischen Form des Gegenstandsbewusst-
seins befasst.

Was hat Husserls Gegenstandsbe-
wusstsein mit der Geschichte der
Naturwissenschaft in den letzten drei
Jahrhunderten zu tun? Sehr viel. Es wird
dadurch deutlich, dass der Subjektpol
des Erkennens eben auch in den
Naturwissenschaften eine wichtige Rolle
spielt. Die Naturwissenschaften sind
Geisteswissenschaften auch in dem Sinne,

dass der Geist des Menschen es ist,
der die Natur erkennt. Der Mensch hat
es also in der Naturwissenschaft keineswegs

nur mit der Natur zu tun,
sondern auch mit sich selbst, gewissermassen

mit der Intention, mit der Richtung,

mit der Richtung des erhellenden
«Strahls» seiner Erkenntnis. Es folgt
daraus, dass auch der Naturwissenschafter,

erkenntnistheoretisch gesprochen,

in eine Sackgasse geraten, dass

er sich verirren kann wie nur eh und
je ein idealistischer Philosoph. Freilich
ist die Position der materialistischen
Naturwissenschaft eine andere als
diejenige einer idealistischen Philosophie.
Folglich ist auch ihre phänomenologische

Reduktion eine andere. Es
versteht sich, dass die phänomenologische
Reduktion Husserls vorzüglich vom
Subjekt ausgeht. Die materialistische
Naturwissenschaft aber, etwa als Physik
und Chemie, geht nicht vom Subjekt,
sie geht vom Objekt aus. Und da steht
sie zweifellos auf sicherm Boden. Wie
kommt es nun trotzdem zu einer
phänomenologischen Reduktion der
materialistischen Naturwissenschaft, die eine

Verengung des Blickfeldes bedingt?
Husserl verstand, im Gegensatz dazu,
die phänomenologische Reduktion als

die Freiheit des Subjekts, zu jeder
seiner Gegenstandssphären den Zugang



68 WALTER HEITLER

zu finden. Wenn aber die phänomenologische

Reduktion nicht vom Subjekt,
sondern vom Objekt ausgeht, dann fällt
die Souveränität des erkennenden
Subjekts, dann fällt seine umfassende
«Einstellungsfähigkeit» auf irgendein
Gegenstandsgebiet dahin, das
wissenschaftliche Subjekt wird der Gefangene
seines Objekts, in diesem Falle also des

Objekts der Physik und Chemie, dessen

Eigenschaften willkürlich auf das Leben
übertragen werden. «Reduziert» wird
also das Leben auf das Niveau von
Physik und Chemie.

Die Sprache der Naturwissenschaft
seit Galilei

«Es ist ja gerade die Galileische Trennung

zwischen dem <Objekt draussen)
und der <Wahrnehmung innen >, die das

Verhängnis heraufbeschworen hat: die
Unmöglichkeit, unsere Wissenschaft
mit unseren ganz elementaren
Wahrnehmungen zu verbinden1» (S. 27). Da
wird auf die Sprache der Naturwissenschaft

angespielt. Nicht nur Wissen,
auch Sprache ist Macht, nicht zuletzt
deshalb, weil sich das Wissen auch
immer einer Sprache bedienen muss. Es
steckt eine ungeheure Macht in der
Sprache. Die Sprache kann uns
befreien, sie kann uns aber auch
versklaven. Das gilt in der Politik, in der
Religion. Aber nicht nur dort, auch in
der Erkenntnistheorie der Naturwissenschaft.

Die Sprache ist unsere «zweite
Welt», sie ist die zweite Schöpfung,
sie schafft uns die Welt nochmals.
Die Theorie des Strukturalismus hat uns
für Sprachvorgänge sensibilisiert. Man
übersieht oft, dass Galilei nicht nur
ein erfolgreicher Physiker, sondern auch
ein massgebender Wissenschaftstheore¬

tiker (Epistemologe) war. So hat John
Locke in seinem «Essay concerning
human understanding» (1690) die
«Sprachregelung» Galileis übernommen.

Er unterscheidet die «primären
Qualitäten» (Ausdehnung und Härte)
von den «sekundären Qualitäten» (Farbe,

Ton, Wärme). Dadurch wird die
Galileische Trennung zwischen dem
«Objekt draussen» und der
«Wahrnehmung innen» befestigt. Hand in
Hand damit geht eine epistemologische
Abwertung der sekundären Qualitäten.
Denn die primären Qualitäten sind
berechenbar, sie unterliegen der funktionellen

Bestimmung durch Mass und
Zahl, die sekundären Qualitäten aber
nicht. Der alte Demokrit hatte bereits
eine bessere Einsicht in die Dialektik
der inneren und der äusseren
Wahrnehmung als Galilei und Locke. Einerseits

sagt er: «Farbe gibt es nur der
herkömmlichen Meinung nach und
ebenso Süss und Bitter; in Wirklichkeit

gibt es nur die Atome und das
Leere.» Andererseits aber lässt er die
Sinne zum Verstand folgendermassen
sprechen: «Du armseliger Verstand,
von uns hast du deine Gewissheiten
genommen und nun willst du uns damit
niederwerfen Dein Sieg ist dein Fall »

Dein Sieg ist dein Fall Damit wird
ausgesprochen, was wir auch heute wieder

zu fürchten haben. Der auf
Abstraktion beruhende wissenschaftlichtechnische

Fortschritt des Menschen
wendet sich gegen seine sinnliche
Leiblichkeit. In der Terminologie des
Strukturalismus ausgedrückt: die Beschaffenheit

des Strukturellen wird dem
Strukturalen geopfert, die Wirklichkeit des

Lebens der wissenschaftlichen Sprache.
Es müsste eine wissenschaftliche Sprache

gefunden werden, die dieser Gefahr
Rechnung trägt.



WALTER HEITLER 69

Materie

Wer hat schon daran gedacht, was
«Essen» bedeutet? Nicht weniger als
Inkarnation. Man denkt an die
religiöse Bedeutung des Mahls, etwa an
das christliche Abendmahl. Die Materie
macht doch mit. Sie wird zu Leben.
Könnte sie es, wenn sie nicht, wenigstens

latent, die Bereitschaft zum
Leben in sich trüge? Wäre es nicht möglich,

sich die Materie vorzustellen als
ein sich immer mehr ausbreitender
Fächer, von dem im Laufe der
Evolution immer neue Teile sichtbar werden,

Teile, von denen die Wissenschaft
vorher nichts wusste? Und dies auf
allen Stufen des Lebens, vom Leblosen
bis zum höchsten Leben Es wäre dann
unmöglich, die Materie ganz einfach als
«tot» zu bezeichnen. Gelänge es, dies

zu beweisen, so wäre die physikalischchemische

Deutung des Lebens durch
die materialistische Naturwissenschaft
ad absurdum geführt. Walter Heitier
bezeichnet denn auch die Materie
(meistens) nicht als tot, sondern als leblos.

So: «Sollte es auch in der
leblosen Natur Gestaltungskräfte geben,
von denen wir nichts wissen4?» (S.
47.) Wenn der Materie diese evolutive
Bedeutung zukommt, so wäre es wohl
richtig, die Naturwissenschaft als
Geisteswissenschaft zu sehen3.

Man erinnert sich bei dieser Gelegenheit

an die Definition der Materie durch
Teilhard de Chardin, die sich auf
dichterische Höhen erhebt, etwa in seinem
«Hymnus an die Materie». Doch findet

sich in den Schriften Walter Heitiers

nichts von dem Panpsychismus
Teilhard de Chardins. Für ihn ist
Naturwissenschaft Geisteswissenschaft,
einmal weil er die Gesetze, welche die
Materie beherrschen, selbst im platoni¬

schen Sinne als «Ideen» sieht. (Allerdings

nicht als «über» der Natur wie
bei Piaton, sondern als «in» der
Natur.) Zu diesen Ideen steht in
Entsprechung der forschende Mensch. Der
Autor stellt die Frage: «Wie macht es

ein Stein, dass er nach einem mathematisch

formulierten Gesetze fällt?» Und
er fügt hinzu: «Die Frage führt direkt
in die metaphysische Problematik des

Verhältnisses von Materie und Geist2»
(S. 29). Das Eindringen in die Tiefen
der Mikro- und Makronatur, wie wir
es in diesem Jahrhundert erlebten, ist
sicherlich eine Spitzenleistung des

menschlichen Intellekts. Was ist es, das

da «verstanden» wurde Wo finden sich
die «Ideen», die Gesetze, welche die
materiellen Abläufe bestimmen? Nicht nur
in der Materie selbst, sondern,
erkenntnistheoretisch gesprochen, auch
im menschlichen Geiste. Dafür spricht,
dass die mathematischen Grundlagen,
die notwendig waren für die Formulierung

der Relativitätstheorie, schon vorher,

rein aus der mathematischen
Intuition heraus, gefunden wurden.

Naturwissenschaft ist Geisteswissenschaft

aber auch deshalb, weil nach
Walter Heitier Materie und Geist nicht
getrennt werden können. Am Leben
sind immer materielle Vorgänge beteiligt,

auch am Leben des Geistes. Aber
eben nicht so, dass die Phänomene von
Leben und Geist eindeutig materiellen
Vorgängen zugeordnet werden könnten.
Wie es von der Materie her zum
Leben kommt, ist uns immer noch
verborgen. Drittens endlich ist Naturwissenschaft

Geisteswissenschaft wegen der
ethischen Bedeutung unserer Einstellung
zur Materie. Es ist nicht gleichgültig,
wie wir von der Materie sprechen, es

ist nicht gleichgültig für den
Menschen in uns, für den Menschen in



70 WALTER HEITLER

unserm Mitmenschen. Wenn wir die
Konzeption der Materie zu tief
ansetzen, wenn wir ihr also nur
physikalisch-chemische Wirkungen zubilligen
und nicht auch jenes subtile, noch längst
nicht ausgelotete Zusammenspiel mit
dem seelischen und geistigen Leben,
dann setzen wir auch den Menschen
zu tief an. Dann ist es erlaubt, ihn
gleichsam materiell zu behandeln, ihn
zu manipulieren mittels Druck und
Stoss. Die politischen Folgen dieser
theoretischen Sicht der Materie sind
bekannt.

Leben

Kant ist der Ansicht, dass sich der
«Newton des Grashalms» nicht finden
werde. Warum? Ist das Leben endgültig

unergründbar Wird es nie Gesetze
für die lebende Materie geben, wie es

sie für die leblose gibt Für Kant bringt
das Leben Zufall und Notwendigkeit,
das Allgemeine und das Besondere,
Mechanismus und Teleologie zusammen.

Das sind Begriffe, die der
analytische Verstand der Naturwissenschaft,

der Intellectus ektypus, wie ihn
Kant nennt, trennen muss. Nicht aber
trennt sie der Intellectus archetypus,
der intuitiv, nicht diskursiv erkennende
Verstand, der, in das Innerste des
Lebens eindringend, intelligible Freiheit
und erscheinende Notwendigkeit
zusammendenken kann. Kant sieht das
Leben als eine Idee. Wir können es

anschauend erkennen, aber nicht auf
die analytisch-naturwissenschaftliche
Art. Es ist verständlich, dass diese
philosophische Auskunft einen
Naturwissenschaftler nicht zu befriedigen
vermag. Walter Heitier hat sich denn auch
in der Aporie, die das Leben stellt,

nicht an Kant gewandt, sondern an
Niels Bohr. Niels Bohr benützt eine
Parallele zwischen physikalischer und
organischer Gesetzmässigkeit, um die
Eigenart des Lebens zu erklären. In
der Quantenmechanik kann nicht
zugleich der Ort und die Geschwindigkeit

(Energie) eines Elektrons bestimmt
werden. «Eine Bestimmung des Orts
(das heisst eine Messung) ist zwar möglich

(und führt zu einem eindeutigen,
aber nicht voraussagbaren Resultat),
bedingt aber einen Eingriff in das Atom
und hat eine Änderung seines Zustands
zur Folge2» (S. 21). Eine Unbestimmtheitsrelation

in diesem Sinne würde nun
auch zwischen lebender und lebloser
Materie bestehen. Ihre Bestimmung
schliesst sich gegenseitig aus. «Die
lebendigen Eigenschaften des Organismus

schliessen ein detailliertes Verfolgen

der physikalischen Vorgänge aus,
während letzteres das Wirken des

Lebendigen ausschliesst, also Tod bedeutet2»

(S. 21). Daher das
Komplementaritätsprinzip von Niels Bohr. Materie
und Leben verhalten sich komplementär

zueinander.
Wie befriedigt nun diese Lösung? Sie

hat den Vorzug einer «säubern
Einteilung», während Kant die Grenzen zu
verwischen scheint. Andererseits hat
auch die Lösung von Niels Bohr Nachteile,

wie uns dünkt, indem sie den
berechtigten Ansprüchen der analytisch-
diskursiv fortschreitenden Naturwissenschaft

einerseits, andererseits aber auch
der mehr morphologisch-intuitiv
fortschreitenden Naturwissenschaft
(morphologische Biologie, Verhaltensforschung)

nicht zu überschreitende Grenzen

setzt. Wäre es nicht möglich, die
Vorstellung des Bohrschen
Komplementaritätsprinzips mit derjenigen der
Kantschen Idee als «Leben» zu ver-



WALTER HEITLER 71

binden? Was nämlich in der Theorie
von Niels Bohr gerade nicht befriedigt,
ist dieses «analytische» Nebeneinandersetzen

von Leben und Materie. Denn
das Leben «überspielt» doch offenbar
diese Gegensätze. Eine Frage, die wir
stellen und die offen bleiben muss.

Geist

Teilhard de Chardin kennzeichnet den
Unterschied zwischen dem Tier, das be-
wusstes Leben, aber nicht Geist, und
dem Menschen, der Leben und Geist
hat, folgendermassen: Das Tier weiss,
der Mensch weiss, dass er weiss. So
einfach ist das. Oder vielleicht doch
nicht ganz so einfach? Sicherlich ist
damit ein wesentliches Merkmal erfasst.
Der Mensch spricht, das Tier spricht
nicht. Die Sprache, mehr noch als das

Werkzeug, unterscheidet den Menschen
vom Tier. Was bedeutet dies:
Sprechen? Es bedeutet die Sprengung der
einheitlichen Welt des Tiers. Das
menschliche Universum besteht aus
zwei Welten, der Welt des Aussen und
der Welt des Innen, der Welt der
Objekte und der Welt der Sprache. Um
die Welt des Aussen weiss der Mensch,
um die Welt des Innen, um die Sprache,
weiss er, dass er weiss. Die Sprache
beruht auf der doppelten Reflexion
eines Aussen, das dargestellt wird, und
eines Innen, das darstellt, einer Welt der
sinnlichen Objekte und eines Innen, das
sich durch die Sprache symbolisiert.

Aber hier sind wir doch immer noch
in der Welt des Wissens. Wie steht es

mit der Welt des Gewissens Ein schweres

und tiefes Problem. Die ethische
Existenz des Menschen ist ein ebenso
wichtiges Kriterium des Menschseins
und damit des menschlichen Geistes wie

seine dianoetische (verstandesmässige)
Existenz. Der Mensch kann Gut und
Böse unterscheiden, nicht aber das Tier.
Darauf legt der Ethiker Walter Heitier
den grössten Wert. Er fürchtet sich auch

gar nicht, die Begriffe Gut und Böse in
die Evolution einzuführen, währenddem
Teilhard de Chardin einige Schwierigkeiten

damit hat. Geist ist nicht nur, zu
wissen, dass man weiss, sondern auch,
das Wissen mit dem Gewissen zu
verbinden. Gibt es nicht auch Wissen ohne
Gewissen? Das würden die Vertreter
der intellektuellen Ethik, etwa ein
Sokrates, bestreiten. Sie glauben nicht,
dass man das Böse tun könnte, wenn
man um das Böse weiss. Walter Heitier
ist vom Gegenteil überzeugt. Er weiss

um das gewissenlose Wissen, aber dieses

Wissen ist bei ihm nicht nur ein Wissen,

sondern eine existentielle Haltung.

Die doppelte Evolution

«Es handelt sich also beim Tierreich
(bis zum Menschen) um eine doppelte
Evolution: den Aufbau der höher und
höher entwickelten körperlichen Struktur

der Arten und den Aufbau des

seelischen Innenlebens, der zwar mit
der körperlichen Struktur mehr oder
weniger parallel geht, aber nicht mit
ihr identisch ist und nicht aus ihr
abgeleitet werden kann2» (S. 52). In der
Tat. Gibt es nicht auch eine Entwicklung,

eine genetische «Morphologie»
der Seele? Sie wurde bis vor kurzem
stark vernachlässigt zugunsten der
genetischen Morphologie des Körpers.
Auch Teilhard de Chardin weist darauf
hin. Ihm liegt vor allem die Erkenntnis
am Herzen, dass die moderne Zoologie
den Zweig des Menschen wegen der
relativen Geringfügigkeit der körperlich-



72 WALTER HEITLER

morphologischen Unterschiede nur als
eine «Schuppe» innerhalb der Oberfamilie

der Hominiden betrachtet. Diese
kleinen körperlich-morphologischen
Unterschiede aber haben grosse
Wirkungen, grosse Wirkungen der Zerebra-
lisation und damit der Psychisierung
des Menschen. So hat der aufrechte
Gang zur Folge, dass die Hände
gebraucht werden können. «Der
Gebrauch der Hände entlastet die
Kinnbacken von ihrer Greiffunktion, so dass
das breite Band der Kiefermuskeln,
das den Schädel einschnürt, gelockert
wird. Die Entwicklung des Schädels
kann also beginnen5 ...» (S. 95). Von
der Tierseele bis zur Menschenseele
breitet sich das weite Gebiet der
Verhaltensforschung aus. Konrad Lorenz
gibt seinem Buch «Die Rückseite des
Spiegels6» den Untertitel «Versuch
einer Naturgeschichte menschlichen
Erkennens».

Nicht nur der menschliche Körper
geht also aus genetischen Schöpfungsakten

(Lorenz nennt sie «Fulguratio-
nen») hervor, auch die menschliche
Seele. So wird Naturwissenschaft zur
Geisteswissenschaft. Und bei Lorenz die
ebenfalls von Walter Heitier beobachtete

Entsprechung von Innen und Aussen,

die auch bei jenem nicht zur
eindeutigen Zuordnung letztlich des
«Physikalismus» wird. In «Das sogenannte
Böse7» heisst es: «Falsch dagegen ist
die oft gehörte Aussage: Lebendige
Vorgänge sind eigentlich nichts als
chemische und physikalische Vorgänge»
(S. 321). Innen und Aussen, Seele und
Leib sind also das Ganze eines
physikalisch-chemisch nicht reduzierbaren
Phänomens. Und Goethe:
Nichts ist drinnen, nichts ist draussen:
Denn was innen, das ist aussen.
Ein Gedicht, woraus auch Walter Heit¬

ier zitiert. Freilich ist Konrad Lorenz
andererseits der Gefahr einer «psychischen

phänomenologischen Reduktion»

des Menschen nicht ganz
entgangen. Das «sogenannte Böse» ist
eben nicht nur sogenanntes, es ist
auch wirkliches Böses, nämlich vom
ethischen Standpunkt aus gesehen. Vor
seinem Gewissen kann sich der Mensch
nicht stammesgeschichtlich entlasten,
ganz einfach, weil, auch nach der Lo-
renzschen Theorie, so etwas wie
«Gewissen» in der Stammesgeschichte nicht
vorkommt.

Kulturelle Zusammenhänge

Was man ganz allgemein seit der
Renaissance, seit Galilei, die «Physikali-
sierung» des menschlichen Bewusstseins
nennen könnte, setzt sich nicht nur in
der Wissenschaft und in der Philosophie

durch. Es handelt sich um ein
kulturelles Gesamtphänomen, um die
Verdrängung der geistigen Ursache, der
Causa finalis im menschlichen Denken
und Handeln, zugunsten der materiellen
Ursache, der Causa efficiens. Damit
wird, kulturhistorisch gesehen, der
Übergang geistiger Epochaltypen, der
Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit
markiert. Die geistigen Folgen der Phy-
sikalisierung und Mathematisierung
(moderne Physik ist undenkbar ohne
Mathematik) wirken sich oft kulturell
mit einem jahrhundertelangen
Verzögerungseffekt aus. Ein Beispiel dafür ist
die moderne Malerei. Die kubistischen
Maler wollten sicherlich nicht die
physikalischen Erkenntnisse bewusst in
Malerei umsetzen, es ging ihnen um eine
Lösung ihrer formalen Probleme, sicher
aber ist, dass sie die Richtung der wis-



WALTER HEITLER 73

senschaftlichen Auseinandersetzung mit
der Welt in ihrer Malerei unbewusst
objektivierten8 (S. 20).

Ein anderes Beispiel ist der
Marxismus mit seiner «Physikalisierung»
des Bewusstseins durch das Sein, wofür
als «Beispiel im Beispiel» Bert Brecht
dienen mag. Brecht hat, wie sein
Galilei-Drama beweist, für den Wechsel
der Äonen das richtige Gefühl, wenn
er auch nicht begriffen hat, worum es

eigentlich geht, nämlich zwar zuerst,
aber zuletzt nicht um Aufklärung,
sondern um eine neue Glaubensrichtung.
Und für diese erbringt Brecht selbst
den besten Beweis. Worte wie diejenigen
über das Fressen, das vor der Moral
kommen soll, haben ihren Platz in
einem bestimmten Credo. Welchem
Credo Dem Credo des Physikalismus.
Diesen Worten setzen sich die andern
entgegen, wonach der Mensch nicht
vom Brot allein lebt. Hinter jener
Richtung steckt die Causa efficiens,
hinter dieser die Causa finalis. Bei
jener wird, idealtypisch gesprochen,
alles was geschieht, erst geschehen,
wenn die materielle Grundlage da ist -
und es ist dann weniger wichtig, was
überhaupt geschieht -; diese Richtung
aber legt den Akzent auf die Qualität

des Geschehens, bevor sie
überhaupt nur an die materiellen Möglichkeiten

denkt. Man könnte sie, im
Gegensatz zur ersten, also zum Physikalismus,

als Spiritualismus bezeichnen.
Das sind zwei extreme Haltungen,
grosso modo verkörpert durch das
Mittelalter und die Neuzeit. Der Leib
des Menschen, die Inkarnation des

Mediokosmos, von dem Adolf Portmann
spricht, der Leib des Menschen, der
weder ein Innen noch ein Aussen ist,
sondern zugleich ein Innen und ein
Aussen, wie es Goethe sieht, steht zwi¬

schen beiden. Vielleicht gehört gerade
dieser Orientierung die Zukunft.

Das Göttliche 4

Da ist etwas, was mich angeweht hat
aus dem naturphilosophischen Werk
Walter Heitiers und was ich, auf meine
Weise, zum Ausdruck bringen möchte,
nämlich die durch die theoretische
Vernunft hindurchgehende praktische
Vernunft, der theoretisch auch konstruktive

Primat der praktischen Vernunft
Kants. Jenseits aller Moralbegriffe, ins
Religiöse übersetzt, könnte man es auch
das Göttliche nennen. Kant sah es als

«bestirnten Himmel» über sich. Als
Moralgesetz, als Gott? Beides war ihm
wohl schliesslich und endlich ein und
dasselbe, wie später Fichte. Es gibt ja
wohl so etwas wie ein selbstversichertes,
sich selbstversicherndes «cogito ergo
sum» der Religion. Das bedeutet: Ich
erfahre das Göttliche zuerst in mir
selbst, es ist gewissermassen ein
innerleibliches Faktum und wird erst dann
zu einem innerweltlichen. Auf die
Göttlichkeit der Welt schliessen, das ist ein
Schluss. Ich kann noch so nahe bei
der Welt sein, näher bin ich noch bei
mir. Da liegt es - ganz analog - auch
nahe, dass die Juden des Alten Testaments

eine Welt, eine Natur, einen Kosmos

wie die alten Griechen gar nicht
kannten. Die Welt war ihnen ein Du,
ein Du als die Schöpfung Gottes. Damit

zuerst und vor allem auch ein
innerleibliches Faktum. (Sie brachten es
bisweilen tanzend, mit Zimbeln und Pauken

zum Ausdruck.) Wie und wo
erlebten sie die Schöpfung Gottes? Bei
und in sich selbst. Demgegenüber
verweist Walter Heitier sehr richtig auf den

objektiven geistigen und göttlichen In-



74 WALTER HEITLER

halt der Welt. Was uns aus der Welt
entgegentritt, ja entgegenspringt, das
sind wir, das sind wir eben auch. So
verstand der von Walter Heitier oft
zitierte Kepler die Geistigkeit und
Göttlichkeit der Welt aus einer Geistigkeit
und Göttlichkeit heraus, die eben auch
die seine war. Wie sollte man da trennen

können? Die Göttlichkeit der Welt
ist unsere eigene, die wir nicht besitzen,
aber die wir sind, so wie diejenige
unseres Leibes, aus dem wir uns nie herausdenken

und herausfühlen können.

Hans F. Geyer

Walter Heitier: 1Der Mensch und die
naturwissenschaftliche Erkenntnis, Verlag
Friedr. Vieweg und Sohn, Braunschweig
1961. - 2 Naturphilosophische Streifzüge,
Verlag Friedr. Vieweg und Sohn,
Braunschweig 1970. - 3 Naturwissenschaft ist
Geisteswissenschaft, Verlag Die Waage,
Zürich 1972. - 4Die Natur und das Göttliche,

Verlag Klett und Bahner, Zug 1974. -
5 Alexander Gosztonyi, Der Mensch und
die Evolution, Verlag C. H. Beck, München

1968. - 6 Konrad Lorenz, Die Rückseite

des Spiegels, Verlag R. Piper und
Co., München 1973. - 7Das sogenannte
Böse, Verlag Dr. G. Borotha-Schoeler,
Wien 1963. - 8 Alexander Gosztonyi, Der
Mensch in der modernen Malerei, Verlag
C. H. Beck, München 1970.

NICHT NUR EIN BUCH ÜBER ERZIEHUNG

«Paulinchen war allein zu Haus»

Ich vermute, dass der neue Roman von
Gabriele Wohmann von vielen mit
einem ganz unliterarischen, Stoff- und
problemgerichteten Interesse gelesen
wird, und das hat seinen guten Grund1.
Zwar ist sein Thema an sich weder neu
noch besonders originell ; immerhin ist es

eines der zentralen Themen des
Jahrhunderts: die Kindererziehung. Wir
kennen dessen literarische Gestaltung in
allen möglichen Variationen: von der
emotionsbestimmten Entwicklungsgeschichte

bis zur Satire auf die
patriarchalisch-autoritären Erziehungsmethoden.

Die Variante, die Gabriele
Wohmann vorlegt, dürfte allerdings
neu sein in mehr als einer Beziehung
(und aus diesem Grunde auch
faszinierend), nicht zuletzt deshalb, weil
nicht, wie bisher doch fast ausschliesslich

üblich, die hergebrachte,
bürgerlich-autoritäre Erziehung attackiert

wird, sondern eine mit Stolz als
freiheitlich deklarierte.

Ein in Ansichten und Geschmack
grundsätzlich und dezidiert modernes
Ehepaar, beides erfolgreiche und
schreibsüchtige Journalisten, adoptiert,
in schon nicht mehr ganz jungen Jahren,

ein kleines Mädchen, das durch
einen Verkehrsunfall Vollwaise geworden

ist, sucht es - vermeintlich - in
Freiheit und Toleranz, auf
«partnerschaftlicher Grundlage», zu erziehen,
nicht mit Autorität und Drohung,
sondern mit Vernunft - und das
Ergebnis dieser «idealen» Erziehung ist,
dass das Kind, eine sensible, phantasievolle,

schwerblütige Achtjährige, sich
in ein Internat wünscht (Inbegriff
altmodisch-autoritärer Erziehung!), nicht
weil es sich dort Geborgenheit und
Glück verspräche, sondern um endlich
wenigstens seine Ruhe zu haben und



PAULINCHEN 75

frei zu sein von den ewig unerfüllten
Wünschen nach Verstehen und Zuneigung.

Ein literarischer Angriff also auf die
progressive Erziehung, auf die Schlagwörter

moderner Pädagogik, wie sie

vor allem in journalistischer und
populärwissenschaftlicher Publizistik
florieren. Ich kann mir deshalb sehr wohl
denken, dass das Buch von den Gegnern
der antiautoritären Erziehung, den
Anhängern der alten Kombination von
«Liebe und Strenge», mit Begeisterung
gelesen und als Kronzeuge verwendet
wird, zumal die kleine Paula sich herzlich

nach der kleinbürgerlichen
Geborgenheit bei den Grosseltern zurücksehnt.

Aber so einfach macht es sich
Gabriele Wohmann nicht, dass sie
einfach die Wärme altmodischer
Geborgenheit gegen die Kälte der Vernunft
ausspielte. Zwar ist das biblische «Und
hätte der Liebe nicht - ...» durch das

ganze Buch im Hintergrund hörbar;
aber die Autorin demaskiert nicht
einfach ein Prinzip, sondern weit mehr ein
Verhalten, und der Roman ist in dieser
erzählenden Analyse etwas anderes und
viel mehr als ein Buch über
Erziehungsmethoden. Erzählend wird
demonstriert, mit fast jedem Satz, dass
alles im Verhalten der beiden Erwachsenen

- vor allem der führenden und
redenden Frau - unecht ist, «pseudo»,
Anspruch ohne jede Realitätsdeckung.
Was von den Adoptiveltern
durchexerziert wird, ist nur dem Wort nach
eine «partnerschaftliche» Erziehung
(wie oft werden wir das Wort wohl in
den nächsten Jahren noch hören?), in
Wirklichkeit wird mit dem Mittel der
freundlichen Bitte genau so viel
unterdrückt, manipuliert, erzwungen wie in
der offen autoritären Erziehung; kindliche

Wünsche werden zwar erfüllt, aber

mit dem kritischen Hinweis, dass es sich

eigentlich um zu kindliche Wünsche
handle. Und das geheiligte Prinzip der
Vernunft wird dazu verwendet, das

Kind in der Richtung der eigenen
Vorstellungen eines vollwertigen Lebens zu
lenken: der Bilderbuchfigur eines

kontaktfreudigen, sportlichen kleinen
Mädchens, das zielsicher ein «vernünftiger,
glücklicher Mensch» wird: lauter
Vorstellungen, denen sich die schwerblütige

Art der kleinen Paula widersetzen
muss.

Gabriele Wohmann erfasst und
analysiert dies Verhalten vor allem in der

Sprache ihrer Figuren, und sie entwik-
kelt darin eine eigentliche Meisterschaft,

die dies neue Buch zu einem

Höhepunkt in ihrem bisherigen Schaffen

werden lässt. Sie hat auch ihre
Figuren so gewählt, dass Sprache - ein
modischer Intellektuellenjargon - ihr
eigentliches Lebenselement ist. Christa
und Kurt sind fanatische Schreiber,
ununterbrochen klappern ihre Schreibmaschinen;

Erfahrungen zu verbalisieren
und an den Leser zu bringen, ist ihre
Leidenschaft. Aber auch Paula schreibt,
allerdings sehr anders, rückhaltlos
emotional, in frühreifer Anlehnung an
ältere poetische Muster, unablässig in ihr
Tagebuch.

Die Darstellung ist, wie immer bei

Gabriele Wohmann, satirisch scharf.
Dabei ergibt sich - in früheren Werken

wie im neuen Buch - das gewissermassen

Bösartige ihrer Zeichnung (man
hat ihren Blick schon lieblos genannt,
nicht ohne Grund), nicht etwa durch
karikaturistische Effekte, sondern durch
eine unerbittliche, pointillistische
Genauigkeit. Eine Christa, einen Kurt (er
ist der stillere, zurückhaltendere
Ehepartner, mit Augenblicken wirklicher
Einsicht, deshalb weit weniger satirisch



76 PAULINCHEN

gezeichnet, manchmal fast sympathisch,
aber zu gleichgültig, um sich gegen seine
vitale Gattin durchzusetzen) könnte es

geben, gibt es; die Übertreibung, ohne
die keine satirische Wirkung entsteht,
hat ihre Ursache in der Häufung und
Wiederholung von an sich durchaus
wahrscheinlichen Details. Vielleicht
wirkt die Zeichnung gerade deshalb so
unerbittlich, weil man die Figuren nicht
als Zerrbilder abtun und wegschieben
kann. Ins Unwahrscheinliche gesteigert
ist vor allem ein Zug: die herrschende
Indiskretion: wenn die Adoptiveltern
die leidenschaftlichen Tagebuchaufzeichnungen

des Kindes ihren abendlichen

Geselligkeitsrunden vorlesen und
gleichzeitig das Verhalten des Kindes
kommentieren, das im gleichen Raum
schläft - zu schlafen vorgibt. Aber
gerade diese übersteigerte Indiskretion
charakterisiert wie kaum etwas anderes
die beiden Erzieher ; sie findet ihre äussere

Entsprechung übrigens im Raum,
in dem sich das Kammerspiel freundlicher

Lieblosigkeit abspielt : es ist eine
Wohnung, die nur aus einem einzigen,
riesigen, nach den Prinzipien zeitgerechten

und wirkungsvollen Wohnens
eingerichteten Raum besteht, ohne
Rückzugsmöglichkeiten für das Kind und
doch kein Ort der Gemeinsamkeit: ein
Schauobjekt, wie der Lebensstil der beiden

Besitzer gerade in seiner betonten
Originalität unecht.

Die übersteigerte Indiskretion und
der offene Raum sind in diesem
Roman wichtige Elemente der
Erzähltechnik; ja man könnte sagen, dass
die ganze Geschichte in keinem anderen
Raum stattfinden könnte (selten wird
die Wohnung so stark wie hier in das
Ganze eines Buches integriert!). Denn
erzählt wird aus der Perspektive des

Kindes, genauer gesagt: erzählt wird,

was das Kind hören und beobachten
kann - und das ist, dank dem riesigen
Raum und der Indiskretion der Erwachsenen,

sehr viel, fast alles. Das
Nebeneinander der satirischen Zeichnung
und der kindlichen Perspektive ist zwar
ungewöhnlich reizvoll, aber nicht ganz
unproblematisch. Es ist oft nicht leicht
festzustellen, wo die Wahrnehmung des

Kindes aufhört und die Darstellung der
Autorin einsetzt; der Erfahrungsraum
des Kindes wird mit einer betont
erwachsenen, nämlich der satirischen
Sprache beschrieben. Paula erhält -
auch wenn man eine ungewöhnliche
Frühreife anzunehmen bereit ist - Züge,
die einer Achtjährigen kaum entsprechen

können. Ihre Leidenschaft zu
schreiben wird man zwar durchaus glauben,

ihre Sucht nach tiefsinnigen Zitaten

(mit denen sie ihre eigene seelische

Welt sichtbar macht) vielleicht noch
akzeptieren -, schwerlich dagegen ihre
Fähigkeit zur Selbstreflexion und den
scharfen Blick ihren Adoptiveltern
gegenüber. Es ist, so gesehen, eigentlich
erstaunlich, dass die kleine Paula keine
literarische Konstruktion geworden ist,
sondern als durchaus lebendige,
rührende, auch erstaunliche Figur durch
den Gross-Raum der Erwachsenen geht,
unaufhörlich beobachtet und dennoch
unverstanden, unerkannt, wie unter
einer Tarnkappe. Das mag daran liegen,
dass die kindlichen Züge - etwa das
offene oder verschlüsselte Werben um
Liebe und die trotzige Abwehr, wenn
dies Werben unerfüllt bleibt - glänzend

getroffen sind, und vielleicht noch
mehr daran, dass das Kind als einzige
Figur nicht mit der Schärfe der
Satire, sondern mit der Wärme der
Identifikation gezeichnet ist : eine Gegenfigur
gegen die Vernunftwelt der Erzieher,
denen das Leben nur ein Anlass ist,



PAULINCHEN 77

unaufhörlich diskutiert und - unter
Umgehen der Wahrheit - analysiert zu
werden.

Elsbeth Pulver

1 Gabriele Wohmann, Paulinchen war
allein zu Haus, Roman. Luchterhand-Verlag,

Neuwied und Darmstadt 1974.

ROKOKOSTUCK IN DER SCHWEIZ

Wir sind gewohnt, die Stuckdekorationen

in Kirchen, Schlössern und
Patrizierhäusern eben als dekoratives
Anhängsel der Architektur zu betrachten,
als den Raum und die Fläche gliedernde
und belebende unselbständige Zutat zu
einer Art Gesamtkunstwerk. Wir fragen

im allgemeinen nicht nach dem
Namen des Stukkateurs, wenn wir den des

Architekten kennen - genausowenig,
wie wir uns etwa nach dem Gipser oder
Maurer erkundigen. Mit seinem Buch
über die Brüder Andreas und Peter Anton

Moosbrugger gibt Andreas F. A.
Morel nun bedeutend mehr als eine
Künstlermonographie: er entwirft ein
auf weite Strecken neues Bild von Wesen

und Bedeutung der Stuckarbeit
und von der Stellung des Stukkateurs -
wenigstens was das 18. Jahrhundert
betrifft1.

Da zeigt es sich, dass wir offenbar
nicht mit dem recht starken künstlerischen

Selbstbewusstsein der Stukkateure

gerechnet haben, wie es sich in
zeitgenössischen Quellen bekundet. Da
wird durch behördliche Erlasse
festgestellt, wieweit der Maurer gehen darf
und wann er das Feld dem durch keine
Zunftbestimmungen geschützten
Stukkateur oder Kunstgipser zu räumen
hat - «sintemahl das Gipsen kein
Handtwerk, sondern eine freye Kunst
ist», wie der Schaffhauser Stadtrat am
Ende des 17. Jahrhunderts erklärt. Häufig

wurde darum auch mit dem Stukka¬

teur - wie mit dem Baumeister oder
dem Freskenmaler - ein gesonderter
Vertrag oder Akkord abgeschlossen,
sein Honorar unterscheidet sich nicht
wesentlich von dem des Malers der
Deckenfresken, und wie dieser hat er
gelegentlich sein Werk signiert.
Wahrscheinlich sind durch unsachgemässe
Restaurationen solche Signaturen
überdeckt worden, oder sie sind bei dem
Umfang der Stuckdekorationen etwa
einer Kirche und bei der Entfernung
des Betrachters nur schwer zu
finden. Damit und mit der mangelhaften
Überlieferung der Akkorde mag es

zusammenhängen, dass von den 54 Nummern,

die Morels Werkkatalog für die
Moosbrugger registriert, deren 35

Zuschreibungen sind - ein für den Laien
etwas erstaunliches Verhältnis (zumal
einzelne der gesicherten Werke gar
nicht erhalten sind). Da die Zuschreibungen

kaum diskutiert werden und
ältere, aber von Morel verworfene
stillschweigend weggelassen sind, müssen
wir ganz der Wissenschaftlichkeit des

Autors vertrauen.
Wir dürfen dies um so eher, als es

Morel ja nicht nur um Andreas
Moosbrugger (1722-1787) und dessen jüngsten

Bruder Peter Anton (1732-1806)
geht, sondern ebensosehr darum, einen
Einblick in die Technik des Stuckie-

rens, in die Bautätigkeit der Vorarlberger

in der Schweiz und in die Hauptmotive

der Stuckdekoration überhaupt



78 ROKOKOSTUCK

zu geben. Die Moosbrugger entstammen

einem Vorarlberger Geschlecht,
dessen Vertreter vom 17. bis ins 19.

Jahrhundert hauptsächlich Baumeister,
Stukkateure und Maler gewesen sind
(auch der Hauptarchitekt der Klosterkirchen

von Muri und Einsiedeln war
ein Moosbrugger). Ende des 17.
Jahrhunderts sollen im hinteren Bregenzerwald

neun von zehn Männern als
Bauleute tätig gewesen sein! Sie arbeiteten,

der geographischen Lage Vorarlbergs

entsprechend, als Wanderkünstler

- «Saisonarbeiter» - vor allem in
Süddeutschland und in der Schweiz. Die
Stukkateure hatten sich mit einer starken

Konkurrenz der Wessobrunner
Berufskollegen und der Trupps aus dem
Tessin und aus Italien auseinanderzusetzen.

Durch zuverlässige und qualitätvolle

Arbeit machten sich die Brüder
Moosbrugger einen Namen und erhielten

Aufträge vor allem im Gebiet
zwischen dem aargauischen Seetal und dem
Bodensee (Hauptwerke in Trogen, He-
risau, Horgen, Wädenswil). Über das
individuell Besondere und den künstlerischen

Stellenwert des Moosbrugger-
schen Stukkateurtrupps in der Schweiz
kann das Buch kaum Auskunft geben,
da Vergleichsmaterial und vergleichbar

sorgfältige Beschreibungen fehlen.
Auch die festgestellte Entwicklung von
kapriziös-phantastischen Rokokoformen

zur klarer gegliederten, kühl-eleganten

Dekoration des Klassizismus
gegen Ende des 18. Jahrhunderts dürfte
eine allgemeine Erscheinung in der
Kunst jener Zeit gewesen sein.

Zu danken ist Morel für manche
Klärung. Gewissenhaft erläutert er die
scheinbar banalen und doch so wichtigen

Details: die Aufbereitung der
Stuckmasse aus Kalk, Quarzsand, Gips,
Wasser und - Geheimnis; die Proble¬

matik des schnellen Abbindens, das man
einerseits durch Zusätze (Milch, Wein
u. ä!.) zu verlangsamen trachtet, das
anderseits den Künstler zu schnellem,
kaum korrigierbarem Arbeiten zwingt.
Vorfabrizierte trockene oder durch
Holzmodel an Ort und Stelle gepresste
Elemente kommen vor (etwa Puttenköpfe

oder Reihenornamente), bei der
bizarren Vielfalt und Variationsbreite
der Formen ist das Arbeiten aus freier
Hand aber doch die Regel. Immerhin:
Morel gibt uns eine Art Vokabular in
die Hand, mit dessen Hilfe wir das
scheinbar diffuse Gewirr regelloser
Schnörkel auf ein paar Hauptformen
hin differenzieren können: C-Rocaille,
Kartusche, Deckenspiegel.

Der Hauptgewinn des Buches liegt
wohl in dem Nachweis, dass der
Rokokostuck nicht nur die Funktion von
Zierde und Ornament hatte, sondern
durchaus auch eine darstellende, ikono-
graphisch zu interpretierende Bedeutung

- dies vor allem in den profanen
Aufträgen, wo die Zusammenarbeit mit
Malern seltener ist und wo der
Auftraggeber seine Wünsche an ein
Bildprogramm beim Stukkateur anmeldet.
In den rahmenartigen Kartuschen
finden sich realistische Veduten, Allegorien

der Jahreszeiten, Elemente oder
Erdteile, aber auch - so in den Häusern

der Zellweger in Trogen - patriotische

Motive wie Landsgemeinde und
Apfelschuss. Interessant sind die
Exkurse Morels zum Thema «Idealvedute»

mit ihren Pastoralszenen, exotischen

Pflanzen, Ruinen in märchenhafter

Alogik, wo in diese - wie es

scheint - so harmlose «Zuckerbäckerkunst»

das Unheimlich-Pittoreske, das

Phantastische, die Vergänglichkeitsthematik

hereinkommt - Merkmale, die
der Autor überzeugend in den Stil der



ROKOKOSTUCK 79

Epoche (englische Landschaftsgärten,
Salomon Gessner, Zauberfiöte,
Robinsonaden usw.) einordnet und damit von
seinem Gegenstand her einen Beitrag zur
Ästhetik des Rokokos überhaupt leistet.

Dass das Buch mit seinen 200
Abbildungen nach Photographien, Stichen
und Zeichnungen - ohne die Allure
eines übertrieben aufwendigen
Kunstbandes - auch drucktechnisch eine nicht

alltägliche Leistung ist, sei am Rande
vermerkt.

Uli Düster

Andreas F. A. Morel, Andreas und
Peter Anton Moosbrugger. Zur Stuckdekoration

des Rokoko in der Schweiz.
Beiträge zur Kunstgeschichte der Schweiz 2,
herausgegeben von der Gesellschaft für
Schweizerische Kunstgeschichte, Bern
1973.

HINWEISE

Dienst am geistigen Erbe

Neben dem eigenen dichterischen Schaffen

hat sich Otto Heuschele als
Essayist, Herausgeber und Vortragsredner

immer wieder in den Dienst des

abendländischen, vornehmlich des
deutschen Geisteserbes gestellt. Zeugnisse
solchen Bemühens aus jüngerer Zeit enthält

der Band «Umgang mit dem
Genius» (Verlag Dokumentation, Pullach
bei München 1974). Was Heuschele in
der ersten Hälfte des Buches über
Goethe und dessen Freund Graf Reinhard,

über Wilhelm von Humboldt,
Hölderlin, Kleist, Brentano, Hauff und
Uhland sagt, beeindruckt durch den
feinen Sinn für das Individuelle und für
den Zusammenhang von Leben und
Werk. Stärkere persönliche, bekenntnishafte

Züge haben die Aufsätze «Reiche
Jahre» und «Zeitgenossen», die den
zweiten Teil der Sammlung, Charakteristiken

von Strömungen und Gestalten

des zwanzigsten Jahrhunderts,
einleiten. Die reichen Jahre sind die
zwischen 1925 und 1932, die Heuschele als
eine grosse Zeit der deutschen
Geistesgeschichte rühmt. Essays und Reden
über Stefan George, Hugo von
Hofmannsthal, Eberhard von Bodenhausen,

Charles Du Bos, Carl J. Burckhardt,
Robert Boehringer, Eduard Spranger
und Karl Kerényi geben Anteil an
seinem intensiven Erlebnis zeitgenössischen

Dichtens und Denkens.
Von dem bedeutenden französischen

Kritiker Charles Du Bos bemerkt er,
man fühle etwas wie Abschied über
seinem Werk. Das gilt wohl auch von
dem Essayisten Heuschele selber,
obschon er mit seiner Literaturbetrachtung

der Gegenwart und der Zukunft
dienen will. Auf den Vorwurf des un-
zeitgemässen Ästhetizismus, wie er
namentlich gegen George und Hofmannsthal

erhoben wird, antwortet er mit dem
Hinweis auf die tiefe Lebensbezogen-
heit und den ethischen Gehalt ihrer
Werke. Dazu wäre vielleicht anzumerken,

dass diese Hochbegabten, wenn
nicht Kunst für die Kunst, so doch
Kunst für eine Elite schufen und den
wachsenden Problemen der Masse wenig

Rechnung trugen. Letzteres tat dann
Hitler auf seine Weise. Otto Heuschele
hat sein Humanitätsideal durch die
Hitlerjahre hindurchgerettet, und dank
einem Stil von schöner Einfachheit mag
es ihm gelingen, als Bewahrer und
Vermittler des kostbaren Erbes über die
Kennerkreise hinauszuwirken, -chi-


	Das Buch

