Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 1

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

25 JAHRE BUNDESREPUBLIK

Zwei Bestandesaufnahmen

Das doppelte Nachkriegsdeutschland,
vergegenwartigt in der Bundesrepublik
und der DDR, ist zugleich Erbe des
Zweiten Weltkrieges und Kind des
«Kalten Krieges>. Seine beiden Staaten
sind ihren Anféngen lingst entwach-
sen; fast unmerklich wichst ihnen eine
eigene Geschichte zu. So mehren sich
seit einigen Jahren auch die Versuche,
diese Geschichte darzustellen, ihre We-
sensziige zu analysieren und dariiber
erste Bilanz zu ziehen. Bereits liegen be-
deutsame Werke hierzu vor, so etwa
das Buch des allzu friih verstorbenen
Waldemar Besson («Die Aussenpolitik
der Bundesrepublik», Miinchen 1970),
des Franzosen Alfred Grosser
(«Deutschlandbilanz», 2. A., Miinchen
1970) oder das vom Forschungsinstitut
der Deutschen Gesellschaft fiir Auswér-
tige Politik herausgegebene Sammel-
werk «Aussenpolitische Perspektiven
des Westdeutschen Staates» (Miinchen
1972); auch iiber die DDR mehren
sich die nilichtern wissenschaftlichen,
kdmpferischer Einseitigkeit entwachse-
nen Abhandlungen.

Im Laufe des letzten Jahres sind
zwei neue Werke erschienen, die diese
Reihe einer weitgespannten und kritisch
abwigenden Bestandesaufnahme west-
deutscher Politik fortsetzen. Um es vor-
wegzunehmen: sie tun es in vorziig-
licher Weise. Sie stellen damit eine will-
kommene Bereicherung der noch nicht
allzu zahlreichen Literatur iiber die
Bundesrepublik, ihr politisches Selbst-
verstindnis und ihren Beitrag zur euro-
pdischen Friedenssicherung dar.

Der von den Professoren Ldéwenthal
und Schwarz herausgegebene Band! ist
ein Symposium, in dem wesentliche,
wenn auch nicht alle Aspekte west-
deutscher Innen-, Aussen-, Wirtschafts-
und Gesellschaftspolitik von iiber dreis-
sig bestens ausgewiesenen Autoren er-
ortert werden. So spannt sich der the-
matische Bogen weit von der Darstel-
lung der Anfinge eines neuzuschaffen-
den, gesellschaftlich und wirtschaftlich
ungesicherten, institutionell miihsam
aufzubauenden Staates iiber die Rolle
des Parlaments und das neu zu be-
stimmende Verhiltnis von Bund und
Lindern den «Faktoren der Willens-
bildung» (Parteien, Interessenverbdn-
den, Kirchen) bis hin zu der Erorte-
rung so zentraler Fragen wie Wirt-
schaft, Technik und Gesellschaft (Land-
wirtschaft, soziale Sicherheit, Bildungs-
politik usw.), und einer «Bestimmung
des Standorts der Bundesrepublik in
der Welt» unter den Aspekten der euro-
pdischen Integration, der Verteidigungs-
politik und des Verhiltnisses zu Ame-
rika einerseits, den kommunistischen
Léandern («Ostpolitik ») anderseits.

Eine sehr umfassende Bilanz also,
die man auf gedringtem Raum auch
nur als Einheit wiirdigen kann. Trotz
unvermeidlicher Unterschiede in Quali-
tdt und Aussagekraft der einzelnen Bei-
trage ist es den beiden Herausgebern,
Richard Lowenthal und Hans-Peter
Schwarz, gelungen, sie auf einem ho-
hen Niveau zu halten und zu einem
Ganzen zusammenzufiigen. Dazu tra-
gen ihre eigenen vorziiglichen Beitréige



BUNDESREPUBLIK 65

bei: Uber Kontinuitit und Wandel der
Bundesrepublik und ihren langwierigen
Weg vom «Kalten Krieg zur Ostpolitik >
(Léwenthal) beziehungsweise iiber ihre
aussenpolitischen Grundlagen wund
kiinftigen Perspektiven (Schwarz). Da-
mit werden Ausserer Rahmen und in-
haltliche Schwerpunkte gesetzt, die dem
Band massgeblich zu Gewicht und Ab-
rundung verhelfen. Denn Liicken waren
wohl bei einem so komplexen Thema
unvermeidlich — und bleiben bedauer-
lich —, genau so wie es als Folge wach-
sender Interdependenz wirtschafts- und
gesellschaftspolitischer Einrichtungen
in allen westlichen Industrieldndern oft
schwierig ist, bestimmte Erscheinungen
unter dem spezifischen Gesichtspunkt
eines bestimmten Landes zu behandeln:
ein Beitrag wie jener iiber Technik und
Gesellschaft beispielsweise hitte, wo er
die allgemeine Problematik dieses
Wechselverhiltnisses erortert, ebenso in
ein Buch iiber Frankreich oder Holland
gepasst. Interessant dagegen wire hier —
wie etwa im Beitrag iliber die Bildungs-
politik — eine Gegeniiberstellung zum
anderen deutschen Staat, der DDR, ge-
wesen.

Bedauerlicherweise enthilt der Band
in dieser Hinsicht die grosste Liicke:
dem Verhiltnis zwischen den beiden
deutschen Staaten ist kein eigener Bei-
trag gewidmet (was urspriinglich wohl
kaum beabsichtigt war); gerne hitte
man auch Beitrige iiber die Politik ge-
geniiber der nicht-industrialisierten

Welt und die Stellung der Bundesrepu-

blik in internationalen Organisationen
gesehen. Der gebotenen Kiirze wegen
sind manche Kapitel allzu summarisch
ausgefallen. Dies trifft etwa auf den so
wichtigen Beitrag iber die Verteidi-
gungspolitik zu, in dem recht kurso-
risch der komplexe, fiir die gesamte

deutsche Aussenpolitik zentrale Pro-
blemkreis von Abriistung und Wieder-
vereinigung und die Teilhabe oder Mit-
sprache bei nuklearen Waffen behan-
delt werden.

Gliicklicherweise bildet gerade hier-
Zu eine ausserordentlich sorgfiltig do-
kumentierte und abgewogene Darstel-
lung von Helga Haftendorn? die not-
wendige und gegliickte Ergdnzung. Der
Verfasserin, heute Professorin an einer
der beiden neugeschaffenen Bundes-
wehr-Hochschulen, ging es darum,
einen Beitrag eben zu diesem viel-
schichtigen und vielleicht gerade des-
wegen bisher oft vernachlissigten Be-
reich deutscher Aussenpolitik zu lei-
sten. Thre Arbeit, zeitlich die Periode
1955 bis 1973 umfassend, ist sehr weit
gefasst. Uberrascht wird man sich be-
wusst, wie viele Aspekte unter das von
ihr gewidhlte Thema fallen: Abriistung
und Sicherheit, die bis 1959 von west-
licher Seite stets mit Fortschritten in
der Deutschlandfrage verkniipft wur-
den, Riistungskontrolle (<Arms Con-
trol»), bei der die Bundesrepublik in
den Worten der Verfasserin lange, allzu
lange als «Mitlaufer> fungierte, die be-
reits erwihnte Frage der nuklearen
Mitbestimmung in ihrer Verkniipfung
mit der Biindnisstrategie, dem Mos-
kauer Teststoppvertrag und dem Atom-
sperrvertrag; sodann die Politik des Ge-
waltverzichts, die Verhandlungen iiber
einen Truppenabbau in Europa und die
europiische Sicherheitskonferenz, wo
Bonn sich im Zeichen grosserer Selb-
stindigkeit stirker initiativ und inno-
vativ zeigte.

Alle diese verschiedenen Etappen
werden sorgfiltig nachgezeichnet und in
ihren vielfachen Verkniipfungen darge-
stellt. Das Hauptverdienst des Buches
liegt dabei zweifellos in der unge-



66 BUNDESREPUBLIK

mein schwierigen, fast durchwegs gelun-
genen Darstellung der Wechselwirkung
von innenpolitischer Auseinanderset-
zung und aussenpolitischer Interessen-
wahrung. Die Autorin bleibt dabei
stets zuriickhaltend in ihrem person-
lichen Urteil; ihre Sympathie gilt aber
doch wohl der innovativen Seite einer
auf aktive Friedenssicherung ausgerich-
teten Politik. Gegen Ende ihres Buches
vertritt sie die Auffassung (oder Hoff-
nung?), dass fiir die neue Generation
<die pro-amerikanische und antisowje-
tische Sicherheitsfixierung> an Relevanz
verlieren und an ihre Stelle ein <sozial
gefiillter Friedensbegriff> treten werde,
der <zwischenstaatliche und in noch
stirkerem Masse gesellschaftliche Kom-
ponenten besitzt>. Das mag sein. Sicht-
bare Beweise hierfiir gibt es, wie sie
selbst einschriankend feststellt, noch
wenige. Dem internationalen System

MATERIE, LEBEN UND GEIST

ebenso wie den es tragenden Institu-
tionen eignet — leider — eine Trig-
heit, die sich derartigen Tendenzen
und Reformen bisher immer noch ver-
schlossen hat.

Der Band ist mit Fussnoten iiber-
reich versehen; er enthélt eine vorziig-
liche Bibliographie sowie ein Personen-

‘und Sachverzeichnis. Alles in allem:

eine in jeder Hinsicht beachtenswerte
Leistung.
Curt Gasteyger

1Die Zweite Republik, 25 Jahre Bun-
desrepublik Deutschland, Eine Bilanz,
hrsg. von Richard Léwenthal und Hans-
Peter Schwarz, Seewald-Verlag, Stuttgart
1974. - 2Helga Haftendorn, Abriistungs-
und Entspannungspolitik zwischen Sicher-
heitsbefriedigung und Friedenssicherung,
Zur Aussenpolitik der BRD 1955-1973,
Bertelsmann Universitidtsverlag, Dissel-
dorf 1974.

- Betrachtungen zur Naturphilosophie Walter Heitlers

Lassen Sie mich mit einem philosophi-
schen Erlebnis beginnen. Vor einigen
Jahren fand in Lindau eine Podiums-
diskussion statt anlédsslich einer Tagung
der Nobelpreistriger der Chemie. Es
sassen sechs Nobelpreistriager, Physiker
und Chemiker, an einem Tisch und spra-
chen iiber Evolution. Die Atmosphére
war bedriickend, ja erstickend. Keine
Philosophie, keine geistige Spontanei-
tit. Den Menschen gab es nicht, son-
dern nur den Kausalnexus, die Ver-
kniipfung von Ursache und Wirkung,
die, zusammen mit dem blinden Zu-
fall, nach Ansicht dieser Wissenschaf-

ter das Phinomen des Homo sapiens
hervorgebracht hatte. Es triumphierte
die Konzeption des Neodarwinismus,
welche den Begriff der Mutation ver-
bindet mit demjenigen der Selektion.
Jede andere Vorstellung der « Mensch-
werdung» wurde von vornherein als
«unwissenschaftlich» ausgeschlossen.
Da dimmerte mir zum erstenmal, was
hinter den naturphilosophischen Schrif-
ten des Physikers Walter Heitler steht.
Nimlich ein méchtiger Trend der mo-
dernen Naturwissenschaft, gegen den er
sich auflehnt. Es ist, dem Wesen nach,
ein Aufstand der hochbegabten «Tech-



WALTER HEITLER 67

niker» der Wissenschaft gegen den
Geist. (Die ganz grossen Namen wie
Planck, Einstein, Bohr, Heisenberg fin-
den sich natiirlich nicht darunter.) Was
Ortega y Gasset «das Heraufkommen
der Massen zur vollen sozialen Macht»
nennt, hat einige ungeahnt subtile
Aspekte, ungeahnt fiir jenen, der sich
nur an das Schlagwort hilt. Es trifft
auch die « Facharistokraten », jene Men-
schen ndmlich, die es in einem engen
Bereich der Wissenschaft zu grosser
Kompetenz gebracht haben und die sich
dann berechtigt fiihlen, in apodiktischer
Weise auch iiber Dinge zu befinden,
zu deren Beurteilung ihre Wissenschaft
nicht ausreicht. Das Massenphinomen
verkleidet sich gleichsam, es wird «eli-
tar». Gegen das Massenphédnomen des
Trends der modernen Naturwissen-
schaft wendet sich Walter Heitler in
seinem naturphilosophischen Werk als
der tapfere Kidmpfer in philosophicis,
der er ist.

Die phdnomenologische Reduktion

«Dass aber zielgerichtetes Verhalten mit
den zugehorigen Gesetzmaissigkeiten
mystischer sein soll, als dass der Mond
in einer geoditischen Linie lduft, ist
wohl nur so zu verstehen, dass wir an
die Kausalgesetze seit dreihundert Jah-
ren gewohnt sind und nicht mehr dar-
ilber nachdenken, dass sie ein Wunder
sind2» (S. 8). Es findet also eine durch
die Geschichte der Naturwissenschaften
bedingte «phidnomenologische Reduk-
tion» statt. Der Begriff der phinomeno-
logischen Reduktion stammt von Ed-
mund Husserl. Er versteht darunter
Akte des Ich in der Nachfolge Des-

cartes’ und Kants, des «reinen Ich»,

das sich aus der Materie der Reflexion

heraushilt und sich nur mit der spezi-
fischen Form des Gegenstandsbewusst-
seins befasst.

Was hat Husserls Gegenstandsbe-
wusstsein mit der Geschichte der Na-
turwissenschaft in den letzten drei Jahr-
hunderten zu tun? Sehr viel. Es wird
dadurch deutlich, dass der Subjektpol
des Erkennens eben auch in den Na-
turwissenschaften eine wichtige Rolle
spielt. Die Naturwissenschaften sind
Geisteswissenschaften auch in dem Sin-
ne, dass der Geist des Menschen es ist,
der die Natur erkennt. Der Mensch hat
es also in der Naturwissenschaft keines-
wegs nur mit der Natur zu tun, son-
dern auch mit sich selbst, gewissermas-
sen mit der Intention, mit der Rich-
tung, mit der Richtung des erhellenden
«Strahls» seiner Erkenntnis. Es folgt
daraus, dass auch der Naturwissen-
schafter, erkenntnistheoretisch gespro-
chen, in eine Sackgasse geraten, dass
er sich verirren kann wie nur eh und
je ein idealistischer Philosoph. Freilich
ist die Position der materialistischen
Naturwissenschaft eine andere als die-
jenige einer idealistischen Philosophie.
Folglich ist auch ihre phdnomenolo-
gische Reduktion eine andere. Es ver-
steht sich, dass die phdnomenologische
Reduktion Husserls vorziiglich vom
Subjekt ausgeht. Die materialistische
Naturwissenschaft aber, etwa als Physik
und Chemie, geht nicht vom Subjekt,
sie geht vom Objekt aus. Und da steht
sie zweifellos auf sicherm Boden. Wie
kommt es nun trotzdem zu einer phéno-
menologischen Reduktion der materia-
listischen Naturwissenschaft, die eine
Verengung des Blickfeldes bedingt?
Husserl verstand, im Gegensatz dazu,
die phdnomenologische Reduktion als
die Freiheit des Subjekts, zu. jeder
seiner Gegenstandssphédren den Zugang



68 WALTER HEITLER

zu finden. Wenn aber die phidnomeno-
logische Reduktion nicht vom Subjekt,
sondern vom Objekt ausgeht, dann fillt
die Souverénitidt des erkennenden Sub-
jekts, dann fillt seine umfassende «Ein-
stellungsfahigkeit» auf irgendein Ge-
genstandsgebiet dahin, das wissen-
schaftliche Subjekt wird der Gefangene
seines Objekts, in diesem Falle also des
Objekts der Physik und Chemie, dessen
Eigenschaften willkiirlich auf das Leben
iibertragen werden. «Reduziert» wird
also das Leben auf das Niveau von
Physik und Chemie.

Die Sprache der Naturwissenschaft
seit Galilei

«Es ist ja gerade die Galileische Tren-
nung zwischen dem <Objekt draussen>
und der <\Wahrnehmung innen>, die das

Verhingnis heraufbeschworen hat: die

Unmoglichkeit, unsere Wissenschaft
mit unseren ganz elementaren Wahr-
nehmungen zu verbindeni» (S. 27). Da
wird auf die Sprache der Naturwissen-
schaft angespielt. Nicht nur Wissen,
auch Sprache ist Macht, nicht zuletzt
deshalb, weil sich das Wissen auch im-
mer einer Sprache bedienen muss. Es
steckt eine ungeheure Macht in der
Sprache. Die Sprache kann uns be-
freien, sie kann uns aber auch ver-
sklaven. Das gilt in der Politik, in der
Religion. Aber nicht nur dort, auch in
der Erkenntnistheorie der Naturwissen-
schaft. Die Sprache ist unsere «zweite
Welt», sie ist die zweite Schopfung,
sie schafft uns die Welt nochmals.
Die Theorie des Strukturalismus hat uns
fiir Sprachvorginge sensibilisiert. Man
ubersieht oft, dass Galilei nicht nur
ein erfolgreicher Physiker, sondern auch
ein massgebender Wissenschaftstheore-

tiker (Epistemologe) war. So hat John
Locke in seinem «Essay concerning
human understanding» (1690) die
«Sprachregelung» Galileis iibernom-
men. Er unterscheidet die «priméren
Qualititen» (Ausdehnung und Harte)
von den «sekundiren Qualititen» (Far-
be, Ton, Wirme). Dadurch wird die
Galileische Trennung zwischen dem
«Objekt draussen» und der «Wahr-
nehmung innen» befestigt. Hand in
Hand damit geht eine epistemologische
Abwertung der sekundédren Qualitédten.
Denn die priméren Qualitdten sind be-
rechenbar, sie unterliegen der funktio-
nellen Bestimmung durch Mass und
Zahl, die sekundidren Qualitdten aber
nicht. Der alte Demokrit hatte bereits
eine bessere Einsicht in die Dialektik
der inneren und der dusseren Wahr-
nehmung als Galilei und Locke. Einer-
seits sagt er: «Farbe gibt es nur der
herkommlichen Meinung nach und
ebenso Siiss und Bitter; in Wirklich-
keit gibt es nur die Atome und das
Leere.» Andererseits aber ldsst er die
Sinne zum Verstand folgendermassen
sprechen: «Du armseliger Verstand,
von uns hast du deine Gewissheiten ge-
nommen und nun willst du uns damit
niederwerfen ? Dein Sieg ist dein Fall!»
Dein Sieg ist dein Fall ... Damit wird
ausgesprochen, was wir auch heute wie-
der zu fiirchten haben. Der auf Ab-
straktion beruhende wissenschaftlich-
technische Fortschritt des Menschen
wendet sich gegen seine sinnliche Leib-
lichkeit. In der Terminologie des Struk-
turalismus ausgedriickt: die Beschaffen-
heit des Strukturellen wird dem Struk-
turalen geopfert, die Wirklichkeit des
Lebens der wissenschaftlichen Sprache.
Es miisste eine wissenschaftliche Spra-
che gefunden werden, die dieser Gefahr
Rechnung trigt.



WALTER HEITLER 69

Materie

Wer hat schon daran gedacht, was
«Essen» bedeutet? Nicht weniger als
Inkarnation. Man denkt an die reli-
giose Bedeutung des Mahls, etwa an
das christliche Abendmahl. Die Materie
macht doch mit. Sie wird zu Leben.
Konnte sie es, wenn sie nicht, wenig-
stens latent, die Bereitschaft zum Le-
ben in sich triige? Wire es nicht mog-
lich, sich die Materie vorzustellen als
ein sich immer mehr ausbreitender
Fiacher, von dem im Laufe der Evo-
lution immer neue Teile sichtbar wer-
den, Teile, von denen die Wissenschaft
vorher nichts wusste? Und dies auf
allen Stufen des Lebens, vom Leblosen
bis zum hochsten Leben ? Es wire dann
unmoglich, die Materie ganz einfach als
«tot» zu bezeichnen. Gelidnge es, dies
zu beweisen, so wire die physikalisch-
chemische Deutung des Lebens durch
die materialistische Naturwissenschaft
ad absurdum gefiihrt. Walter Heitler
bezeichnet denn auch die Materie (mei-
stens) nicht als tot, sondern als leb-
los. So: «Sollte es auch in der leb-
losen Natur Gestaltungskrifte geben,
von denen wir nichts wissen4?» (8.
47.) Wenn der Materie diese evolutive
Bedeutung zukommt, so wire es wohl
richtig, die Naturwissenschaft als Gei-
steswissenschaft zu sehen3.

Man erinnert sich bei dieser Gelegen-
heit an die Definition der Materie durch
Teilhard de Chardin, die sich auf dich-
terische Hohen erhebt, etwa in seinem
«Hymnus an die Materie». Doch fin-
det sich in den Schriften Walter Heit-
lers nichts von dem Panpsychismus
Teilhard de Chardins. Fiir ihn ist Natur-
wissenschaft Geisteswissenschaft, ein-
mal weil er die Gesetze, welche die Ma-
terie beherrschen, selbst im platoni-

schen Sinne als «Ideen» sieht. (Aller-
dings nicht als «iiber» der Natur wie
bei Platon, sondern als «in» der Na-
tur.) Zu diesen Ideen steht in Ent-
sprechung der forschende Mensch. Der
Autor stellt die Frage: «Wie macht es
ein Stein, dass er nach einem mathema-
tisch formulierten Gesetze fillt?» Und
er fiigt hinzu: «Die Frage fiihrt direkt
in die metaphysische Problematik des
Verhiltnisses von Materie und Geist2»
(S. 29). Das Eindringen in die Tiefen
der Mikro- und Makronatur, wie wir
es in diesem Jahrhundert erlebten, ist
sicherlich eine Spitzenleistung des
menschlichen Intellekts. Was ist es, das
da «verstanden» wurde ? Wo finden sich
die «Ideen», die Gesetze, welche die ma-
teriellen Abldufe bestimmen ? Nicht nur
in der Materie selbst, sondern, er-
kenntnistheoretisch gesprochen, auch
im menschlichen Geiste. Dafiir spricht,
dass die mathematischen Grundlagen,
die notwendig waren fiir die Formulie-
rung der Relativitdtstheorie, schon vor-
her, rein aus der mathematischen In-
tuition heraus, gefunden wurden.
Naturwissenschaft ist Geisteswissen-
schaft aber auch deshalb, weil nach
Walter Heitler Materie und Geist nicht
getrennt werden konnen. Am Leben
sind immer materielle Vorgidnge betei-
ligt, auch am Leben des Geistes. Aber
eben nicht so, dass die Phinomene von
Leben und Geist eindeutig materiellen
Vorgingen zugeordnet werden konnten.
Wie es von der Materie her zum Le-
ben kommt, ist uns immer noch ver-
borgen. Drittens endlich ist Naturwis-
senschaft Geisteswissenschaft wegen der
ethischen Bedeutung unserer Einstellung
zur Materie. Es ist nicht gleichgiiltig,
wie wir von der Materie sprechen, es
ist nicht gleichgiiltig fiir den Men-
schen in uns, fiir den Menschen in



70 WALTER HEITLER

unserm Mitmenschen. Wenn wir die
Konzeption der Materie zu tief an-
setzen, wenn wir ihr also nur physika-
lisch-chemische Wirkungen zubilligen
und nicht auch jenes subtile, noch ldngst
nicht ausgelotete Zusammenspiel mit
dem seelischen und geistigen Leben,
dann setzen wir auch den Menschen
zu tief an. Dann ist es erlaubt, ihn
gleichsam materiell zu behandeln, ihn
zu manipulieren mittels Druck und
Stoss. Die politischen Folgen dieser
theoretischen Sicht der Materie sind
bekannt.

Leben

Kant ist der Ansicht, dass sich der
«Newton des Grashalms» nicht finden
werde. Warum? Ist das Leben endgiil-
tig unergriindbar ? Wird es nie Gesetze
fiir die lebende Materie geben, wie es
sie fiir die leblose gibt ? Fiir Kant bringt
das Leben Zufall und Notwendigkeit,
das Allgemeine und das Besondere,
Mechanismus und Teleologie zusam-
men. Das sind Begriffe, die der ana-
lytische Verstand der Naturwissen-
schaft, der Intellectus ektypus, wie ihn
Kant nennt, trennen muss. Nicht aber
trennt sie der Intellectus archetypus,
der intuitiv, nicht diskursiv erkennende
Verstand, der, in das Innerste des Le-
bens eindringend, intelligible Freiheit
und erscheinende Notwendigkeit zu-
sammendenken kann. Kant sieht das
Leben als eine Idee. Wir konnen es
anschauend erkennen, aber nicht auf
die analytisch-naturwissenschaftliche
Art. Es ist verstandlich, dass diese phi-
losophische Auskunft einen Naturwis-
senschaftler nicht zu befriedigen ver-
mag. Walter Heitler hat sich denn auch
in der Aporie, die das Leben stellt,

nicht an Kant gewandt, sondern an
Niels Bohr. Niels Bohr beniitzt eine
Parallele zwischen physikalischer und
organischer Gesetzmaissigkeit, um die
Eigenart des Lebens zu erkldren. In
der Quantenmechanik kann nicht zu-
gleich der Ort und die Geschwindig-
keit (Energie) eines Elektrons bestimmt
werden. «Eine Bestimmung des Orts
(das heisst eine Messung) ist zwar mog-
lich (und fiihrt zu einem eindeutigen,
aber nicht voraussagbaren Resultat),
bedingt aber einen Eingriff in das Atom
und hat eine Anderung seines Zustands
zur Folge?2» (S. 21). Eine Unbestimmt-
heitsrelation in diesem Sinne wiirde nun
auch zwischen lebender und lebloser
Materie bestehen. IThre Bestimmung
schliesst sich gegenseitig aus. «Die
lebendigen Eigenschaften des Organis-
mus schliessen ein detailliertes Verfol-
gen der physikalischen Vorgéinge aus,
wihrend letzteres das Wirken des Le-
bendigen ausschliesst, also Tod bedeu-
tet2» (S. 21). Daher das Komplemen-
tarititsprinzip von Niels Bohr. Materie
und Leben verhalten sich komplemen-
tdr zueinander.

Wie befriedigt nun diese Losung ? Sie
hat den Vorzug einer «saubern Ein-
teilung», wihrend Kant die Grenzen zu
verwischen scheint. Andererseits hat
auch die Losung von Niels Bohr Nach-
teile, wie uns diinkt, indem sie den be-
rechtigten Anspriichen der analytisch-
diskursiv fortschreitenden Naturwissen-
schaft einerseits, andererseits aber auch
der mehr morphologisch-intuitiv fort-
schreitenden Naturwissenschaft (mor-
phologische Biologie, Verhaltensfor-
schung) nicht zu tiberschreitende Gren-
zen setzt. Wire es nicht moglich, die
Vorstellung des Bohrschen Komple-
mentaritdtsprinzips mit derjenigen der
Kantschen Idee als «Leben» zu ver-



WALTER HEITLER 71

binden? Was ndmlich in der Theorie
von Niels Bohr gerade nicht befriedigt,
ist dieses «analytische» Nebeneinander-
setzen von Leben und Materie. Denn
das Leben «iiberspielt» doch offenbar
diese Gegensitze. Eine Frage, die wir
stellen und die offen bleiben muss.

Geist

Teilhard de Chardin kennzeichnet den
Unterschied zwischen dem Tier, das be-
wusstes Leben, aber nicht Geist, und
dem Menschen, der Leben und Geist
hat, folgendermassen: Das Tier weiss,
der Mensch weiss, dass er weiss. So
einfach ist das. Oder vielleicht doch
nicht ganz so einfach ? Sicherlich ist da-
mit ein wesentliches Merkmal erfasst.
Der Mensch spricht, das Tier spricht
nicht. Die Sprache, mehr noch als das
Werkzeug, unterscheidet den Menschen
vom Tier. Was bedeutet dies: Spre-
chen? Es bedeutet die Sprengung der
einheitlichen Welt des Tiers. Das
menschliche Universum besteht aus
zwei Welten, der Welt des Aussen und
der Welt des Innen, der Welt der Ob-
jekte und der Welt der Sprache. Um
die Welt des Aussen weiss der Mensch,
um die Welt des Innen, um die Sprache,
weiss er, dass er weiss. Die Sprache
beruht auf der doppelten Reflexion
eines Aussen, das dargestellt wird, und
eines Innen, das darstellt, einer Welt der
sinnlichen Objekte und eines Innen, das
sich durch die Sprache symbolisiert.
Aber hier sind wir doch immer noch
in der Welt des Wissens. Wie steht es
mit der Welt des Gewissens ? Ein schwe-
res und tiefes Problem. Die ethische
Existenz des Menschen ist ein ebenso
wichtiges Kriterium des Menschseins
und damit des menschlichen Geistes wie

seine dianoetische (verstandesmdissige)
Existenz. Der Mensch kann Gut und
Bose unterscheiden, nicht aber das Tier.
Darauf legt der Ethiker Walter Heitler
den grossten Wert. Er fiirchtet sich auch
gar nicht, die Begriffe Gut und Bose in
die Evolution einzufiihren, wihrenddem
Teilhard de Chardin einige Schwierig-
keiten damit hat. Geist ist nicht nur, zu
wissen, dass man weiss, sondern auch,
das Wissen mit dem Gewissen zu ver-
binden. Gibt es nicht auch Wissen ohne
Gewissen? Das wiirden die Vertreter
der intellektuellen Ethik, etwa ein So-
krates, bestreiten. Sie glauben nicht,
dass man das Bose tun konnte, wenn
man um das Bose weiss. Walter Heitler
ist vom Gegenteil iiberzeugt. Er weiss
um das gewissenlose Wissen, aber dieses
Wissen ist bei ihm nicht nur ein Wis-
sen, sondern eine existentielle Haltung.

Die doppelte Evolution

«Es handelt sich also beim Tierreich
(bis zum Menschen) um eine doppelte
Evolution: den Aufbau der héher und
hoher entwickelten korperlichen Struk-
tur der Arten und den Aufbau des
seelischen Innenlebens, der zwar mit
der korperlichen Struktur mehr oder
weniger parallel geht, aber nicht mit
ihr identisch ist und nicht aus ihr
abgeleitet werden kann 2» (8. 52). In der
Tat. Gibt es nicht auch eine Entwick-
lung, eine genetische «Morphologie»
der Seele? Sie wurde bis vor kurzem
stark vernachldssigt zugunsten der ge-
netischen Morphologie des Korpers.
Auch Teilhard de Chardin weist darauf
hin. Ihm liegt vor allem die Erkenntnis
am Herzen, dass die moderne Zoologie
den Zweig des Menschen wegen der re-
lativen Geringfiigigkeit der korperlich-



2 WALTER HEITLER

morphologischen Unterschiede nur als
eine «Schuppe» innerhalb der Oberfa-
milie der Hominiden betrachtet. Diese
kleinen  korperlich-morphologischen
Unterschiede aber haben grosse Wir-
kungen, grosse Wirkungen der Zerebra-
lisation und damit der Psychisierung
des Menschen. So hat der aufrechte
Gang zur Folge, dass die Hinde ge-
braucht werden konnen. «Der Ge-
brauch der Hénde entlastet die Kinn-
backen von ihrer Greiffunktion, so dass
das breite Band der Kiefermuskeln,
das den Schidel einschniirt, gelockert
wird. Die Entwicklung des Schidels
kann also beginnen?® ...» (S. 95). Von
der Tierseele bis zur Menschenseele
breitet sich das weite Gebiet der Ver-
haltensforschung aus. Konrad Lorenz
gibt seinem Buch «Die Riickseite des
Spiegels ¢» den Untertitel «Versuch
einer Naturgeschichte menschlichen Er-
kennens».

Nicht nur der menschliche Korper
geht also aus genetischen Schopfungs-
akten (Lorenz nennt sie «Fulguratio-
nen») hervor, auch die menschliche
Seele. So wird Naturwissenschaft zur
Geisteswissenschaft. Und bei Lorenz die
ebenfalls von Walter Heitler beobach-
tete Entsprechung von Innen und Aus-
sen, die auch bei jenem nicht zur ein-
deutigen Zuordnung letztlich des « Phy-
sikalismus» wird. In «Das sogenannte
Bose 7» heisst es: «Falsch dagegen ist
die oft gehorte Aussage: Lebendige
Vorginge sind eigentlich nichts als che-
mische und physikalische Vorginge»
(S. 321). Innen und Aussen, Seele und
Leib sind also das Ganze eines physi-
kalisch-chemisch nicht reduzierbaren
Phidnomens. Und Goethe:

Nichts ist drinnen, nichts ist draussen:
Denn was innen, das ist aussen.
Ein Gedicht, woraus auch Walter Heit-

ler zitiert. Freilich ist Konrad Lorenz
andererseits der Gefahr einer «psychi-
schen phidnomenologischen Reduk-
tion» des Menschen nicht ganz ent-
gangen. Das «sogenannte Bose» ist
eben nicht nur sogenanntes, es ist
auch wirkliches Boses, nidmlich vom
ethischen Standpunkt aus gesehen. Vor
seinem Gewissen kann sich der Mensch
nicht stammesgeschichtlich entlasten,
ganz einfach, weil, auch nach der Lo-
renzschen Theorie, so etwas wie «Ge-
wissen» in der Stammesgeschichte nicht
vorkommit.

Kulturelle Zusammenhdnge

Was man ganz allgemein seit der Re-
naissance, seit Galilei, die «Physikali-
sierung» des menschlichen Bewusstseins
nennen konnte, setzt sich nicht nur in
der Wissenschaft und in der Philoso-
phie durch. Es handelt sich um ein
kulturelles Gesamtphidnomen, um die
Verdringung der geistigen Ursache, der
Causa finalis im menschlichen Denken
und Handeln, zugunsten der materiellen
Ursache, der Causa efficiens. Damit
wird, kulturhistorisch gesehen, der
Ubergang geistiger Epochaltypen, der
Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit
markiert. Die geistigen Folgen der Phy-
sikalisierung und Mathematisierung
(moderne Physik ist undenkbar ohne
Mathematik) wirken sich oft kulturell
mit einem jahrhundertelangen Verzoge-
rungseffekt aus. Ein Beispiel dafiir ist
die moderne Malerei. Die kubistischen
Maler wollten sicherlich nicht die phy-
sikalischen Erkenntnisse bewusst in Ma-
lerei umsetzen, es ging ihnen um eine
Losung ihrer formalen Probleme, sicher
aber ist, dass sie die Richtung der wis-



WALTER HEITLER 73

senschaftlichen Auseinandersetzung mit
der Welt in ihrer Malerei unbewusst
objektivierten 8 (S. 20).

Ein anderes Beispiel ist der Mar-
xismus mit seiner «Physikalisierung»
des Bewusstseins durch das Sein, wofiir
als «Beispiel im Beispiel» Bert Brecht
dienen mag. Brecht hat, wie sein Ga-
lilei-Drama beweist, fiir den Wechsel
der Aonen das richtige Gefiihl, wenn
er auch nicht begriffen hat, worum es
eigentlich geht, nimlich zwar zuerst,
aber zuletzt nicht um Aufkliarung, son-
dern um eine neue Glaubensrichtung.
Und fiir diese erbringt Brecht selbst
den besten Beweis. Worte wie diejenigen
iiber das Fressen, das vor der Moral
kommen soll, haben ihren Platz in

einem bestimmten Credo. Welchem

Credo ? Dem Credo des Physikalismus.
Diesen Worten setzen sich die andern
entgegen, wonach der Mensch nicht
vom Brot allein lebt. Hinter ‘jener
Richtung steckt die Causa efficiens,
hinter dieser die Causa finalis. Bei
jener wird, idealtypisch gesprochen,
alles was geschieht, erst geschehen,
wenn die matericlle Grundlage da ist —
und es ist dann weniger wichtig, was
iiberhaupt geschieht —; diese Richtung
aber legt den Akzent auf die Quali-
tit des Geschehens, bevor sie iiber-
haupt nur an die materiellen Mdoglich-
keiten denkt. Man konnte sie, im Ge-
gensatz zur ersten, also zum Physika-
lismus, als Spiritualismus bezeichnen.
Das sind zwei extreme Haltungen,
grosso modo verkorpert durch das
Mittelalter und die Neuzeit. Der Leib
des Menschen, die Inkarnation des Me-
diokosmos, von dem Adolf Portmann
spricht, der Leib des Menschen, der
weder ein Innen noch ein Aussen ist,
sondern zugleich ein Innen und ein
Aussen, wie es Goethe sieht, steht zwi-

schen beiden. Vielleicht gehort gerade
dieser Orientierung die Zukunft.

Das Gottliche?

Da ist etwas, was mich angeweht hat
aus dem naturphilosophischen Werk
Walter Heitlers und was ich, auf meine
Weise, zum Ausdruck bringen mdchte,
niamlich die durch die theoretische Ver-
nunft hindurchgehende praktische Ver-
nunft, der theoretisch auch konstruk-
tive Primat der praktischen Vernunft
Kants. Jenseits aller Moralbegriffe, ins
Religiose iibersetzt, konnte man es auch
das Gottliche nennen. Kant sah es als
«bestirnten Himmel» iiber sich. Als
Moralgesetz, als Gott? Beides war ihm

_wohl schliesslich und endlich ein und

dasselbe, wie spiter Fichte. Es gibt ja
wohl so etwas wie ein selbstversichertes,
sich selbstversicherndes «cogito ergo
sum» der Religion. Das bedeutet: Ich
erfahre das Gottliche zuerst in mir
selbst, es ist gewissermassen ein inner-
leibliches Faktum und wird erst dann
zu einem innerweltlichen. Auf die Gott-
lichkeit der Welt schliessen, das ist ein
Schluss. Ich kann noch so nahe bei
der Welt sein, ndher bin ich noch bei
mir. Da liegt es — ganz analog — auch
nahe, dass die Juden des Alten Testa-
ments eine Welt, eine Natur, einen Kos-
mos wie die alten Griechen gar nicht
kannten. Die Welt war ihnen ein Du,
ein Du als die Schopfung Gottes. Da-
mit zuerst und vor allem auch ein inner-
leibliches Faktum. (Sie brachten es bis-
weilen tanzend, mit Zimbeln und Pau-
ken zum Ausdruck.) Wie und wo er-
lebten sie die Schopfung Gottes? Bei
und in sich selbst. Demgegeniiber ver-
weist Walter Heitler sehr richtig auf den
objektiven geistigen und gottlichen In-



74 WALTER HEITLER

halt der Welt. Was uns aus der Welt
entgegentritt, ja entgegenspringt, das
sind wir, das sind wir eben auch. So
verstand der von Walter Heitler oft zi-
tierte Kepler die Geistigkeit und Gott-
lichkeit der Welt aus einer Geistigkeit
und Gottlichkeit heraus, die eben auch
die seine war. Wie sollte man da tren-
nen konnen ? Die Gottlichkeit der Welt
ist unsere eigene, die wir nicht besitzen,
aber die wir sind, so wie diejenige un-
seres Leibes, aus dem wir uns nie heraus-
denken und herausfiihlen kénnen.

Hans F. Geyer

Walter Heitler: 1 Der Mensch und die
naturwissenschaftliche Erkenntnis, Verlag
Friedr. Vieweg und Sohn, Braunschweig
1961. — 2Naturphilosophische Streifziige,
Verlag Friedr. Vieweg und Sohn, Braun-

'schweig 1970. — 3 Naturwissenschaft ist Gei-

steswissenschaft, Verlag Die Waage, Zi-
rich 1972. - 4Die Natur und das Gott-
liche, Verlag Klett und Balmer, Zug 1974. -
5 Alexander Gosztonyi, Der Mensch und
die Evolution, Verlag C. H. Beck, Miin-
chen 1968. - ¢Konrad Lorenz, Die Riick-
seite des Spiegels, Verlag R. Piper und
Co., Miinchen 1973. — "Das sogenannte
Bose, Verlag Dr. G. Borotha-Schoeler,
Wien 1963. — 8 Alexander Gosztonyi, Der
Mensch in der modernen Malerei, Verlag
C. H. Beck, Miinchen 1970.

NICHT NUR EIN BUCH UBER ERZIEHUNG...

« Paulinchen war allein zu Haus»

Ich vermute, dass der neue Roman von
Gabriele Wohmann von vielen mit
einem ganz unliterarischen, stoff- und
problemgerichteten Interesse gelesen
wird, und das hat seinen guten Grund!.
Zwar ist sein Thema an sich weder neu
noch besonders originell ; immerhin istes
eines der zentralen Themen des Jahr-
hunderts: die Kindererziehung. Wir
kennen dessen literarische Gestaltung in
allen mdéglichen Variationen: von der
emotionsbestimmten Entwicklungsge-
schichte bis zur Satire auf die pa-
triarchalisch-autoritiren = Erziehungs-
methoden. Die Variante, die Gabriele
Wohmann vorlegt,
neu sein in mehr als einer Beziehung
(und aus diesem Grunde auch faszi-
nierend), nicht zuletzt deshalb, weil
nicht, wie bisher doch fast ausschliess-
lich iiblich, die hergebrachte, biirger-
lich-autoritire Erziehung attackiert

diirfte allerdings

wird, sondern eine mit Stolz als frei-
heitlich deklarierte.

Ein in Ansichten und Geschmack
grundsitzlich und dezidiert modernes
Ehepaar, beides erfolgreiche und
schreibsiichtige Journalisten, adoptiert,
in schon nicht mehr ganz jungen Jah-
ren, ein kleines Médchen, das durch
einen Verkehrsunfall Vollwaise gewor-
den ist, sucht es — vermeintlich - in
Freiheit und Toleranz, auf «partner-
schaftlicher Grundlage», zu erziehen,
nicht mit Autoritdt und Drohung,
sondern mit Vernunft — und das Er-
gebnis dieser «idealen» Erziehung ist,
dass das Kind, eine sensible, phantasie-
volle, schwerbliitige Achtjdahrige, sich
in ein Internat wiinscht (Inbegriff alt-
modisch-autoritidrer Erziehung!), nicht
weil es sich dort Geborgenheit und
Gliick verspriche, sondern um endlich
wenigstens seine Ruhe zu haben und



PAULINCHEN 75

frei zu sein von den ewig unerfiillten
Wiinschen nach Verstehen und Zunei-
gung.

Ein literarischer Angriff also auf die
progressive Erziehung, auf die Schlag-
worter moderner Piddagogik, wie sie
vor allem in journalistischer und po-
puldrwissenschaftlicher Publizistik flo-
rieren. Ich kann mir deshalb sehr wohl
denken, dass das Buch von den Gegnern
der antiautoritdren Erziehung, den An-
hidngern der alten Kombination von
«Liebe und Strenge», mit Begeisterung
gelesen und als Kronzeuge verwendet
wird, zumal die kleine Paula sich herz-
lich nach der kleinbiirgerlichen Gebor-
genheit bei den Grosseltern zuriick-
sehnt. Aber so einfach macht es sich
Gabriele Wohmann nicht, dass sie ein-
fach die Wiarme altmodischer Gebor-
genheit gegen die Kilte der Vernunft
ausspielte. Zwar ist das biblische «Und
hitte der Liebe nicht — ...» durch das
ganze Buch im Hintergrund horbar;
aber die Autorin demaskiert nicht ein-
fach ein Prinzip, sondern weit mehr ein
Verhalten, und der Roman ist in dieser
erzdhlenden Analyse etwas anderes und
viel mehr als ein Buch iliber Erzie-
hungsmethoden. Erzdhlend wird de-
monstriert, mit fast jedem Satz, dass
alles im Verhalten der beiden Erwach-
senen — vor allem der fithrenden und
redenden Frau - unecht ist, «pseudo»,
Anspruch ohne jede Realitdtsdeckung.
Was von den Adoptiveltern durch-
exerziert wird, ist nur dem Wort nach
eine «partnerschaftliche» Erziehung
(wie oft werden wir das Wort wohl in
den nichsten Jahren noch héren?), in
Wirklichkeit wird mit dem Mittel der
freundlichen Bitte genau so viel unter-
driickt, manipuliert, erzwungen wie in
der offen autoritiren Erziehung; kind-
liche Wiinsche werden zwar erfiillt, aber

mit dem kritischen Hinweis, dass es sich
eigentlich um zu kindliche Wiinsche
handle. Und das geheiligte Prinzip der
Vernunft wird dazu verwendet, das
Kind in der Richtung der eigenen Vor-
stellungen eines vollwertigen Lebens zu
lenken: der Bilderbuchfigur eines kon-
taktfreudigen, sportlichen kleinen Mid-
chens, das zielsicher ein «verniinftiger,
gliicklicher Mensch» wird: lauter Vor-
stellungen, denen sich die schwerblii-
tige Art der kleinen Paula widersetzen
muss.

Gabriele Wohmann erfasst und ana-
lysiert dies Verhalten vor allem in der
Sprache ihrer Figuren, und sie entwik-
kelt darin eine eigentliche Meister-
schaft, die dies neue Buch zu einem
Héhepunkt in ihrem bisherigen Schaf-
fen werden ldsst. Sie hat auch ihre
Figuren so gewihlt, dass Sprache — ein
modischer Intellektuellenjargon - ihr
eigentliches Lebenselement ist. Christa
und Kurt sind fanatische Schreiber, un-
unterbrochen klappern ihre Schreibma-
schinen; Erfahrungen zu verbalisieren
und an den Leser zu bringen, ist ihre
Leidenschaft. Aber auch Paula schreibt,
allerdings sehr anders, riickhaltlos emo-
tional, in friihreifer Anlehnung an. l-
tere poetische Muster, unabléssig in ihr
Tagebuch.

Die Darstellung ist, wie immer bei
Gabriele Wohmann, satirisch scharf.
Dabei ergibt sich — in fritheren Wer-
ken wie im neuen Buch — das gewisser-
massen Bosartige ihrer Zeichnung (man
hat ihren Blick schon lieblos genannt,
nicht ohne Grund), nicht etwa durch
karikaturistische Effekte, sondern durch
eine unerbittliche, pointillistische Ge-
nauigkeit. Eine Christa, einen Kurt (er
ist der stillere, zuriickhaltendere Ehe-
partner, mit Augenblicken wirklicher
Einsicht, deshalb weit weniger satirisch



76 PAULINCHEN

gezeichnet, manchmal fast sympathisch,
aber zu gleichgiiltig, um sich gegen seine
vitale Gattin durchzusetzen) konnte es
geben, gibt es; die Ubertreibung, ohne
die keine satirische Wirkung entsteht,
hat ihre Ursache in der Hiufung und
Wiederholung von an sich durchaus
wahrscheinlichen Details. Vielleicht
wirkt die Zeichnung gerade deshalb so
unerbittlich, weil man die Figuren nicht
als Zerrbilder abtun und wegschieben
kann. Ins Unwahrscheinliche gesteigert
ist vor allem ein Zug: die herrschende
Indiskretion: wenn die Adoptiveltern
die leidenschaftlichen Tagebuchauf-
zeichnungen des Kindes ihren abend-
lichen Geselligkeitsrunden vorlesen und
gleichzeitig das Verhalten des Kindes
kommentieren, das im gleichen Raum
schlaft — zu schlafen vorgibt. Aber ge-
rade diese iibersteigerte Indiskretion
charakterisiert wie kaum etwas anderes
die beiden Erzieher; sie findet ihre dus-
sere Entsprechung iibrigens im Raum,
in dem sich das Kammerspiel freund-
licher Lieblosigkeit abspielt: es ist eine
Wohnung, die nur aus einem einzigen,
riesigen, nach den Prinzipien zeitgerech-
ten und wirkungsvollen Wohnens ein-
gerichteten Raum besteht, ohne Riick-
zugsmoglichkeiten fiir das Kind und
doch kein Ort der Gemeinsamkeit: ein
Schauobjekt, wie der Lebensstil der bei-
den Besitzer gerade in seiner betonten
Originalitdt unecht.

Die iibersteigerte Indiskretion und
der offene Raum sind in diesem Ro-
man wichtige Elemente der Erzihl-
technik; ja man konnte sagen, dass
die ganze Geschichte in keinem anderen
Raum stattfinden koénnte (selten wird
diec Wohnung so stark wie hier in das
Ganze eines Buches integriert!). Denn
erzidhlt wird aus der Perspektive des
Kindes, genauer gesagt: erzdhlt wird,

was das Kind horen und beobachten
kann - und das ist, dank dem riesigen
Raum und der Indiskretion der Erwach-
senen, sehr viel, fast alles. Das Neben-
einander der satirischen Zeichnung
und der kindlichen Perspektive ist zwar
ungewoOhnlich reizvoll, aber nicht ganz
unproblematisch. Es ist oft nicht leicht
festzustellen, wo die Wahrnehmung des
Kindes aufhort und die Darstellung der
Autorin einsetzt; der Erfahrungsraum
des Kindes wird mit einer betont er-
wachsenen, ndmlich der satirischen
Sprache beschrieben. Paula erhdlt —
auch wenn man eine ungewohnliche
Friihreife anzunehmen bereit ist — Ziige,
die einer Achtjdhrigen kaum entspre-
chen konnen. Ihre Leidenschaft zu
schreiben wird man zwar durchaus glau-
ben, ihre Sucht nach tiefsinnigen Zita-
ten (mit denen sie ihre eigene seelische
Welt sichtbar macht) vielleicht noch ak-
zeptieren —, schwerlich dagegen ihre
Fahigkeit zur Selbstreflexion und den
scharfen Blick ihren Adoptiveltern ge-
geniiber. Es ist, so gesehen, eigentlich
erstaunlich, dass die kleine Paula keine
literarische Konstruktion geworden ist,
sondern als durchaus lebendige, riih-
rende, auch erstaunliche Figur durch
den Gross-Raum der Erwachsenen geht,
unaufhorlich beobachtet und dennoch
unverstanden, unerkannt, wie unter
einer Tarnkappe. Das mag daran liegen,
dass die kindlichen Ziige — etwa das
offene oder verschliisselte Werben um
Liebe und die trotzige Abwehr, wenn
dies Werben unerfiillt bleibt — gléan-
zend getroffen sind, und vielleicht noch
mehr daran, dass das Kind als einzige
Figur nicht mit der Schirfe der Sa-
tire, sondern mit der Wiarme der Identi-
fikation gezeichnet ist: eine Gegenfigur
gegen die Vernunftwelt der Erzieher,
denen das Leben nur ein Anlass ist,



PAULINCHEN 77

unaufhorlich diskutiert und - unter
Umgehen der Wahrheit — analysiert zu
werden.

Elsbeth Pulver

1Gabriele Wohmann, Paulinchen war
allein zu Haus, Roman. Luchterhand-Ver-
lag, Neuwied und Darmstadt 1974.

ROKOKOSTUCK IN DER SCHWEIZ

Wir sind gewohnt, die Stuckdekoratio-
nen in Kirchen, Schlossern und Patri-
zierhdusern eben als dekoratives An-
héngsel der Architektur zu betrachten,
als den Raum und die Fliche gliedernde
und belebende unselbstindige Zutat zu
einer Art Gesamtkunstwerk. Wir fra-
gen im allgemeinen nicht nach dem Na-
men des Stukkateurs, wenn wir den des
Architekten kennen - genausowenig,
wie wir uns etwa nach dem Gipser oder
Maurer erkundigen. Mit seinem Buch
iiber die Briider Andreas und Peter An-
ton Moosbrugger gibt Andreas F. A.
Morel nun bedeutend mehr als eine
Kiinstlermonographie: er entwirft ein
auf weite Strecken neues Bild von We-
sen und Bedeutung der Stuckarbeit
und von der Stellung des Stukkateurs —
wenigstens was das 18. Jahrhundert be-
trifft 1,

Da zeigt es sich, dass wir offenbar
nicht mit dem recht starken kiinstleri-
schen Selbstbewusstsein der Stukka-
teure gerechnet haben, wie es sich in
zeitgenossischen Quellen bekundet. Da
wird durch behordliche Erlasse fest-
gestellt, wieweit der Maurer gehen darf
und wann er das Feld dem durch keine
Zunftbestimmungen geschiitzten Stuk-
kateur oder Kunstgipser zu rdumen
hat - «sintemahl das Gipsen kein
Handtwerk, sondern eine freye Kunst
ist», wie der Schaffhauser Stadtrat am
Ende des 17. Jahrhunderts erkliart. Hau-
fig wurde darum auch mit dem Stukka-

teur — wie mit dem Baumeister oder
dem Freskenmaler — ein gesonderter
Vertrag oder Akkord abgeschlossen,
sein Honorar unterscheidet sich nicht
wesentlich von dem des Malers der
Deckenfresken, und wie dieser hat er
gelegentlich sein Werk signiert. Wahr-
scheinlich sind durch unsachgemaisse
Restaurationen solche Signaturen iiber-
deckt worden, oder sie sind bei dem
Umfang der Stuckdekorationen etwa
einer Kirche und bei der Entfernung
des Betrachters nur schwer zu fin-
den. Damit und mit der mangelhaften
Uberlieferung der Akkorde mag es zu-
sammenhingen, dass von den 54 Num-
mern, die Morels Werkkatalog fiir die
Moosbrugger registriert, deren 35 Zu-
schreibungen sind - ein fiir den Laien
etwas erstaunliches Verhiltnis (zumal
einzelne der gesicherten Werke gar
nicht erhalten sind). Da die Zuschrei-
bungen kaum diskutiert werden und
iltere, aber von Morel verworfene still-
schweigend weggelassen sind, miissen
wir ganz der Wissenschaftlichkeit des
Autors vertrauen.

Wir diirfen dies um so eher, als es
Morel ja nicht nur um Andreas Moos-
brugger (1722-1787) und dessen jiing-
sten Bruder Peter Anton (1732-1806)
geht, sondern ebensosehr darum, einen
Einblick in die Technik des Stuckie-
rens, in die Bautitigkeit der Vorarlber-
ger in der Schweiz und in die Haupt-
motive der Stuckdekoration iiberhaupt



78 ROKOKOSTUCK

zu geben. Die Moosbrugger entstam-
men einem Vorarlberger Geschlecht,
dessen Vertreter vom 17. bis ins 19.
Jahrhundert hauptsédchlich Baumeister,
Stukkateure und Maler gewesen sind
(auch der Hauptarchitekt der Kloster-
kirchen von Muri und Einsiedeln war
ein Moosbrugger). Ende des 17. Jahr-
hunderts sollen im hinteren Bregenzer-
wald neun von zehn Ménnern als Bau-
leute tdtig gewesen sein! Sie arbeite-
ten, der geographischen Lage Vorarl-
bergs entsprechend, als Wanderkiinst-
ler — «Saisonarbeiter» — vor allem in
Siiddeutschland und in der Schweiz. Die
Stukkateure hatten sich mit einer star-
ken Konkurrenz der Wessobrunner Be-
rufskollegen und der Trupps aus dem
Tessin und aus Italien auseinanderzu-
setzen. Durch zuverldssige und qualitiit-
volle Arbeit machten sich die Briider
Moosbrugger einen Namen und erhiel-
ten Auftrdage vor.allem im Gebiet zwi-
schen dem aargauischen Seetal und dem
Bodensee (Hauptwerke in Trogen, He-
risau, Horgen, Widenswil). Uber das in-
dividuell Besondere und den kiinstleri-
schen Stellenwert des Moosbrugger-
schen Stukkateurtrupps in der Schweiz
kann das Buch kaum Auskunft geben,

da Vergleichsmaterial und vergleich-

bar sorgféltige Beschreibungen fehlen.
Auch die festgestellte Entwicklung von
kaprizios-phantastischen Rokokofor-
men zur klarer gegliederten, kiihl-ele-
ganten Dekoration des Klassizismus
gegen Ende des 18. Jahrhunderts diirfte
eine allgemeine Erscheinung in der
Kunst jener Zeit gewesen sein.

Zu danken ist Morel fiir manche
Kldrung. Gewissenhaft erldutert er die
scheinbar banalen und doch so wichti-
gen Details: die Aufbereitung der
Stuckmasse aus Kalk, Quarzsand, Gips,
Wasser und — Geheimnis; die Proble-

matik des schnellen Abbindens, das man
einerseits durch Zusidtze (Milch, Wein
u. 4!.) zu verlangsamen trachtet, das
anderseits den Kiinstler zu schnellem,
kaum korrigierbarem Arbeiten zwingt.
Vorfabrizierte trockene oder durch
Holzmodel an Ort und Stelle gepresste
Elemente kommen vor (etwa Putten-
kopfe oder Reihenornamente), bei der
bizarren Vielfalt und Variationsbreite
der Formen ist das Arbeiten aus freier
Hand aber doch die Regel. Immerhin:
Morel gibt uns eine Art Vokabular in
die Hand, mit dessen Hilfe wir das
scheinbar diffuse Gewirr regelloser
Schnorkel auf ein paar Hauptformen
hin differenzieren konnen: C-Rocaille,
Kartusche, Deckenspiegel.

Der Hauptgewinn des Buches liegt
wohl in dem Nachweis, dass der Ro-
kokostuck nicht nur die Funktion von
Zierde und Ornament hatte, sondern
durchaus auch eine darstellende, ikono-
graphisch zu interpretierende Bedeu-
tung — dies vor allem in den profanen
Auftrdgen, wo die Zusammenarbeit mit
Malern seltener ist und wo der Auf-
traggeber seine Wiinsche an ein Bild-
programm beim Stukkateur anmeldet.
In den rahmenartigen Kartuschen fin-
den sich realistische Veduten, Allego-
rien der Jahreszeiten, Elemente oder
Erdteile, aber auch — so in den Hiu-
sern der Zellweger in Trogen — patrio-
tische Motive wie Landsgemeinde und
Apfelschuss. Interessant sind die Ex-
kurse Morels zum Thema «Idealve-
dute» mit ihren Pastoralszenen, exoti-
schen Pflanzen, Ruinen in mérchen-
hafter Alogik, wo in diese — wie es
scheint — so harmlose «Zuckerbécker-
kunst» das Unheimlich-Pittoreske, das
Phantastische, die Verginglichkeitsthe-
matik hereinkommt — Merkmale, die
der Autor iiberzeugend in den Stil der



ROKOKOSTUCK 79

Epoche (englische Landschaftsgirten,
Salomon Gessner, Zauberflote, Robin-
sonaden usw.) einordnet und damit von
seinem Gegenstand her einen Beitrag zur
Asthetik des Rokokos iiberhaupt leistet.

Dass das Buch mit seinen 200 Ab-
bildungen nach Photographien, Stichen
und Zeichnungen - ohne die Alliire
eines iibertrieben aufwendigen Kunst-
bandes — auch drucktechnisch eine nicht

HINWEISE

Dienst am geistigen Erbe

Neben dem eigenen dichterischen Schaf-
fen hat sich Otto Heuschele als Es-
sayist, Herausgeber und Vortragsred-
ner immer wieder in den Dienst des
abendlédndischen, vornehmlich des deut-
schen Geisteserbes gestellt. Zeugnisse
solchen Bemiihens aus jiingerer Zeit ent-
hélt der Band «Umgang mit dem Ge-
nius» (Verlag Dokumentation, Pullach
bei Miinchen 1974). Was Heuschele in
der ersten Hilfte des Buches iiber
Goethe und dessen Freund Graf Rein-
hard, iiber Wilhelm von Humboldt,
Holderlin, Kleist, Brentano, Hauff und
Uhland sagt, beeindruckt durch den fei-
nen Sinn fiir das Individuelle und fiir
den Zusammenhang von Leben und
Werk. Stirkere personliche, bekenntnis-
hafte Ziige haben die Aufsédtze «Reiche
Jahre» und «Zeitgenossen», die den
zweiten Teil der Sammlung, Charakte-
ristiken von Stromungen und Gestal-
ten des zwanzigsten Jahrhunderts, ein-
leiten. Die reichen Jahre sind die zwi-
schen 1925 und 1932, die Heuschele als
eine grosse Zeit der deutschen Geistes-
geschichte riihmt. Essays und Reden
iiber Stefan George, Hugo von Hof-
mannsthal, Eberhard von Bodenhausen,

alltigliche Leistung ist, sei am Rande
vermerkt.
Uli Ddster

1Andreas F. A. Morel, Andreas und
Peter Anton Moosbrugger. Zur Stuckdeko-
ration des Rokoko in der Schweiz. Bei-
trige zur Kunstgeschichte der Schweiz 2,
herausgegeben von der Gesellschaft fir
Schweizerische = Kunstgeschichte, Bern
1973.

Charles Du Bos, Carl J. Burckhardt,
Robert Boehringer, Eduard Spranger
und Karl Kerényi geben Anteil an sei-
nem intensiven FErlebnis zeitgenossi-
schen Dichtens und Denkens.

Von dem bedeutenden franzosischen
Kritiker Charles Du Bos bemerkt er,
man fithle etwas wie Abschied iiber
seinem Werk. Das gilt wohl auch von
dem Essayisten Heuschele selber, ob-
schon er mit seiner Literaturbetrach-
tung der Gegenwart und der Zukunft
dienen will. Auf den Vorwurf des un-
zeitgemaissen Asthetizismus, wie er na-
mentlich gegen George und Hofmanns-
thal erhoben wird, antwortet er mit dem
Hinweis auf die tiefe Lebensbezogen-
heit und den ethischen Gehalt ihrer
Werke. Dazu wire vielleicht anzumer-
ken, dass diese Hochbegabten, wenn
nicht Kunst fiir die Kunst, so doch
Kunst fiir eine Elite schufen und den
wachsenden Problemen der Masse we-
nig Rechnung trugen. Letzteres tat dann
Hitler auf seine Weise. Otto Heuschele
hat sein Humanitdtsideal durch die
Hitlerjahre hindurchgerettet, und dank
einem Stil von schoner Einfachheit mag
es ihm gelingen, als Bewahrer und Ver-
mittler des kostbaren Erbes iiber die
Kennerkreise hinauszuwirken. -chl-



	Das Buch

