Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)
Heft: 1
Artikel: Die absurde Geschichte ; die Falscher, die Hascher ; der Melancholiker

: Wolfgang Hildesheimers Weg von der absurden Geschichte zum
subjektiven Erzahlen

Autor: Nef, Ernst
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-163074

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-163074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VERKEHRSPOLITIK 37

giewirtschaftsdepartements tdtig war, oft
genug bewusst geworden. Er hat sie auch
in Veroffentlichungen beleuchtet, vgl. etwa
das Kapitel «Der Fachmann und die Po-
litik» in seinem Buch «Der Verkehr und
seine grundlegenden Probleme», Verlag
Rittmann AG, Basel 1957, Seite 389ff. —
2Vgl. das Geleitwort von Giuseppe Le-
pori in Nr. 1/1955 des «Schweizerischen
Archivs fiir Verkehrswissenschaft und Ver-
kehrspolitik». — 3In meinem Aufsatz «Von
zwei folgenschweren Mingeln in Parlament
und Bundesverwaltung und ein Vorschlag
zu deren Uberwindung», erschienen in
Heft 4/1973 der Zeitschrift «Wirtschaft
und Recht», wurde versucht, alle Einzel-
fragen in Zusammenhang mit der Bildung
eines solchen Gremiums soweit zu kon-
kretisieren, dass es leicht fiele, den Entwurf
zu einem beziiglichen Bundesbeschluss zu

ERNST NEF

redigieren. — 4Siehe hierzu meinen Artikel
«Erdolkrise, Verkehr und Umweltschutz»,
in « Schweizer Monatshefte», Februar 1974,
insbesondere Seiten 771 bis 773. - 5Vagl.
Meinrad Ochsner: «Der Eigenwirtschaft-
lichkeitsgrad der schweizerischen Flug-
hifen», Diplomarbeit an der Universitit
Bern, September 1974. — 6 Vgl. meinen Auf-
satz «Verkehrswissenschaftliche Betrach-
tungen zur schweizerischen Gesamtver-
kehrskonzeption», in Nr. 2/1974 des
«Schweizerischen Archivs fir Verkehrs-
wissenschaft und Verkehrspolitik», Seiten
129/130. — " Néheres tiber dieses Podiums-
gespriach findet sich in meinem Aufsatz
«Energiekrise, Verkehr und Umwelt-
schutz», in «Schweizer Monatshefte»,
Februar 1974, Seite 780. — 8Vgl. meine
Artikel in «Der Bund» vom 18. Juni und
vom 25. September 1973.

Die absurde Geschichte; die Falscher,
die Hascher; der Melancholiker

Wolfgang Hildesheimers Weg von der absurden Geschichte zum subjektiven
 Erziihlen

Wolfgang Hildesheimer hat 1952, mit seinem ersten Buch «Lieblose Legen-
den», in deutscher Sprache geschaffen, was man heute, riickblickend und in
Kenntnis der in folgenden zwanzig Jahren entstandenen Stiicke Becketts,
Ionescos und Harold Pinters, «die absurde Geschichte» nennen kann.
Unter den «Lieblosen Legenden» sind welche, die, wiisste man nicht, dass
sie von Hildesheimer stammen, fiir Prosafassungen von Stiicken des frithen
Ionesco gehalten werden kdnnten; etwa die Geschichte «Ich finde mich zu-



- 338 ~ WOLFGANG HILDESHEIMER

recht», wo einer seine Wohnung durch Freunde allméhlich mit kitschigem
Mobiliar jeder Art vollgestellt bekommt, bis er sich schliesslich aus dem
Bett, wohin er sich zuriickgezogen hat, nicht mehr hinausbewegen kann,
so zugewachsen ist seine Wohnung mit fremdem Mobiliar, dessen er sich
nicht zu entledigen vermag. Das ist ein Ionesco-Thema; jedoch vor Ionesco:
das vergleichbare Stiick des franzosischen Autors, «Der neue Mieter»,
stammt erst aus dem Jahre 1957.

Ionesco, der Schopfer des modernen Absurdismus, stand zu jener Zeit
als Dramatiker erst in den Anfingen, war in Deutschland noch unbe-
kannt: «Die kahle Singerin» kam in Frankreich 1950 auf die Biihne; das
wichtige Stiick «Die Stiihle» wurde im Erscheinungsjahr der «Lieblosen
Legenden» in Paris uraufgefiihrt; die Urauffiihrung von Samuel Becketts
epochemachendem « En attendant Godot» fand im Januar 1953 statt. Die ab-
surden «Lieblosen Legenden» haben ihre zeitgenossischen Verwandten in
Frankreich. In Deutschland war Hildesheimer 1952 — zur Zeit der « Triimmer-
literatur» Heinrich B6lls und Wolfgang Borcherts — mit seinem Absurdismus
allein einer, der sich lustig machte. Woriiber?

Absurditat kommt nicht zustande, wo — wie zum Beispiel im Surrealis-
mus — unmittelbar der common sense ausser Kraft gesetzt ist und daher
Unsinn herrscht. Das Absurde ist nicht einfach unsinnig; es ist vielmehr
das bei geltenden Gesetzen des common sense diesen Widersprechende.
Das Absurde braucht geltende Gesetze, die es dann nicht erfiillt. Aus der
dabei entstehenden Uberraschung entspringt das Lachen, die Komik, die mit
dem Absurden einhergeht. '

Das Absurde stellt nicht Freiheit von geltenden Gesetzen dar, sondern
es widerspricht ihnen und lasst sie gleichzeitig gelten; es befreit sich von
thnen und bleibt doch an sie gebunden. In diesem Widerspruch verharrt
das Absurde.

Wo die Gesetze des common sense ausser Kraft sind, wird alles mog-
lich; andrerseits ist innerhalb dieser Gesetze fraglos nur méglich, was ihnen
entspricht. Die Absurditit, als ein Drittes, stellt im strengen Sinn das
Nicht-Mogliche dar; das Nicht-M&gliche wird hier Ereignis. Und im Lachen
beim Absurden wird im Grund das Anstdssige dieses sich ereignenden
Nicht-Mdoglichen verborgen. ’

In diesem Sinn sind Hildesheimers « Lieblose Legenden» verbergende Ge-
schichten. In ihrer absurden Komik, in der komischen Unbegreiflichkeit
des Nicht-Moglichen wird die verzweifelte Einsicht in die absolute Unbe-
greiflichkeit des Wirklichen verborgen, die Hildesheimer spiter, zum Bei-
spiel im « Nachtstiick» (1963), unverhiillter darstellt: ein Einbrecher hat
einen Toten ausgeraubt und macht sich dann zufrieden in der Wohnung
des Toten ans Essen, nachdem er noch souverdn einen geheimnisvollen



WOLFGANG HILDESHEIMER 39

Telefonanrufer abgefertigt hat, der dem Toten immer so sehr Grund zur Be-
sorgnis war:

«Nein, kein Grund zur Besorgnis! Gute Nacht! (Er hdngt ab) Kein Grund zur Be-
sorgnis! (Er nimmt sein Butterbrot und beisst ab) Alles fliesst, (er trinkt einen Schluck)
alles lduft und rutscht, (er kaut) greift ineinander (er schluckt) und schiebt sich zurecht —
(er lachelt breit) von ganz allein. (Er friihstiickt in Ruhe)!.»

Der Prozess der geschichtlichen Wirklichkeit und der Prozess eines
stumpfsinnigen Ess- und Verdauungsvorgangs werden hier austauschbar in
einem beschrieben. In den «Vergeblichen Aufzeichnungen» (1962) heisst es
iiber die Wirklichkeit: «... dieses Stegreifspiel von Irrsinn, Niedertracht
und Mord2.» Und die eindriicklichste prignante Darstellung dieser Auf-
fassung von Wirklichkeit hat Hildesheimer im Roman «Tynset» (1965)
geleistet, in der iiber 25 Seiten sich erstreckenden sogenannten Bettfuge —
Fuge deshalb, weil die Auftritte der sieben darin vorkommenden Figuren in
der Art einer musikalischen Fuge verschrinkt einsetzen und ineinander-
gefithrt werden. Die sieben Figuren, alle unwissend ihrem unmittelbar be-
- vorstehenden Tod durch die Pest entgegengehend, werden in einem Raum,
in einem Riesenbett, das zugleich ihr Totenbett ist, zusammengefiihrt
und exerzieren hier die Quintessenz ihres Lebens noch einmal durch, das
sind: Habgier, Niedertracht, Geilheit, Enttduschung und vergebliche Aus-
bruchsversuche. Derart gegeneinander losgelassene, einander entfremdete
Vereinzelte, lediglich im Bett des Todes vereint: das ist Hildesheimers
schreckliches Bild der Welt.

In Hildesheimers frithen, absurden Geschichten verblrgt sich die Ab-
surditit der Geschichte, der geschichtlichen Wirklichkeit. Der erste Satz
von Hildesheimers Anmerkungen zu seinem Stiick « Mary Stuart» (1971)
lautet: «Indem dieses Stiick sowohl <historisch> als auch <absurd> ist,
vertritt es die Behauptung, dass Geschichte absurd sei3.» Sein dichterisches
Verfahren hat Hildesheimer selber beschrieben in den «Frankfurter Vor-
lesungen» (1967): «Absurde Prosa weist auf das Schweigen der Welt hin,
indem sie die Tragikomik der Ersatzantworten beschreibt; indem sie jene
anprangert, die sich als Stellvertreter der Welt sehen und Ersatzant-
worten erteilen, und indem sie jene verspottet, die sich nach den Ersatz-
antworten richten4.»

Die Absurditdt der geschichtlichen Wirklichkeit entsteht durch das Ver-
harren im Widerspruch der Konfrontation der Sinnlosigkeit dieser Wirk-
lichkeit, «des Schweigens der Welt» mit dem stets antwortenden, sinnstif-
tenden, das Unternechmen des Begreifens auf sich nehmenden Menschen,
der doch der Tréager, der Protagonist dieser Wirklichkeit ist. Der Homo
sapiens und das Schweigen der Welt, die doch seine ist: dieser Wider-
spruch macht diese Welt absurd.



40 WOLFGANG HILDESHEIMER

Was bleibt da denn dem Menschen noch zu tun, das nicht Ersatz-
antwort wire und dieser Absurditit entginge? Mit dieser Frage zeigt
sich die Aporie, in der Hildesheimer sein spateres Werk, vor allem die
Romane «Tynset» und « Masante» (1973), aushalt.

Die Fd'lscher, die Hdscher

In einem Interview, auf die Frage, welches seiner Werke er eliminieren wiirde,
falls das moglich wire, nannte Hildesheimer als erstes und als einziges
ausdriicklich den Roman « Das Paradies der falschen Vigel» (1953). Das In-
terview entstand 19685. Das Verdikt ist verstindlich. « Das Paradies der fal-
schen Vigel» ist ein Falscherroman; «falsche Vogel» — ein metaphorischer
Titel — sind die Hauptfiguren dieses Romans: Menschen, die gewandt und
gekonnt hochstaplerisch Unechtes fiir echt ausgeben. Es handelt sich dabei
auch um Gefiihle und Gesinnungen, meist jedoch um Gemaélde. Kulisse
des Gaudiums ist ein erfundener Ostlicher Operettenstaat namens Proce-
govina. Die Falscher hauen nicht nur andere, sondern gelegentlich auch
einander iibers Ohr; und sogar wo einer einmal sein Leben lassen muss —
der Erzdhler hilt das Ganze als Ulk durch.

Wenn auch in diesem Frithwerk Hildesheimers der verbergende Charakter
der Geschichte verdeckt wird durch die ungeziigelte Fiille komischer Ein-
falle, bleibt doch der Félscher als zentrale Figur, die auch in einigen
«Lieblosen Legenden» auftaucht.

Wo geschichtliche Wirklichkeit als « wertfremd» verstanden ist, «anders
kénnte ich mir die Greuel der Geschichte nicht erkliren» (Anmer-
kungen zu « Mary Stuart»®), wird Kultur — auch in der weitesten Bedeutung
dieses Worts als das vom Menschen Geschaffene —, die stets ein Versuch ist,
Ordnung, Zusammenhinge herzustellen, die nie wertfrei bleibt und immer
einen Sinn impliziert, im Bezug auf diese Wirklichkeit zu etwas Un-
wahrem, zu einer Falschung dessen, was ist. Und eben diese Unwahrheit
stellt der Falscher positiv dar: er lebt davon.

Der Filscher macht die Verbreitung von Ersatzantworten zu seinem Ge-
schift. Er ist dabei unpolitisch. Sein politisches Pendant sind die Figuren
der Hischer, die in Hildesheimers jiingstem Roman, « Masante», auftau-
chen. Politisch ware der Félscher ein Windbeutel: eigentlich interessiert er
sich nur fiir sich selbst. Aber er weiss um die Unechtheit dessen, was er
anbietet; er ist nicht verblendet; vielmehr die andern sind es, seine Kun-
den. Und indem er sich selber die Liige der Ersatzantworten, von denen er
zwar lebt, nicht verheimlicht, sie im Grunde ausschliesslich unernst be-



WOLFGANG HILDESHEIMER 41

handelt, ist er wahrhaftiger als jene. Das macht den Filscher zu einer
heitern Figur.

Der Hischer jedoch gehort zu jenen, «die sich als Stellvertreter der Welt
sehen und Ersatzantworten erteilen» mit der Verblendung tédlichen Ernsts.
Als «gereift im Sicherheitsdienst, Jasager zu Zucht und Ordnung, fest im
Sattel», werden sie allesamt in « Masante» charakterisiert 7.

Die Héascher reprisentieren immer die Ordnung eines gesellschaftlichen
und politischen status quo; Hildesheimer sieht sie als unhistorische Figuren;
sie sind an keine geschichtliche Epoche gebunden: «Auch Gerbers Hascher
unterstanden ja in gewisser Weise einem Kirchenstaat, nicht direkt einem
Purpurtriager natiirlich, wenn auch die Purpurtriger zu jenen gehdren,
die mit den Héaschern rechnen und sich auf die Ordnung verlassen, der
sie entspringen und die sie verbreiten, denn sie wollen das Hohe hoch, das
Niedere niedrig halten 8.»

Zudem sind die Hascher omniprasent. In « Masante» befindet sich der
Ich-Erzahler in einer Karawanserei draussen am Rand der Wiiste; er hat
nichts verbrochen, das ihm Anlass geben kénnte, die Nachstellungen irgend-
einer Polizei zu befiirchten. Und doch denkt er an die Héscher, stellt sie
sich vor: «Immer in ruhigem Zeitmass, so dass jedermann denken mag, sie
hatten kein Ziel, in Wirklichkeit jedoch alert, straff und immer auf dem
Sprung, Ausiiber, Handlanger, Sbirren, Schergen eines obersten Chefs, der
sich niemals oder nur mit Sonnenbrille fotografieren lasst ... Wie sie in
Saloniki oder jenseits des Polarkreises oder in Apt heissen, weiss ich nicht,
vielleicht laufen sie unter einem Oberbegriff, der das Bild des Furchtbaren
gut verhiillt, dennoch sind sie es, und wie leicht kénnten sie hierhergekom-
men sein unter mancherlei Vorwand 2.» — Der erwiahnte Chef, der sich nur
mit Sonnenbrille fotografieren lésst, ist eine Klischeevorstellung, keine be-
stimmte Figur des Romans. Auch die Hascher geistern im Bewusstsein des
Ich-Erzahlers, ohne dass er jemals auf sie trafe. Hinweise auf SS- oder
Gestapofiguren sind manchmal deutlich, aber nie explizit. Es geht nicht um
ein bestimmtes historisches politisches System.

Die Hischer sind Gegenbilder einer Angst, deren Objekt sich nicht im
einzelnen fassen lasst; deshalb gleichen sie Projektionen eines Verfolgungs-
wahns. Sie sind Bilder der « Furcht in mir, die sich selbstindig macht1%». Im
Grunde ist es die Furcht, die Angst, hervorgerufen durch die total unbe-
griffene, das heisst sinnlose Wirklichkeit, welcher der Mensch, durch kein
Verstandnis, kein Begreifen geschiitzt, ausgesetzt ist; die Angst vor dem
griindlich Unbekannten, das die Welt, doch auch der Mitmensch, darstellt.

Die Hischer haben stets etwas Biederminnisches an sich: Sie sind sicher;
«kraftvolle Naturen» werden sie genannt; sie sind «garnichtmalso unreli-
gios» oder sogar «tief gliubigll». Sie sind keinen Zweifeln an dem Sinn,



42 WOLFGANG HILDESHEIMER

den sie begreifen, ausgesetzt. Darin besteht gerade ihre Verblendung. Indem
jedem jeweiligen gesellschaftlichen und politischen status quo Regeln, Ge-
setze inhdrent sind, stellt er Ordnung dar, das heisst schafft durch Be-
schrianktheit einen Schein von Sinn; er hebt freilich dadurch die tibergrei-
fende Sinnlosigkeit keineswegs auf.

Die Hascher dagegen leben von dem Glauben, dass sie die Welt begrei-
fen, «denn Ordnung muss sein12». Sie haben nie Angst, wihrend der Er-
zahler in «Tynset» gerade Angst hat «vor denen, die keine Angst haben13».
Die Hascher sind getragen von ungebrochener, zweifelsfreier Unwahrheit. Das
macht sie sicher, aber zugleich brutal: Sie verkorpern die Brutalitit einer
falschen Uberzeugung, die sich gegen die Wahrheit mit Gewalt behauptet.
Sie freilich wissen nicht, was sie tun. In ihrer verblendeten Sicherheit
sind sie die typischen Protagonisten einer unbegriffenen Welt. «Agentes
in rebus» werden sie in « Masante» einmal schlicht genannt14: wer unge-
brochen ernsthaft handelt in dieser Welt, wird wie sie. Hascher oder Falscher
sind die beiden Alternativen aktiven Handelns in dieser Welt.

Der Melancholiker

Hildesheimers Prosastiick «Vergebliche Aufzeichnungen» beginnt mit den
Sitzen: «Mir fallt nichts mehr ein. Kein Stoff mehr, keine Fabel, noch
nicht einmal die vordergriindigste Metapher. Alles ist schon geschrieben oder
schon geschehen, wenn nicht beides, ja meist sogar beides.» Die Idee des
«Zu spit» taucht in Hildesheimers spitern Werken immer wieder auf.

«Den Erben lass verschwenden | An Adler, Lamm und Pfau | Das Salbél
aus den Hdnden | Der toten alten Frau» konnte der junge Hofmannsthal
schreiben und der Situation des Erben noch ihre Herrlichkeit abgewinnen.
Fiir Hildesheimer ist die Uberlieferung, das Kulturgut, das dem Erben zur
Verfiigung steht, «Strandgut ... ‘Téil und Abfall, den das grosse Unbe-
greifliche iiber die Wege gestreut hat, um uns zu verwirren15». Die iiber-
lieferte Kultur hat verdeckenden Charakter: ein Sinnritual, das die grund-
legende Sinnlosigkeit, die Unfahigkeit des Menschen, die Welt tatsichlich zu
verstehen, verdeckt. Angesichts dieses unausweichlichen Einerlei gibt es
nichts Neues zu sagen noch zu tun oder vielmehr: es fehlt jede Motivation,
etwas Neues zu sagen oder zu tun.

Mit solcher Resignation entzieht sich bei Hildesheimer der Melancholiker
dem Handeln; zum Beispiel der Melancholiker Hamlet, dem ein unvollendet
gebliecbener Roman des Autors aus dem Jahre 1961 gilt, wo der Satz
steht: «Jetzt war fiir mich der Moment gekommen, mich aller Verant-
wortung:zu entziehen, zu zeigen, dass ich nicht gewillt war, die Welt, so



WOLFGANG HILDESHEIMER 43

wie sie ist, hinzunehmen, mich darin einzurichtené.» Der Melancholiker
zeigt, dass er nicht gewillt ist, die Welt, so wie sie ist, hinzunehmen,
indem er sich aller Verantwortung entzieht. Er unternimmt nicht den Ver-
such zu verindernden Taten, sondern er zieht sich zuriick von der Welt
des Handelns; «Einziehen des Ankers» wird dieser Riickzug in «Tynset»
einmal genannt1?,

In «Zeiten in Cornwall» (1971) spricht der Autor von Fenstern als den
«unentbehrlichen Requisiten der Melancholie», denn «es weitet sich da ein
Horizont der Sehnsucht, des Verlangens, allem ... zu entrinnen!®». Un-
mittelbar vor der vorhin zitierten Stelle aus dem Hamlet-Roman lasst der
Autor seine Hauptfigur erleichtert feststellen: «Vielleicht wird all dies eines
Tages zu lesen sein, nur werde ich diesen Tag nicht mehr erleben, mir
schldgt bald die Stunde, dafiir ist gesorgt.» Letzter Fluchtpunkt des Riick-
zugs des Melancholikers, seines der Welt-Entgehens, ist die absolute Leere,
der Tod. Entsprechend ist, in Abwandlung des geldufigeren «horror vacui»,
in « Masante» vom «amor vacui» die Redel9.

Der Melancholiker wird in den spiten Romanen Hildesheimers, «Tyn-
set» und « Masante», zu einer zentralen Figur. Der Autor fiihrt da das Para-
doxon weiter, das im Prosastiick aus dem Jahre 1962 bereits im Titel stand:
«Vergebliche Aufzeichnungen». Im Unterschied zu den Figuren der Félscher
und der Héscher ist der Melancholiker allerdings keine Figur des Erzahlstoffs
mehr, sondern der Erzdhler selber, der Ich-Erzdhler. Der frithere Ver-
such, anhand des Hamletstoffs auch den Melancholiker in iiberlieferter Er-
zdhlweise zu einer erzihlten Figur zu objektivieren, scheiterte. Es gelang
Hildesheimer nicht, den Melancholiker als Rolle darzustellen. In «Tynset»
und « Masante» greift die Lage des Melancholikers, etwas zu sagen, wo es
nichts mehr zu sagen gibt, das Erzidhlen selber, die Erzahlstruktur an.

Schon in den «Vergeblichen Aufzeichnungen» heisst es: « Das scheint mir
heute die beste, wenn nicht gar die einzige Art zu sein, wie man die Wahr-
heit einigermassen iiberzeugend zum Ausdruck bringen kann: indem man
sie still fiir sich hersingt 20.» «Tynset» und « Masante» enthalten keine durch-
komponierte, véllig objektivierte Handlung, sondern setzen sich zusammen
aus Gedanken, Selbstreflexionen des Ich-Erzihlers und daran ankniipfende
Erzihlstiicke. Dem entspricht auch der Entstehungsprozess dieser beiden
Werke: der Autor hat jeweils einzelne Stiicke unabhéngig voneinander ge-
schrieben und am Schluss dann aus der Fiille von Material ausgewéhlt
und zusammengestellt. Das ist nur méglich, weil keine durchgehende Hand-
lung aufgebaut wird, die sich mit ihren eigenen, immanenten Anspriichen,
mit ihrer Selbstindigkeit solcher Komposition von aussen widersetzen
wiirde.

Im Gegensatz zu seinen frithern Werken, deren Ort und Personen der



44 WOLFGANG HILDESHEIMER

Handlung fiktiv sind, spielen hier die Geschichten des Ich-Erzéhlers und
auch seine eigene Existenz an Orten und mit Figuren und Gegenstinden
aus der historischen, objektiven Wirklichkeit. Masante zum Beispiel ist der
Name des Hauses in Urbino, wo Hildesheimer zeitweise wohnt. Aber diese
Wirklichkeitsstiicke zeugen nicht von einer eigentlichen Hinwendung, einem
tatsdchlichen Bezug zu dieser Wirklichkeit. Die Objektivitat der Orte und
Figuren verlockt zur Verifikation, aber sie tduscht: Die Geschichten sind
alle dennoch zum grossen Teil erfunden. Der Ich-Erzihler iibt in diesen Ge-
schichten einen freien, mit der Verantwortung zur objektiven Verifikation
spielenden, sich ihr aber doch entziehenden Umgang mit der Wirklichkeit.
Es sind subjektive Geschichten.

Die subjektive Geschichte dieser Art ist der erzidhlerische Ausweg des
Melancholikers, noch etwas zu sagen, wo nichts mehr zu sagen ist, sein
erzdhlerisches Still-fiir-sich-Hersingen. Von Traumaufzeichnungen oder
Phantastereien unterscheiden sich diese subjektiven Geschichten durch ihre
nicht blinde, sondern selbstbewusste Subjektivitit: sie verschweigen ihre
subjektive Beschranktheit, das heisst ihre objektive Fragwiirdigkeit, nicht,
sondern weisen gerade auf sie hin, indem sie mit Hilfe von Wirklichkeits-
stiicken zur objektiven Verifikation verleiten, die unmdéglich ist. Die Sub-
jektivitit bekennt sich hier zu ihrer Privatheit und nimmt ihre objektive
Belanglosigkeit wissend in Kauf.

In «Tynset» resigniert der Ich-Erzdhler, der Melancholiker doch am
Ende, nachdem er eine schlaflose Nacht lang Tynset — einen zufalligen nor-
wegischen Ortsnamen - in Gedanken zum grossen Reiseziel, zum Ziel
schlechthin, zur privaten Formel endgiiltiger Erfiillung aufgebldht hat. In
einer Art Riicknahme des oben angefithrten Satzes aus dem Hamlet-
Roman heisst es zum Schluss, mit einem Anflug von Zynismus: «Ich werde
Tynset entflichen lassen, werde es vergessen, verdrangen, ja ... ich werde so
tun, als sei alles keine Willkiir, alles in schonster bester Ordnung?21.»

In «Masante» schliesslich kommt der melancholische Ich-Erzihler zu
seiner Erfiilllung, zum absoluten Entrinnen vor Eingriffen in die Wirklich-
keit, das heisst: zum Tod. Er spinnt seine Gedanken und Geschichten in
einer Karawanserei am Rand einer Wiiste; der Verlockung durch die Leere
der Wiiste kann er zum Schluss nicht widerstehen und er verlauft sich in
der Wiiste. Sein vollends der Welt-Entgehen wird durch das Unlogisch-
werden seines Denkens in den letzten Sitzen des Romans angedeutet. Mit
der Auflésung seines Denkens ist er fiir den Roman nicht mehr da; er
kénnte nur noch objektiv existieren.

Zwischen dem Autor und dem Ich-Erzdhler in «Tynset» und « Ma-
sante» herrscht weitgehende Identifikation. Zahlreiche autobiographische
Daten in den beiden Werken deuten darauf hin; Hildesheimer hat in



WOLFGANG HILDESHEIMER 45

einem Interview selbst bestitigt, dass er sich «sehr stark» mit seinem Ich-
Erzahler identifiziere; in demselben Interview heisst es auch in bezug
auf die beiden Romane: «... der Ich-Erzahler, also die Figur, meine Identi-
fikation22.» Diese starke Identifikation gehort zur Subjektivitdt, zum Still-
fur-sich-Hersingen der spéaten hildesheimerschen Erzdhlweise.

«Kein Thema, eine Verfassung23»: so wird einmal in « Masante» formal
der Gegenstand des Romans bezeichnet. Nicht im vollendeten Werk, son-
dern im Schreibprozess vollzieht Hildesheimer, was dem Intellektuellen
einzig noch bleibt in einer gesellschaftlichen Lage, wo er sich keines ver-
andernden Einflusses anheischig machen kann und er sich doch mit der
Welt, so wie sie ist, nicht zufrieden geben kann, nimlich: diesem Miss-
verhaltnis Ausdruck zu verleihen. Dabei ist der Ich-Erzédhler identisch mit
dem Autor bis dorthin, wo der Ich-Erzihler nicht mehr existiert; das ist
dort, wo die Objektivitat beginnt. Die im Schreibprozess sich vollziechende
Identifikation mit der rein subjektiven Existenz des Ich-Erzdhlers stellt
fiir diesen Autor zugleich die Identifikation mit einem erfiillten Wunsch-
traum dar.

1 Nachtstiick ; edition suhrkamp 23, S.
101. — 2Vergebliche Aufzeichnungen; edi-
tion suhrkamp 23, S. 35. — 3Mary Stuart;
Frankfurt a. M. 1970, S. 75. - 4Zwei
Frankfurter Vorlesungen; edition suhr-
kamp 297, S. 66. — 5Selbstanzeige, Schrift-
steller im Gesprich; hrsg. Werner Koch;
Fibl 1182, S. 94, — ¢ Mary Stuart, S. 78. —
?Masante; Frankfurt a. M. 1973, S. 127. -
8Ebd. S. 217. — 2Ebd. S. 180f. — 19Ebd.
S. 71. - 11Ebd. S. 181f. — 12Ebd. S. 212. -

13Tynset; Frankfurt a. M. 1965, S. 39. —
14 Masante, S. 137. - 15Vergebliche Auf-
zeichnungen, S. 18f. — 16(Versch. Verfas-
ser:) Aus aufgegebenen Werken ; Frankfurt
a. M. 1968, S. 142. — "Tynset, S. 87. -
187Zeiten in Cornwall; Frankfurt a. M.
1971, S. 74. — 19Masante, S. 63. — 20Ver-
gebliche Aufzeichnungen, S. 31. — 21 Tynset,
S. 268f. — 22Selbstanzeige, S. 90f. - 23Ma-
sante, S. 21.



	Die absurde Geschichte ; die Fälscher, die Häscher ; der Melancholiker : Wolfgang Hildesheimers Weg von der absurden Geschichte zum subjektiven Erzählen

