
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 55 (1975-1976)

Heft: 1

Artikel: Die absurde Geschichte ; die Fälscher, die Häscher ; der Melancholiker
: Wolfgang Hildesheimers Weg von der absurden Geschichte zum
subjektiven Erzählen

Autor: Nef, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERKEHRSPOLITIK 37

giewirtschaftsdepartements tätig war, oft
genug bewusst geworden. Er hat sie auch
in Veröffentlichungen beleuchtet, vgl. etwa
das Kapitel «Der Fachmann und die
Politik» in seinem Buch «Der Verkehr und
seine grundlegenden Probleme», Verlag
Rittmann AG, Basel 1957, Seite 389ff. -
2 Vgl. das Geleitwort von Giuseppe
Lepori in Nr. 1/1955 des «Schweizerischen
Archivs für Verkehrswissenschaft und
Verkehrspolitik». - 3In meinem Aufsatz «Von
zwei folgenschweren Mängeln in Parlament
und Bundesverwaltung und ein Vorschlag
zu deren Überwindung», erschienen in
Heft 4/1973 der Zeitschrift «Wirtschaft
und Recht», wurde versucht, alle Einzelfragen

in Zusammenhang mit der Bildung
eines solchen Gremiums soweit zu
konkretisieren, dass es leicht fiele, den Entwurf
zu einem bezüglichen Bundesbeschluss zu

redigieren. - 4 Siehe hierzu meinen Artikel
«Erdölkrise, Verkehr und Umweltschutz»,
in «Schweizer Monatshefte», Februar 1974,
insbesondere Seiten 771 bis 773. - 5Vgl.
Meinrad Ochsner: «Der Eigenwirtschaftlichkeitsgrad

der schweizerischen
Flughäfen», Diplomarbeit an der Universität
Bern, September 1974. - 6 Vgl. meinen Aufsatz

«Verkehrswissenschaftliche Betrachtungen

zur schweizerischen
Gesamtverkehrskonzeption», in Nr. 2/1974 des

«Schweizerischen Archivs für
Verkehrswissenschaft und Verkehrspolitik», Seiten
129/130. - 'Näheres über dieses Podiumsgespräch

findet sich in meinem Aufsatz
«Energiekrise, Verkehr und Umweltschutz»,

in «Schweizer Monatshefte»,
Februar 1974, Seite 780. - 8Vgl. meine
Artikel in «Der Bund» vom 18. Juni und
vom 25. September 1973.

Ernst Nef

Die absurde Geschichte; die Fälscher,
die Häscher; der Melancholiker

Wolfgang Hildesheimers Weg von der absurden Geschichte zum subjektiven
Erzählen

Wolfgang Hildesheimer hat 1952, mit seinem ersten Buch «Lieblose Legenden»,

in deutscher Sprache geschaffen, was man heute, rückblickend und in
Kenntnis der in folgenden zwanzig Jahren entstandenen Stücke Becketts,
Ionescos und Harold Pinters, «die absurde Geschichte» nennen kann.

Unter den «Lieblosen Legenden» sind welche, die, wusste man nicht, dass
sie von Hildesheimer stammen, für Prosafassungen von Stücken des frühen
Ionesco gehalten werden könnten; etwa die Geschichte «Ich finde mich zu-



38 WOLFGANG HILDESHEIMER

recht», wo einer seine Wohnung durch Freunde allmählich mit kitschigem
Mobiliar jeder Art vollgestellt bekommt, bis er sich schliesslich aus dem
Bett, wohin er sich zurückgezogen hat, nicht mehr hinausbewegen kann,
so zugewachsen ist seine Wohnung mit fremdem Mobiliar, dessen er sich
nicht zu entledigen vermag. Das ist ein Ionesco-Thema; jedoch vor Ionesco:
das vergleichbare Stück des französischen Autors, «Der neue Mieter»,
stammt erst aus dem Jahre 1957.

Ionesco, der Schöpfer des modernen Absurdismus, stand zu jener Zeit
als Dramatiker erst in den Anfängen, war in Deutschland noch
unbekannt: «Die kahle Sängerin» kam in Frankreich 1950 auf die Bühne; das

wichtige Stück «Die Stühle» wurde im Erscheinungsjahr der «Lieblosen
Legenden» in Paris uraufgeführt; die Uraufführung von Samuel Becketts
epochemachendem «En attendant Godot» fand im Januar 1953 statt. Die
absurden «Lieblosen Legenden» haben ihre zeitgenössischen Verwandten in
Frankreich. In Deutschland war Hildesheimer 1952 - zur Zeit der «Trümmerliteratur»

Heinrich Bölls und Wolfgang Borcherts - mit seinem Absurdismus
allein einer, der sich lustig machte. Worüber?

Absurdität kommt nicht zustande, wo - wie zum Beispiel im Surrealismus

- unmittelbar der common sense ausser Kraft gesetzt ist und daher
Unsinn herrscht. Das Absurde ist nicht einfach unsinnig; es ist vielmehr
das bei geltenden Gesetzen des common sense diesen Widersprechende.
Das Absurde braucht geltende Gesetze, die es dann nicht erfüllt. Aus der
dabei entstehenden Überraschung entspringt das Lachen, die Komik, die mit
dem Absurden einhergeht.

Das Absurde stellt nicht Freiheit von geltenden Gesetzen dar, sondern
es widerspricht ihnen und lässt sie gleichzeitig gelten; es befreit sich von
ihnen und bleibt doch an sie gebunden. In diesem Widerspruch verharrt
das Absurde.

Wo die Gesetze des common sense ausser Kraft sind, wird alles möglich;

andrerseits ist innerhalb dieser Gesetze fraglos nur möglich, was ihnen
entspricht. Die Absurdität, als ein Drittes, stellt im strengen Sinn das

Nicht-Mögliche dar; das Nicht-Mögliche wird hier Ereignis. Und im Lachen
beim Absurden wird im Grund das Anstössige dieses sich ereignenden
Nicht-Möglichen verborgen.

In diesem Sinn sind Hildesheimers «Lieblose Legenden» verbergende
Geschichten. In ihrer absurden Komik, in der komischen Unbegreiflichkeit
des Nicht-Möglichen wird die verzweifelte Einsicht in die absolute
Unbegreiflichkeit des Wirklichen verborgen, die Hildesheimer später, zum
Beispiel im «Nachtstück» (1963), unverhüllter darstellt: ein Einbrecher hat
einen Toten ausgeraubt und macht sich dann zufrieden in der Wohnung
des Toten ans Essen, nachdem er noch souverän einen geheimnisvollen



WOLFGANG HILDESHEIMER 39

Telefonanrufer abgefertigt hat, der dem Toten immer so sehr Grund zur
Besorgnis war:

«Nein, kein Grund zur Besorgnis! Gute Nacht! (Er hängt ab) Kein Grund zur
Besorgnis! (Er nimmt sein Butterbrot und beisst ab) Alles fliesst, (er trinkt einen Schluck)
alles läuft und rutscht, (er kaut) greift ineinander (er schluckt) und schiebt sich zurecht -
(er lächelt breit) von ganz allein. (Er frühstückt in Ruhe)1.»

Der Prozess der geschichtlichen Wirklichkeit und der Prozess eines

stumpfsinnigen Ess- und Verdauungsvorgangs werden hier austauschbar in
einem beschrieben. In den «Vergeblichen Aufzeichnungen» (1962) heisst es

über die Wirklichkeit: «... dieses Stegreifspiel von Irrsinn, Niedertracht
und Mord2.» Und die eindrücklichste prägnante Darstellung dieser
Auffassung von Wirklichkeit hat Hildesheimer im Roman «Tynset» (1965)
geleistet, in der über 25 Seiten sich erstreckenden sogenannten Bettfuge -
Fuge deshalb, weil die Auftritte der sieben darin vorkommenden Figuren in
der Art einer musikalischen Fuge verschränkt einsetzen und ineinander-
geführt werden. Die sieben Figuren, alle unwissend ihrem unmittelbar
bevorstehenden Tod durch die Pest entgegengehend, werden in einem Raum,
in einem Riesenbett, das zugleich ihr Totenbett ist, zusammengeführt
und exerzieren hier die Quintessenz ihres Lebens noch einmal durch, das
sind: Habgier, Niedertracht, Geilheit, Enttäuschung und vergebliche
Ausbruchsversuche. Derart gegeneinander losgelassene, einander entfremdete
Vereinzelte, lediglich im Bett des Todes vereint: das ist Hildesheimers
schreckliches Bild der Welt.

In Hildesheimers frühen, absurden Geschichten verbirgt sich die
Absurdität der Geschichte, der geschichtlichen Wirklichkeit. Der erste Satz

von Hildesheimers Anmerkungen zu seinem Stück «Mary Stuart» (1971)
lautet: «Indem dieses Stück sowohl <historisch> als auch <absurd) ist,
vertritt es die Behauptung, dass Geschichte absurd sei3.» Sein dichterisches
Verfahren hat Hildesheimer selber beschrieben in den «Frankfurter
Vorlesungen» (1967): «Absurde Prosa weist auf das Schweigen der Welt hin,
indem sie die Tragikomik der Ersatzantworten beschreibt ; indem sie jene
anprangert, die sich als Stellvertreter der Welt sehen und Ersatzantworten

erteilen, und indem sie jene verspottet, die sich nach den
Ersatzantworten richten4.»

Die Absurdität der geschichtlichen Wirklichkeit entsteht durch das
Verharren im Widerspruch der Konfrontation der Sinnlosigkeit dieser
Wirklichkeit, «des Schweigens der Welt» mit dem stets antwortenden, sinnstiftenden,

das Unternehmen des Begreifens auf sich nehmenden Menschen,
der doch der Träger, der Protagonist dieser Wirklichkeit ist. Der Homo
sapiens und das Schweigen der Welt, die doch seine ist: dieser Widerspruch

macht diese Welt absurd.



40 WOLFGANG HILDESHEIMER

Was bleibt da denn dem Menschen noch zu tun, das nicht
Ersatzantwort wäre und dieser Absurdität entginge? Mit dieser Frage zeigt
sich die Aporie, in der Hildesheimer sein späteres Werk, vor allem die
Romane «Tynset» und «Masante» (1973), aushält.

Die Fälscher, die Häscher

In einem Interview, auf die Frage, welches seiner Werke er eliminieren würde,
falls das möglich wäre, nannte Hildesheimer als erstes und als einziges
ausdrücklich den Roman «Das Paradies der falschen Vögel» (1953). Das
Interview entstand 19685. Das Verdikt ist verständlich. «Das Paradies der
falschen Vögel» ist ein Fälscherroman; «falsche Vögel» - ein metaphorischer
Titel - sind die Hauptfiguren dieses Romans: Menschen, die gewandt und
gekonnt hochstaplerisch Unechtes für echt ausgeben. Es handelt sich dabei
auch um Gefühle und Gesinnungen, meist jedoch um Gemälde. Kulisse
des Gaudiums ist ein erfundener östlicher Operettenstaat namens Proce-
govina. Die Fälscher hauen nicht nur andere, sondern gelegentlich auch
einander übers Ohr; und sogar wo einer einmal sein Leben lassen muss -
der Erzähler hält das Ganze als Ulk durch.

Wenn auch in diesem Frühwerk Hildesheimers der verbergende Charakter
der Geschichte verdeckt wird durch die ungezügelte Fülle komischer
Einfälle, bleibt doch der Fälscher als zentrale Figur, die auch in einigen
«Lieblosen Legenden» auftaucht.

Wo geschichtliche Wirklichkeit als «wertfremd» verstanden ist, «anders
könnte ich mir die Greuel der Geschichte nicht erklären» (Anmerkungen

zu « Mary Stuart» 6), wird Kultur - auch in der weitesten Bedeutung
dieses Worts als das vom Menschen Geschaffene -, die stets ein Versuch ist,
Ordnung, Zusammenhänge herzustellen, die nie wertfrei bleibt und immer
einen Sinn impliziert, im Bezug auf diese Wirklichkeit zu etwas
Unwahrem, zu einer Fälschung dessen, was ist. Und eben diese Unwahrheit
stellt der Fälscher positiv dar: er lebt davon.

Der Fälscher macht die Verbreitung von Ersatzantworten zu seinem
Geschäft. Er ist dabei unpolitisch. Sein politisches Pendant sind die Figuren
der Häscher, die in Hildesheimers jüngstem Roman, «Masante», auftauchen.

Politisch wäre der Fälscher ein Windbeutel: eigentlich interessiert er
sich nur für sich selbst. Aber er weiss um die Unechtheit dessen, was er
anbietet; er ist nicht verblendet; vielmehr die andern sind es, seine Kunden.

Und indem er sich selber die Lüge der Ersatzantworten, von denen er
zwar lebt, nicht verheimlicht, sie im Grunde ausschliesslich unernst be-



WOLFGANG HILDESHEIMER 41

handelt, ist er wahrhaftiger als jene. Das macht den Fälscher zu einer
heitern Figur.

Der Häscher jedoch gehört zu jenen, «die sich als Stellvertreter der Welt
sehen und Ersatzantworten erteilen» mit der Verblendung tödlichen Ernsts.
Als «gereift im Sicherheitsdienst, Jasager zu Zucht und Ordnung, fest im
Sattel», werden sie allesamt in «Masante» charakterisiert7.

Die Häscher repräsentieren immer die Ordnung eines gesellschaftlichen
und politischen status quo ; Hildesheimer sieht sie als unhistorische Figuren ;

sie sind an keine geschichtliche Epoche gebunden : «Auch Gerbers Häscher
unterstanden ja in gewisser Weise einem Kirchenstaat, nicht direkt einem

Purpurträger natürlich, wenn auch die Purpurträger zu jenen gehören,
die mit den Häschern rechnen und sich auf die Ordnung verlassen, der
sie entspringen und die sie verbreiten, denn sie wollen das Hohe hoch, das
Niedere niedrig halten 8. »

Zudem sind die Häscher omnipräsent. In «Masante» befindet sich der
Ich-Erzähler in einer Karawanserei draussen am Rand der Wüste; er hat
nichts verbrochen, das ihm Anlass geben könnte, die Nachstellungen irgendeiner

Polizei zu befürchten. Und doch denkt er an die Häscher, stellt sie

sich vor: «Immer in ruhigem Zeitmass, so dass jedermann denken mag, sie

hätten kein Ziel, in Wirklichkeit jedoch alert, straff und immer auf dem

Sprung, Ausüber, Handlanger, Sbirren, Schergen eines obersten Chefs, der
sich niemals oder nur mit Sonnenbrille fotografieren lässt Wie sie in
Saloniki oder jenseits des Polarkreises oder in Apt heissen, weiss ich nicht,
vielleicht laufen sie unter einem Oberbegriff, der das Bild des Furchtbaren

gut verhüllt, dennoch sind sie es, und wie leicht könnten sie hierhergekommen

sein unter mancherlei Vorwand 9. » - Der erwähnte Chef, der sich nur
mit Sonnenbrille fotografieren lässt, ist eine Klischeevorstellung, keine
bestimmte Figur des Romans. Auch die Häscher geistern im Bewusstsein des

Ich-Erzählers, ohne dass er jemals auf sie träfe. Hinweise auf SS- oder
Gestapofiguren sind manchmal deutlich, aber nie explizit. Es geht nicht um
ein bestimmtes historisches politisches System.

Die Häscher sind Gegenbilder einer Angst, deren Objekt sich nicht im
einzelnen fassen lässt; deshalb gleichen sie Projektionen eines Verfolgungswahns.

Sie sind Bilder der «Furcht in mir, die sich selbständig macht10». Im
Grunde ist es die Furcht, die Angst, hervorgerufen durch die total
unbegriffene, das heisst sinnlose Wirklichkeit, welcher der Mensch, durch kein
Verständnis, kein Begreifen geschützt, ausgesetzt ist; die Angst vor dem

gründlich Unbekannten, das die Welt, doch auch der Mitmensch, darstellt.
Die Häscher haben stets etwas Biedermännisches an sich: Sie sind sicher;

«kraftvolle Naturen» werden sie genannt; sie sind «garnichtmalso unreligiös»

oder sogar «tief gläubig11». Sie sind keinen Zweifeln an dem Sinn,



42 WOLFGANG HILDESHEIMER

den sie begreifen, ausgesetzt. Darin besteht gerade ihre Verblendung. Indem
jedem jeweiligen gesellschaftlichen und politischen status quo Regeln,
Gesetze inhärent sind, stellt er Ordnung dar, das heisst schafft durch
Beschränktheit einen Schein von Sinn; er hebt freilich dadurch die übergreifende

Sinnlosigkeit keineswegs auf.
Die Häscher dagegen leben von dem Glauben, dass sie die Welt begreifen,

«denn Ordnung muss sein12». Sie haben nie Angst, während der
Erzähler in «Tynset» gerade Angst hat «vor denen, die keine Angst haben13».
Die Häscher sind getragen von ungebrochener, zweifelsfreier Unwahrheit. Das
macht sie sicher, aber zugleich brutal: Sie verkörpern die Brutalität einer
falschen Überzeugung, die sich gegen die Wahrheit mit Gewalt behauptet.
Sie freilich wissen nicht, was sie tun. In ihrer verblendeten Sicherheit
sind sie die typischen Protagonisten einer unbegriffenen Welt. «Agentes
in rebus» werden sie in «Masante» einmal schlicht genannt14: wer
ungebrochen ernsthaft handelt in dieser Welt, wird wie sie. Häscher oder Fälscher
sind die beiden Alternativen aktiven Handelns in dieser Welt.

Der Melancholiker

Hildesheimers Prosastück «Vergebliche Aufzeichnungen» beginnt mit den
Sätzen: «Mir fällt nichts mehr ein. Kein Stoff mehr, keine Fabel, noch
nicht einmal die vordergründigste Metapher. Alles ist schon geschrieben oder
schon geschehen, wenn nicht beides, ja meist sogar beides. » Die Idee des

«Zu spät» taucht in Hildesheimers spätem Werken immer wieder auf.
«Den Erben lass verschwenden / An Adler, Lamm und Pfau / Das Salböl

aus den Händen j Der toten alten Frau» konnte der junge Hofmannsthal
schreiben und der Situation des Erben noch ihre Herrlichkeit abgewinnen.
Für Hildesheimer ist die Überlieferung, das Kulturgut, das dem Erben zur
Verfügung steht, «Strandgut Teil und Abfall, den das grosse
Unbegreifliche über die Wege gestreut hat, um uns zu verwirren15». Die
überlieferte Kultur hat verdeckenden Charakter: ein Sinnritual, das die
grundlegende Sinnlosigkeit, die Unfähigkeit des Menschen, die Welt tatsächlich zu
verstehen, verdeckt. Angesichts dieses unausweichlichen Einerlei gibt es

nichts Neues zu sagen noch zu tun oder vielmehr: es fehlt jede Motivation,
etwas Neues zu sagen oder zu tun.

Mit solcher Resignation entzieht sich bei Hildesheimer der Melancholiker
dem Handeln ; zum Beispiel der Melancholiker Hamlet, dem ein unvollendet
gebliebener Roman des Autors aus dem Jahre 1961 gilt, wo der Satz
steht: «Jetzt war für mich der Moment gekommen, mich aller Verant-
wortung'zu entziehen, zu zeigen, dass ich nicht gewillt war, die Welt, so



WOLFGANG HILDESHEIMER 43

wie sie ist, hinzunehmen, mich darin einzurichten16.» Der Melancholiker
zeigt, dass er nicht gewillt ist, die Welt, so wie sie ist, hinzunehmen,
indem er sich aller Verantwortung entzieht. Er unternimmt nicht den
Versuch zu verändernden Taten, sondern er zieht sich zurück von der Welt
des Handelns; «Einziehen des Ankers» wird dieser Rückzug in «Tynset»
einmal genannt17.

In «Zeiten in Cornwall» (1971) spricht der Autor von Fenstern als den

«unentbehrlichen Requisiten der Melancholie», denn «es weitet sich da ein
Horizont der Sehnsucht, des Verlangens, allem zu entrinnen18».
Unmittelbar vor der'vorhin zitierten Stelle aus dem Hamlet-Roman lässt der

Autor seine Hauptfigur erleichtert feststellen : «Vielleicht wird all dies eines

Tages zu lesen sein, nur werde ich diesen Tag nicht mehr erleben, mir
schlägt bald die Stunde, dafür ist gesorgt.» Letzter Fluchtpunkt des Rückzugs

des Melancholikers, seines der Welt-Entgehens, ist die absolute Leere,
der Tod. Entsprechend ist, in Abwandlung des geläufigeren «horror vacui»,
in «Masante» vom «amor vacui» die Rede19.

Der Melancholiker wird in den späten Romanen Hildesheimers, «Tynset»

und «Masante», zu einer zentralen Figur. Der Autor führt da das
Paradoxon weiter, das im Prosastück aus dem Jahre 1962 bereits im Titel stand :

«Vergebliche Aufzeichnungen». Im Unterschied zu den Figuren der Fälscher
und der Häscher ist der Melancholiker allerdings keine Figur des Erzählstoffs
mehr, sondern der Erzähler selber, der Ich-Erzähler. Der frühere
Versuch, anhand des Hamletstoffs auch den Melancholiker in überlieferter
Erzählweise zu einer erzählten Figur zu objektivieren, scheiterte. Es gelang
Hildesheimer nicht, den Melancholiker als Rolle darzustellen. In «Tynset»
und «Masante» greift die Lage des Melancholikers, etwas zu sagen, wo es

nichts mehr zu sagen gibt, das Erzählen selber, die Erzählstruktur an.
Schon in den «Vergeblichen Aufzeichnungen» heisst es: «Das scheint mir

heute die beste, wenn nicht gar die einzige Art zu sein, wie man die Wahrheit

einigermassen überzeugend zum Ausdruck bringen kann: indem man
sie still für sich hersingt20.» «Tynset» und «Masante» enthalten keine
durchkomponierte, völlig objektivierte Handlung, sondern setzen sich zusammen
aus Gedanken, Selbstreflexionen des Ich-Erzählers und daran anknüpfende
Erzählstücke. Dem entspricht auch der Entstehungsprozess dieser beiden
Werke : der Autor hat jeweils einzelne Stücke unabhängig voneinander
geschrieben und am Schluss dann aus der Fülle von Material ausgewählt
und zusammengestellt. Das ist nur möglich, weil keine durchgehende Handlung

aufgebaut wird, die sich mit ihren eigenen, immanenten Ansprüchen,
mit ihrer Selbständigkeit solcher Komposition von aussen widersetzen
würde.

Im Gegensatz zu seinen frühern Werken, deren Ort und Personen der



44 WOLFGANG HILDESHEIMER

Handlung fiktiv sind, spielen hier die Geschichten des Ich-Erzählers und
auch seine eigene Existenz an Orten und mit Figuren und Gegenständen
aus der historischen, objektiven Wirklichkeit. Masante zum Beispiel ist der
Name des Hauses in Urbino, wo Hildesheimer zeitweise wohnt. Aber diese
Wirküchkeitsstücke zeugen nicht von einer eigentlichen Hinwendung, einem
tatsächlichen Bezug zu dieser Wirklichkeit. Die Objektivität der Orte und
Figuren verlockt zur Verifikation, aber sie täuscht: Die Geschichten sind
alle dennoch zum grossen Teil erfunden. Der Ich-Erzähler übt in diesen
Geschichten einen freien, mit der Verantwortung zur objektiven Verifikation
spielenden, sich ihr aber doch entziehenden Umgang mit der Wirklichkeit.
Es sind subjektive Geschichten.

Die subjektive Geschichte dieser Art ist der erzählerische Ausweg des

Melancholikers, noch etwas zu sagen, wo nichts mehr zu sagen ist, sein
erzählerisches Still-für-sich-Hersingen. Von Traumaufzeichnungen oder
Phantastereien unterscheiden sich diese subjektiven Geschichten durch ihre
nicht blinde, sondern selbstbewusste Subjektivität: sie verschweigen ihre
subjektive Beschränktheit, das heisst ihre objektive Fragwürdigkeit, nicht,
sondern weisen gerade auf sie hin, indem sie mit Hilfe von Wirklichkeitsstücken

zur objektiven Verifikation verleiten, die unmöglich ist. Die
Subjektivität bekennt sich hier zu ihrer Privatheit und nimmt ihre objektive
Belanglosigkeit wissend in Kauf.

In «Tynset» resigniert der Ich-Erzähler, der Melancholiker doch am
Ende, nachdem er eine schlaflose Nacht lang Tynset - einen zufälligen
norwegischen Ortsnamen - in Gedanken zum grossen Reiseziel, zum Ziel
schlechthin, zur privaten Formel endgültiger Erfüllung aufgebläht hat. In
einer Art Rücknahme des oben angeführten Satzes aus dem Hamlet-
Roman heisst es zum Schluss, mit einem Anflug von Zynismus: «Ich werde
Tynset entfliehen lassen, werde es vergessen, verdrängen, ja ich werde so

tun, als sei alles keine Willkür, alles in schönster bester Ordnung21.»
In «Masante» schliesslich kommt der melancholische Ich-Erzähler zu

seiner Erfüllung, zum absoluten Entrinnen vor Eingriffen in die Wirklichkeit,

das heisst: zum Tod. Er spinnt seine Gedanken und Geschichten in
einer Karawanserei am Rand einer Wüste; der Verlockung durch die Leere
der Wüste kann er zum Schluss nicht widerstehen und er verläuft sich in
der Wüste. Sein vollends der Welt-Entgehen wird durch das Unlogischwerden

seines Denkens in den letzten Sätzen des Romans angedeutet. Mit
der Auflösung seines Denkens ist er für den Roman nicht mehr da; er
könnte nur noch objektiv existieren.

Zwischen dem Autor und dem Ich-Erzähler in «Tynset» und
«Masante» herrscht weitgehende Identifikation. Zahlreiche autobiographische
Daten in den beiden Werken deuten darauf hin; Hildesheimer hat in



WOLFGANG HILDESHEIMER 45

einem Interview selbst bestätigt, dass er sich «sehr stark» mit seinem Ich-
Erzähler identifiziere; in demselben Interview heisst es auch in bezug
auf die beiden Romane : «... der Ich-Erzähler, also die Figur, meine
Identifikation22.» Diese starke Identifikation gehört zur Subjektivität, zum Still-
für-sich-Hersingen der späten hildesheimerschen Erzählweise.

«Kein Thema, eine Verfassung23»: so wird einmal in «Masante» formal
der Gegenstand des Romans bezeichnet. Nicht im vollendeten Werk,
sondern im Schreibprozess vollzieht Hildesheimer, was dem Intellektuellen
einzig noch bleibt in einer gesellschaftlichen Lage, wo er sich keines
verändernden Einflusses anheischig machen kann und er sich doch mit der
Welt, so wie sie ist, nicht zufrieden geben kann, nämlich: diesem
Missverhältnis Ausdruck zu verleihen. Dabei ist der Ich-Erzähler identisch mit
dem Autor bis dorthin, wo der Ich-Erzähler nicht mehr existiert; das ist
dort, wo die Objektivität beginnt. Die im Schreibprozess sich vollziehende
Identifikation mit der rein subjektiven Existenz des Ich-Erzählers stellt
für diesen Autor zugleich die Identifikation mit einem erfüllten Wunschtraum

dar.

iNachtstück; edition suhrkamp 23, S. 13Tynset; Frankfurt a. M. 1965, S. 39. -
101. - 2Vergebliche Aufzeichnungen; edi- 14Masante, S. 137. - 15Vergebliche Auf-
tion suhrkamp 23, S. 35. - 3Mary Stuart; Zeichnungen, S. 18f. - 16(Versch. Verfas-
Frankfurt a. M. 1970, S. 75. - 4Zwei ser:) Aus aufgegebenen Werken; Frankfurt
Frankfurter Vorlesungen; edition suhr- a. M. 1968, S. 142. - "Tynset, S. 87. -
kamp 297, S. 66. - 5Selbstanzeige, Schrift- 18Zeiten in Cornwall; Frankfurt a. M.
steller im Gespräch; hrsg. Werner Koch; 1971, S. 74. - 19Masante, S. 63. - 20Ver-

Fibü 1182, S. 94. - "Mary Stuart, S. 78. - gebliche Aufzeichnungen, S. 31. - 21Tynset,
'Masante; Frankfurt a. M. 1973, S. 127. - S. 268f. - 22Selbstanzeige, S. 90f. - 23Ma-
8Ebd. S. 217. - 9Ebd. S. 180f. - 10Ebd. sante, S. 21.
S. 71. - "Ebd. S. 181f. - 12Ebd. S. 212. -


	Die absurde Geschichte ; die Fälscher, die Häscher ; der Melancholiker : Wolfgang Hildesheimers Weg von der absurden Geschichte zum subjektiven Erzählen

