
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 1

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

IM GESPRÄCH

Zur Problematik von Hitler-Biographien

Nicht jeder geschichtlich bedeutende
Mensch, so hatte einst /. G. Droysen
bemerkt, ist dazu geeignet, biographisch
dargestellt zu werden1. Dass eine solche
Einschränkung nicht auf Adolf Hitler
anzuwenden ist, gilt als selbstverständlich.

In diesem Fall drängte sich
vielmehr die biographische Untersuchung
geradezu auf. Da Hitler sich seiner
Epoche in singulärer Ausschliesslichkeit

aufzuzwingen vermocht hatte, war
es naheliegend, das Geheimnis seines

verhängnisbringenden Erfolges durch
eine umfassende Personenanalyse zu
entschlüsseln und damit die
Fehlentwicklung seiner in sich so verwirrten
Zeit begreifbarer zu machen. Konrad
Heiden, später Alan Bullock sowie die
beiden bekanntesten Hitler-Biographen
der Gegenwart, Werner Maser und
Joachim C. Fest, haben wesentlich zur
Gewinnung eines differenzierteren Lebensbildes

dieses machtbesessenen Agitators
beigetragen. Zu Recht sind ihre Studien
in den Rang eines historiographischen
Ereignisses erhoben worden.

Gleichwohl wird keine dieser
Untersuchungen ihres Betrachtungsobjektes
ganz mächtig. Je tiefer der Blick die
Pose des Parteiführers und Staatsmannes

zu durchschauen und zum
Substantiellen dieser Persönlichkeit
vorzudringen versucht, desto schwieriger
gestaltet sich die Erklärung, weshalb
gerade dieser Hitler, der, wie Fest
treffend formuliert, nicht nur aus dem
Nichts kam, sondern auch aus dem

Nichts dachte, eine Ausstrahlungskraft
besass, die unzählige Anhänger fana-
tisiert und selbst noch auf Gegner
ihren Bann geworfen hat. Jede historische

Darstellung beruht auf Abstraktion,

und im vorliegenden Fall macht
sich die Unzulänglichkeit besonders
bemerkbar, dass sich das Irrationale mit
rationalen Mitteln nur begrenzt
einfangen lässt. Der Zwiespalt im Gesamturteil,

den das biographische Unternehmen

hinterlässt, ist jedoch schon durch
die Ambivalenz vorgegeben, die die
Hauptfigur kennzeichnet. Mag man
Hitler eine «historische Grösse» - wenn
auch düsterster Art - nennen, so
verband sich mit ihr individuelle Armut
in einem Masse, die - wie Fest betont -
alle Erfahrungen übersteigt. Mit Bezug
auf Hitler hat Thomas Mann von
«verhunzter Grösse» gesprochen2; noch
präziser umschliesst den Kern dieser
Erscheinung der von Konrad Heiden
verwendete Begriff von der «wertlosen
Grösse3». Obwohl die von ihr
ausgegangene Faszination im modernen
Europa ohne Beispiel ist, blieb sie in
ihrer inneren Substanz ohne Wert.
Rückblickend hat sich Hitler als individuelle

Persönlichkeit denn auch bis zur
Schalheit verflüchtigt.

Minuziöse Faktizität

Um seine Person retrospektiv trotzdem
fassbar zu machen, müsste versucht
werden, durch die Freilegung aller Ein-



64 DAS BUCH

zelheiten aus den Quellen ein neues
Lebensbild zu gewinnen. Hitlers stetes
Bemühen um Selbststilisierung war nur
durch ein möglichst umfassendes faktisches

Wissen zu durchbrechen. Auf dem
Gebiet der quellenkritischen Detailforschung

hat sich Werner Maser als
schrittmachend ausgezeichnet. Schon
seine 1965 erschienene und jetzt in
einer revidierten und ergänzten Ausgabe

vorliegende «Frühgeschichte der
NSDAP 4 » hat auf Hitlers Herkunft und
Jugendzeit ein neues Licht geworfen.
Sowohl die aus «Mein Kampf» zum
Teil kolportierten Schilderungen wie
die Legendenbildung vom notleidenden
Sohn mittelloser Eltern, der sich während

des Ersten Weltkrieges vom
asozialen Obdachlosenasylbewohner zur
sendungsbewussten Persönlichkeit
gewandelt habe, sind von Maser mit grosser

Akribie berichtigt worden. Nach
dieser Studie begannen sich insbesondere

aus dem Kreis von Hitlers
Verwandtschaft und der weiteren Umgebung

neue Quellen zu öffnen, die Maser
zum grossen Wurf einer umfassenden
Hitler-Biographie ansetzen liessen5.
Schon aus deren ersten Satz spricht des
Verfassers Faktenfreudigkeit, die auch
sein methodisches Vorgehen charakterisiert:

«Am 20. April 1889, einem trüben

Samstag, das Thermometer zeigte
bei 89 Prozent Luftfeuchtigkeit 7 Grad
Celsius über Null, wurde dem
österreichischen Ehepaar Alois und Klara
Hitler um sechs Uhr dreissig nachmittags,

kurz vor Beginn der Osternacht,
in Braunau am Inn im < Gasthof zum
Pommer > ein Sohn geboren 8. »

Aus der Überfülle seiner
Forschungsergebnisse erklärte Maser wohl
allzu euphemistisch, Hitlers Leben sei
nunmehr «lückenlos nachzeichenbar».
Dessenungeachtet hat er auf eine chro¬

nologische Darstellung verzichtet, was -
wie nun der Vergleich mit der Studie
von Fest unterstreicht - erhebliche
Nachteile nicht nur auf Kosten der
Übersichtlichkeit mit sich zog. Eine
ähnliche Faktendichte, wie sie die
Kapitel über Abstammung und Jugendzeit
aufweisen, liess sich nur durch eine
einschränkende Gliederung nach
thematischen Abschnitten aufrechterhalten.

Detailkundig werden hier der
Künstler und Architekt, die geistige
Welt, das Verhältnis zu den Frauen
oder die Rolle als Feldherr und Stratege

durchleuchtet. Auch Masers neueste

Publikation, die Hitler aus seinen
Briefen und Notizen selber sprechen
lässt7, trägt zur Entmythologisierung
weitere aufschlussreiche und unbekannte

Dokumente bei. Kein Zweifel, die
Werke des Verfassers, der sich seit 1949
ausschliesslich mit Hitler und der
NSDAP befasst, vermochten am
tiefsten in die persönliche Sphäre dieses
Menschen einzudringen. Ihre Kenntnis
ist für die Gesamtbeurteilung wie für
weitere einschlägige Einzelstudien
unerlässlich. Doch unter Masers Detailforschung

zerrann Hitler trotz seines
exzessiven Charakters zur blassen, en-
nuyanten Figur; ihre innere Wertlosigkeit

war in einer Weise offengelegt
worden, die den Bezug zu der von
Triumphen jahrelang in schwindelnde
Höhen getragenen Grösse verloren hat.

Im Kontext der Zeittendenzen

Angesichts dieses Dilemmas war es

möglich, dass Joachim C. Fests fast
zwölfhundert Seiten umfassende
Biographie8 als neuer Abschnitt in der
Hitler-Forschung gefeiert werden konnte,

obwohl der Verfasser ausser der
umfangreichen Sekundärliteratur in gera-



DAS BUCH 65

dezu erstaunlichem Masse auf den Beizug

von Archivmaterialien verzichtet
hat. Fest, der denn auch die Phase
der Quellensuche im wesenüichen für
beendet hält, hat sich ein anderes Ziel
gesetzt. Von der These ausgehend, dass

Hitler erst im Kontakt mit der Epoche
Spannung und Faszination gewinne,
versteht er seine Biographie als «die
Geschichte eines unablässigen, intensiven

Austauschprozesses9».
In der Tat ist es mit diesem Werk

hoher Interpretationskunst gelungen,
der Betrachtungsweise eine neue
Dimension zu öffnen. Aus dem Gesamtkontext

wird Hitler zur Integrationsfigur

vielfältiger, von Emotionen, Ängsten

und Interessen gezeichneten
Zeittendenzen, aus denen er emporwächst,
von ihnen geformt und sie selbst
zunehmend formend. Aus der geweiteten
Perspektive fügen sich die zunächst
schwer auflösbaren Antagonismen zu
einem lebendigen Gesamtbild: Die von
Hitler verkündete, ins Monströse
verformte Weltschau, die rückwärts
gewandt ganz im Zeichen des neunzehnten
Jahrhunderts stand, fand die ungeheure
Resonanz dadurch, dass sie mit der Gestik

des fortschrittsbewussten und
modernen Zukunftsweisers gepaart worden
ist. Die Schlagworte «Aufbau» und
«Neuordnung» sollten Hitlers Machtstreben

einen konstruktiven Anstrich
verleihen; sein ganzes Leben lang ist
er jedoch, so macht wenigstens Fest
deutlich, von einem «desperaten
Selbstmördertrieb10» begleitet gewesen. Wie
ein Hasardeur hat er sich abzeichnende
Niederlagen mit einer Erhöhung des

Einsatzes zu überspielen versucht,
bedenkenlos auch das Äusserste wagend,
bis er zu Ende kam.

Die psychologische Ausdeutung Hitlers

liesse sich noch vertiefen. Im Jahr

1943 hat der Psychoanalytiker Walter
C. Langer für den amerikanischen
Geheimdienst ein Psychogramm Hitlers
entworfen, das nun zur Publikation
freigegeben worden ist11. Allerdings war
diese «Ferndiagnose», die aufgrund
eines höchst unzureichenden Materials
verfasst werden müsste, ein nach
heutigem Wissensstand gemessener- so etwa
der Abschnitt über Hitlers Sexualleben -
teilweiser Fehlschlag. Gleichwohl ist die
hier gegebene Analyse bemerkenswert,
einmal als Zeitdokument, wie von
alliierter Seite sich damals das Hitlerbild
ergründen liess, zum andern als
Anstoss, Hitlers Verhaltensweisen auch aus
den psychologischen Zusammenhängen
zu verstehen.

Ohne die Quellenforschungen, wie
sie von Werner Maser, von Georg
Franz-Willing und anderen betrieben
worden sind, hätte Fest nicht zu
seinem interpretatorischen Höhenflug
ansetzen können. Um so bedauerlicher ist
es, dass sich die beiden Hitler-Biographen

in der gegenseitigen Anerkennung
herabmindern. Übrigens birgt nicht nur
dervonMaser, sondernauchdervonFest
gewählte methodischeWeg seine Schwächen:

Ausgedehnte Interpretationen
vermögen Unscharfen durch mehrfache
Deutungen zu überspielen; intellektuelle

Formulierfreudigkeit überschreitet

leicht die Grenzen zur Überinterpretation.

Andererseits zeigt Fest für die
Zwangssituation Polens im Jahr 1939

wenig Verständnis. Dies im einzelnen
zu diskutieren, ist hier jedoch nicht
möglich.

Statt dessen sei jener Leitgedanke
wieder aufgenommen, der zum Ausgang
unserer Betrachtung zurüclcführt. Wenn
auch Fest zur Erklärung des Phänomens

Hitler wesentliche Fragen offen
lassen muss, so liegt dies mit in der



66 DAS BUCH

einseitigen Blickrichtung begründet, die
der auf eine einzige Person sich
konzentrierenden biographischen
Darstellungsform eigen ist. Populäre Führerfiguren

leben in engster Wechselbeziehung

mit den Massen; um ihren
Erfolg zu erklären, ist es nicht weniger
wichtig, das Verhalten der einzelnen
Gruppen zu untersuchen, die sich zur
Masse verbinden oder sich im Einzelfall

gegen sie und ihren Führer stellen.
Dadurch würde über die Person Hitlers
hinaus der Einblick in die Problematik
menschlicher Verhaltensweisen geöffnet,

was die Resistenz gegen alle totalitären,

Personenkult treibenden Tendenzen

nur stärken könnte.
Klaus Urner

!J. G. Droysen, Historik, Berlin 1937,
S. 291 f. - 2Thomas Mann, Bruder Hitler,

Gesammelte Werke XII, S. 778. - 3Kon-
rad Heiden, Adolf Hitler, Bd. I, Zürich
1936, S. 8. - 4Werner Maser, Der Sturm
auf die Republik - Frühgeschichte der
NSDAP, rev. Neuausgabe, Deutsche
Verlags-Anstalt GmbH, Stuttgart 1973. -
5 Werner Maser, Adolf Hitler - Legende,
Mythos, Wirklichkeit, Bechtle-Verlag,
München-Esslingen, 5. Aufl. 1973. - 6A.
a. O., S. 9. - 'Werner Maser, Hitlers
Briefe und Notizen - Sein Weltbild in
handschriftlichen Dokumenten, Econ-Verlag,
Düsseldorf-Wien, 2. Aufl. 1973. -8 Joachim
C. Fest, Hitler - Eine Biographie,
Propyläen-Verlag, Frankfurt/M-Berlin-Wien
1973. - 9A. a. O, S. 24. - 10A. a. O.,
S. 998. - "Walter C. Langer, Das Adolf-
Hitler-Psychogramm - Eine Analyse seiner
Person und seines Verhaltens, verfasst 1943

für die psychologische Kriegführung der
USA, mit einem Vorwort von Friedrich
Hacker, Verlag Fritz Molden,
Wien-München-Zürich 1973.

GRUNDLEGENDE ANALYSE

Lâszlo Révész: Kommentar zum Statut der KPdSU1

Satzungen aller Art sind zumeist - nicht
zuletzt aus der Sicht der unmittelbar
Betroffenen selber - trockene und nur
schwer verständliche Texte, um so mehr
dann, wenn sie ideologisch verfärbt
sind, esotherische Zielsetzungen
ausdrücken sollen und sich hierzu
systemimmanenter Formulierungen bedienen.
Dies trifft in hohem Masse auf das
«Statut» der KPdSU zu, das -
obzwar seiner Funktion nach
allgemeinverbindliche Verhaltensgrundnorm und
Quelle allen Rechts im Sowjetstaat -
dem Uneingeweihten wegen seiner
gedanklichen und terminologischen
Verankerung in einer obsoleten Dogmenwelt

Rätsel aufgibt und ihn zu Fehl¬

schlüssen verleitet. Die kommunistische
Weltanschauung genügt sich selbst wie
wenig andere zuvor, sie frönt
ausschliesslich eigenen Werten, meint, keiner

Konfrontation mit systemfremden
Ideen zum Zwecke der Wahrheitsfindung

zu bedürfen, und schafft sich
auf diese Weise eine eigene, nach allen
Seiten abgesicherte Realität. Ihre
Vorstellungen und Idiosynkrasien, ihr
Selbstverständnis ebenso wie ihr
Verständnis von der «äusseren Welt»
beruhen auf unwiderruflichen Glaubenssätzen,

die einer inneren Logik
entsprechen. So geschieht es, dass die
semantische Entwicklung ihrer Begriffswelt

eigene, recht sonderbare Bahnen



DAS BUCH 67

einschlägt. Die theoretischen Kategorien

und politischen Werturteile des
sowjetischen Kommunismus bilden daher
für die über den ganzen Globus
verstreuten Legionen von gutgläubigen
Ignoranten und wohlmeinenden Fantasten,

die vor lauter Verfassung («eine
der fortschritüichsten der Welt») die
Verfassungswirklichkeit beharrlich
übersehen, eine sichere Falle.

Die evidente, immer wieder durch
tausend Fakten des politischen und
publizistischen Alltags bestätigte weltweite
Unkenntnis der teleologischen Ausrichtung

des Sowjetkommunismus
beziehungsweise der kurzfristigen, taktisch
bedingten Intentionen seiner tragenden
Organe veranlassten Lâszlo Révész, sich
der Sisyphus-Arbeit zu verschreiben, die
KPdSU-Satzung mit dem Instrumentarium

der Ratio und der Empirie zu
kommentieren. Er ging dabei von der
richtigen Erkenntnis aus, dass ahein
eine über alle herkömmlichen Masse
gründliche, durch unzählige Belege
untermauerte Textanalyse die Gewähr für
ein akkurates Verständnis des Wesens
und der Handlungen, der Motivationen
und der langfristigen Orientierung des

Kommunismus sowjetischer Prägung
bieten würde; wofür er weit über 6000
Quellen berücksichtigte und dazu noch
die wissenschaftliche und praktische
Erfahrung eines durch vielseitige geistige
Interessen und eine unermüdliche
schöpferische Neugierde erfüllten
Lebens in die Waagschale warf. Das
Ergebnis ist höchst eindrucksvoll!

Révész hat das 1961 anlässlich des

XXII. Parteitages der KPdSU erlassene

Partei-Statut mit den 1966 und
1971 vorgenommenen Änderungen von
allen erdenklichen Gesichtspunkten aus
untersucht. Die Gliederung der Materie
ist ebenso sachbezogen wie übersicht¬

lich, wodurch dem Leser ein verhältnismässig

müheloser Zugang zu den wegen
ihrer sprachlichen Verklausulierung oft
undurchsichtigen ideologischen Überlegungen

ermöglicht wird, die den
verschiedenen Satzungsbestimmungen
zugrunde liegen. Die beinahe
unüberschaubare Primär- und Sekundärliteratur,

derer sich der Verfasser bedient,
um Sinninhalte zu verdeutlichen und
Zusammenhänge zwischen theoretischer
Aussage und praktischer Anwendung zu
erklären, erleichtert das Verständnis
ungemein. Révész unterstreicht in der
Einleitung mit Recht, dass es in einer
Zeit, in der sich der Sowjetstaat mit
immer differenzierteren Mitteln «zum
Ziele setzt, jegliche Sozial-, Staats- und
Wirtschaftsordnung, die ihm im Wege
steht», zu zerstören, die Kenntnis der
«Grundlagen, Prinzipien, vom Aufbau
und von den Methoden des Partei- und
Staatsmechanismus im Sowjetsystem»
zur Allgemeinbildung eines möglichst
grossen Personenkreises gehören müsste.

Wir möchten hinzufügen : insbesondere

zu jener der Pohtiker und
Kulturträger unserer freiheitlichen Gesellschaft

(beim weiteren Verfall ihres
Selbsterhaltungstriebes auf Zeit). Die
vorliegende Arbeit stellt zweifelsfrei ein
vortreffliches Aufklärungsmittel dar.

Wären uns die zahlreichen
wissenschaftlichen Arbeiten und vielen
Interessengebiete des Verfassers nicht leidlich
bekannt, so wären wir zur Annahme
geneigt, dass dieser «Kommentar zum
Statut der KPdSU» ein Lebenswerk
darstelle. In mancherlei Hinsicht ist er
es auch, hat doch Révész elf Jahre
seines Lebens damit verbracht, diese

Grundverfassung der Sowjetmacht
einem breiteren Publikum verständlich zu
machen. Davor und daneben ist
allerdings der Verfasser von «Friedliche Ko-



68 DAS BUCH

existenz? Theorie und Praxis im
internationalen Kommunismus» (Ölten,
1964), von «Ideologie und Praxis in
der sowjetischen Innen- und
Aussenpolitik» (Mainz, 1965), von «Fünfzig
Jahre Weltkommunismus - Die Rolle
der KPdSU» (Bern, 1967) sowie
zahlreicher anderer selbständiger Werke
und vieler einschlägiger Abhandlungen
auch anderen wissenschaftlichen
Verpflichtungen (beispielsweise als
Hochschullehrer für Geschichte und
Rechtsgeschichte) und Aufgaben (beispielsweise

als Mitherausgeber des in München

erscheinenden «Ungarn-Jahrbuchs»)

nachgegangen. Somit stellt das
hier in geraffter Form präsentierte Werk
nur einen vorläufig letzten Höhepunkt
einer ansehnlichen wissenschaftlichen
Laufbahn dar, die noch vieles erwarten

lässt.
Die Meriten des Herausgebers sollen

hier nicht unerwähnt bleiben. Das durch

die Förderung und verlegerische
Betreuung zahlreicher Arbeiten zu den
verschiedensten Aspekten und Problemen

der Sowjetunion, Ost- und
Südosteuropas und des Kommunismus
bestens bekannte «Schweizerische
Ost-Institut», Bern (SOI), hat sich durch die
1973 erfolgte Veröffentlichung des

vorliegenden Werkes einmal mehr
verdient gemacht. Angesichts der besonderen

Bedeutung des «Kommentars» für
das Verständnis eines der
schicksalsträchtigsten Phänomene unserer Zeit
wäre es aUerdings zu wünschen, dass es

dem Herausgeber in absehbarer
Zukunft gelingt, die vorerst in hektogra-
phierter Form vorliegende Arbeit im
Druck erscheinen zu lassen, um ein
noch breiteres Publikum erreichen zu
können.

Dionisie Ghermani

1 SOI-Verlag, Bern 1973.

AGGRESSION UND DAS BÖSE

Zu zwei Büchern von Konrad Lorenz

Wenn der Mensch mit dem Pflug eine
Furche zieht, einen Baum fällt, ein Tier
schlachtet oder Steine und Mineralien
aus der Erde bricht, führt er aggressive

Handlungen durch. Formal gesehen,

können solche Handlungen zur
sinnlosen Zerstörung oder zum Töten
von Menschen Ähnlichkeit aufweisen;
der grundlegende Unterschied, den
jeder vernünftige Mensch sogleich
erkennt, liegt in der Intention. Man könnte

bei den zuerst genannten Handlungen
von «domestizierter Aggression»
sprechen; solche Handlungen sind notwendig

zur Lebenserhaltung des Menschen.

Um seine Lebensbedürfnisse zu befriedigen,

muss sich der Mensch aggressiv
verhalten, dabei befriedigt er aber
zugleich seinen naturgemässen
Aggressionstrieb. Dieser gehört zu seinen
Grundtrieben und ist - wie jeder
andere Trieb - bei jedem Menschen
verschieden stark wirksam. Wie alle
Grundtriebe, die sich in der Evolution
herauskristallisiert haben, ist auch der
Aggressionstrieb zur Lebens- und
Arterhaltung notwendig. Steht nun eine
aggressive Handlung ausschliesslich im
Dienste der Lebens- oder Arterhaltung,
so kann sie als «domestiziert» betrach-



DAS BUCH 69

tet werden. Ihr Gegenteil wäre eine
Handlung, die vollzogen wird, um die
Aggressivität abzureagieren. Dass im
praktischen Leben die Übergänge zahlreich

sind, ist allgemein bekannt. Man
hackt zum Beispiel Holz, um eine affektive

Spannung (Wut) abzureagieren.
Eine auf Affektausbruch beruhende
Aggressionshandlung kann also auch
«domestiziert» durchgeführt werden.

Die Technisierung hat die Möglichkeit,

Aggressivität auszuleben, verändert.

Heute übernimmt meistens die
Maschine die Durchführung der Arbeit
aggressiven Charakters. Der Mensch, der
mit dem Traktor pflügt, spürt nicht
mehr in dem Masse den Widerstand
der Erde, in die er die Furche zieht,
wie zu jener Zeit, als er den Pflug
eigenhändig in den Boden stossen müsste.
Eine unmittelbar physische Abreaktion
der Aggressivität ist dabei nicht mehr
möglich. Die Durchführung der aggressiven

Handlung wird der Maschine
überantwortet, und insofern der
Mensch mit seinem Leib die Arbeit
der Maschine spürt, kann er die Aggressivität

auch leiblich ausleben. Eine
bestimmte Sorte von Autofahrern
illustriert dies zur Genüge. Das Auslösen
eines Vernichtungsprozesses, bei
welchem Tausende von Menschen umkommen,

mittels eines kleinen Hebels, wird
vom Auslöser vielleicht überhaupt nicht
als Aggressionshandlung empfunden,
während das Töten durch Säbelhieb oder
Lanzenstich das Empfinden gesteigerter
Aggressivität geradezu voraussetzt. Es
scheint, als ob die Aggressivität infolge
der Technisierung immer weniger auf
der physischen und immer mehr auf der
psychischen und geistigen Ebene
ausgelebt würde.

Gewiss gab es schon eh und je
Möglichkeiten, die Aggressivität psychisch

oder geistig abzureagieren. Ausgelebt
werden ein Trieb oder Affekt, wenn
sie in der materiellen Welt objektiviert
werden, und sei es nur durch gesprochenes

oder geschriebenes Wort. Eine
gewisse Verwandtschaft weist die
Aggressivität zur Sexualität darin auf, dass

in den meisten Fällen auch sie erst dann
als voll befriedigt gilt, wenn sie sich
physisch manifestieren kann. (Die beiden

Triebe sind im übrigen auch in
anderer Hinsicht verwandt.) Wenn aber
in der Gegenwart die Aggressivität
vornehmlich nichtphysisch abreagiert wird,
so kann eines ihrer wesentUchen
Momente verlorengehen: das Gefühl der
Entladung des Triebdruckes. Obwohl
der Mensch Handlungen veranlasst -
um sie von der Maschine oder von einer
Organisation durchführen zu lassen -,
empfindet er keine Druckverminderung,
im Gegenteil, die Aggressivität staut
sich. Je komplizierter aber die Maschine
oder die Maschinerie ist, je grössere
Organisation die Durchführung der
Handlung beansprucht, desto weniger
ist deutlich, dass die Quelle jener Handlung

die Aggressivität ist. Die Aggressivität

ist oft erst in ihrer Wirkung
erkennbar. Der Auslöser oder Veranlasser
aggressiver Handlungen (der Bomberpilot,

der Schreibtischmörder, der
Erfinder von Vernichtungswaffen) wird
mit dem, was diese Handlungen
angerichtet haben, mitunter nie konfrontiert.

Die Konfrontation mit dem
Resultat einer aggressiven Handlung
begünstigt jedoch die Entspannung des

Triebdruckes. Die beängstigend grosse
Vervielfältigimg aggressiver Handlungen

und die enorme Steigerung ihrer
Wirkung, die durch die Technik möglich

geworden sind, schliessen praktisch

auch in einer Konfrontation die
Möglichkeit einer Bewältigung aus: Die



70 DAS BUCH

menschliche Psyche ist der Verarbeitung

von Vernichtungen solchen Aus-
masses nicht gewachsen, das Ausleben
der Aggressivität kann nicht mehr als
Entspannung empfunden werden.

Die heute mühelos konstatierbare
Stauung der Aggressivität ruft einen
Gärungsprozess hervor, der für die
gegenwärtige Lage der Menschheit
entscheidend ist. Um diesen Prozess analysieren

zu können, muss man zunächst
nach dem Wesen der Aggressivität
fragen.

Die Aggressivität ist eine latente
Kraft, die auf Selbstbehauptung
abzielt. Sie wird oft durch das Gefühl
des Bedrohtseins, Furcht oder Angst,
mobilisiert. Wichtig ist nun, dass die
fragliche Selbstbehauptung durch physische,

psychische oder geistige Zerstörung

oder Vernichtung vollzogen wird.
Durch die Aggression will der Mensch
«etwas aus dem Weg räumen», von
dem seine Ich-Sphäre - vermeintlich
oder wirklich - gestört oder bedroht
ist. Im Vollzug selbst, das heisst während

einer aggressiven Handlung, ist es
dem Menschen aber meistens nicht klar,
dass er durch eine zerstörerische Tat
sich selbst behauptet. Im gegebenen
Fall gibt er einem inneren Druck nach
und «schlägt zu». Im Grunde lässt
er eine Kraft in sich, beziehungsweise
durch sich wirken. Diese Kraft ist
überindividuell, sie ist eine Kraft, die im
Lebendigen tätig ist, und vielleicht sogar
kosmischen Ursprungs. Sie ist im
Lebensbereich und im Kosmos auf
Zerstörung ausgerichtet. Der Mensch aber
wird mit dieser Kraft - in sich und
ausserhalb von sich - beständig konfrontiert.

Manche Menschen spüren dann,
dass auch diese Kraft sinnvoll ist. Sinnvoll?

Wenn sie sich als «domestizierte
Aggression» äussert, ist dies einzu¬

sehen. Aber wenn sie das Hinmorden
von Tausenden Unschuldiger bewirkt?

An diesem Punkt der Überlegung
taucht nun der Gedanke auf, dass die
Aggressivität in ihrer negativen,
zerstörerischen Wirkung eine
Erscheinungsform des Bösen ist. Die Aggression

ruft doch oft unnützes, sinnloses
Leiden hervor und gehört deshalb zu
jener Grösse, die man das «Böse»
nennt. Man kann sich aber fragen, ob
nicht jene kosmische Kraft primär ist,
welche auch als Aggression auftreten
und Wirkungen hervorrufen kann, die
der Mensch, da er ihren Sinn nicht
versteht, dem «Bösen» zuschreibt.

Die alte Weisheit, die einst allen
Völkern gemeinsam war, weiss nicht
nur von der Existenz einer solchen
kosmischen Kraft, sondern auch von ihrem
Sinn: Es muss sie geben, damit der
Mensch, ja die ganze Menschheit die
Schattenseite des Daseins erfährt, die
ebenso zum Leben gehört wie das
Licht. Das Übel, vom Bösen verursacht,

gewährt dem Menschen
Erfahrungen, die zu seiner inneren Entwicklung

unerlässlich sind. In der aggressiven

Handlung spürt der Mensch jene
Kraft in sich, auch wenn er sie nicht
erkennt, und die böse Handlung
manifestiert die Schattenseite seines Wesens.
Ohne diese Erfahrung kann er sich
innerlich nicht entwickeln.

Die heutige Situation der Menschheit

erweckt den Anschein, als ob der
Mensch die Kontrolle über diese
zerstörerische Kraft verloren hätte. Dies trifft
insofern nicht zu, als er diese Kraft
noch nie unter Kontrolle hatte. Die
menschenmögliche Kanalisation ihrer
Wirkung ist so minimal, dass sie praktisch

kaum ins Gewicht fällt: Das
Geschick der Erde wird über den Kopf
des Menschen hinweg gelenkt, selbst



DAS BUCH 71

dann, wenn er zur Mittäterschaft an
ihrer Verwüstung herangezogen wird.
Dass der Mensch jedoch alles
unternehmen muss, um ihre Wirkung
einzudämmen, ist selbstverständhch. Aber
nur wenn er bis zur Wurzel dieser
Kraft vordringt, kann er das Geschick
auch wenden. Der erste Schritt dazu
ist, den Sinn der tödlichen Bedrohung
all seiner Lebenssphären zu erfassen.
Diese Bedrohung ist aber nichts
anderes als eine gewaltige Konfrontation
mit jener zerstörerischen Kraft. Wenn
der Mensch sie als eine Naturkraft
erkennt und einsieht, dass sie als das
Böse, der Schatten, zu seinem eigenen
Wesen gehört, und zwar nicht bloss
als Kontrast zum Licht, sondern als
eine im Endeffekt positiv wirkende
Kraft, so besteht die Möglichkeit, sie

zu wandeln. Das Licht im Bösen zu
sehen: dies ist aber die Voraussetzung
dafür, dass der Mensch das Licht selbst

zu erkennen fähig ist. Oder für den
Alltag: die Aggressivität kann erst dann
domestiziert werden, wenn die
auslösende Kraft im Menschen selbst
erfahren wird. Der Gärungsprozess im
psychisch-geistigen Raum, der durch
eine Stauung aggressiver Kräfte
hervorgerufen wird, kann dann zu einer
geistigen Umwandlung führen. Selbst
wenn eine solche Umwandlung die Erde
nicht rettet, so ermöglicht sie dem
Menschen, innerlich zu überleben.
Überleben: das heisst in eine neue,
höhere Sphäre seines Daseins zu
gelangen.

Von diesen Zusammenhängen
zwischen Aggression und dem Bösen
spricht der Verhaltensforscher Konrad
Lorenz, der vorletztes Jahr seinen 70.

Geburtstag feierte, in seinem inzwischen
klassisch gewordenen und mehrmals
neu aufgelegten Buch «Das soge¬

nannte Böse - Zur Naturgeschichte der
Aggression» (Wien 1963). Lorenz
beschreibt Phänomene in der Tierwelt, die
auf das Vorhandensein von Aggressivität

bei verschiedenen Tierarten schliessen

lassen. Diese Phänomene kehren
beim Menschen in ähnlicher Form wieder.

Erreichen aggressive Handlungsweisen

solche Ausmasse, dass sie das
Fortbestehen der Art, hier: der Menschheit

gefährden, so muss der Mensch
alles unternehmen, um ihre Wirksamkeit

einzuschränken. An dieser Stelle
setzt die Zeitkritik von Lorenz ein.

Im genannten Buch hofft Lorenz
noch auf «natürliche Heilung», da er
den heutigen Menschen als den «missing

like», als das gesuchte Bindeglied
zwischen Tier und Mensch betrachtet
und annimmt, dass der «eigentliche
Mensch» in der Evolution noch nicht
herangebildet worden ist. Auch ein
Teilhard de Chardin oder ein Sri Aurobindo
haben angenommen, dass die heutige
Gestalt des Menschen vorübergehend
ist und ein neues Wesen: den mit
«Übergeist» begabten Menschen, eine
Art «Übermenschen», vorbereitet. Für
Lorenz wäre dieser «Übermensch» der
endlich zur Vernunft gelangte Mensch.

Diese etwas optimistische Ansicht
vertritt Lorenz in seiner späteren
kritischen Betrachtung nicht mehr: «Die
acht Todsünden der zivilisierten
Menschheit» (Serie Piper Nr. 50, München

1973). Hier widmet er sich den
heute oft diskutierten Erscheinungen,
die die Lebensbedingungen auf der
Erde überaus erschweren, wenn nicht
unmöglich machen. Seine scharfsinnigen

und viele Tatsachen aufdeckenden
Analysen versuchen die Wurzeln der
einzelnen Erscheinungen freizulegen,
wobei Lorenz Parallelen zwischen
menschlichen und tierischen Verhaltens-



72 DAS BUCH

weisen aufdeckt und damit Einblicke
in die Triebstruktur des Menschen
gewährt. Die Deformationen, die das
Leben in der Gegenwart aufweist, sind
nicht einfach triebbedingt, sondern
entstehen durch den Wegfall natürlicher
hemmender Faktoren.

Die Überlegungen am Anfang dieses

Artikels, die die tieferen
Zusammenhänge zu verdeutlichen und den
Sinn zu deuten versuchen, sind nötig,
um die heutige Lage der Menschheit

von ihrer «anderen», nicht-tierischen
Seite her abzuklären. Bei Lorenz
finden sie sich nicht, es ist nicht seine

Aufgabe, sie aufzugreifen. Seine
Aufgabe besteht vielmehr darin, die
Menschen zu ermahnen, indem er ihnen die
einzelnen, heute offenkundig daliegenden

Wirkungsweisen einer zerstörerischen

Kraft ins Bewusstsein ruft und
so den Menschen mit sich selbst
konfrontiert.

Alexander Gosztonyi

CONRAD FERDINAND MEYER

Alfred Zächs Gesamtdarstellung des Dichters

Noblesse oblige

Das hier anzuzeigende Buch ist von
berufener Seite geschrieben worden1.
Alfred Zäch hat, zusammen mit Hans
Zeller, in langjähriger Arbeit die
Historisch-kritische Ausgabe der «Sämtlichen

Werke» C. F. Meyers herausgebracht

- eine Ausgabe, deren Vollendung

nun in Sichtweite gerückt ist und
die zu den besten unserer Zeit gehört.

Die Gesamtdarstellung Meyers, die
Alfred Zäch jetzt vorlegt, besitzt
dieselben Tugenden, die er am Dichter
rühmt: Diskretion, Loyalität und den
Sinn für Gerechtigkeit. Das Buch ist in
der Tat von einem ähnlichen Ethos
getragen, wie Meyer selbst es besessen hat.
Es beginnt mit einer knappen und klaren

Darstellung der Biographie. Meyers
äusserst schwierige Mutterbeziehung,
die Liebe zu seiner Schwester Betsy, die
späte und sehr konventionelle Ehe mit
Luise Ziegler, die frühe und die späte
Einweisung in eine Nervenheilanstalt -
nichts wird unterschlagen, aber auch

nichts wird ausgeschlachtet. Alfred
Zäch kolportiert keinen Klatsch, er weidet

auch keine Eingeweide aus - eine
Versuchung, die in unserem ehrfurchtslosen,

alle Dinge «entmythologisierenden»
Zeitalter besonders nahegelegen

hätte. Eher hält er sich an des Dichters

eigene Devise : «Unselige Dinge
verlangen einen Schleier. » Der Schleier ist
ja nicht so dicht gewoben, dass ein
schärferer Blick ihn nicht durchdringen
könnte.

Vielleicht ist dieses erste Kapitel, der
«Lebensgang», etwas zu knapp ausgefallen,

wenn man es zum Beispiel mit
dem fünften vergleicht, der Wirkungsgeschichte

des Dichters. Wir erfahren
nicht, wer jene tote Geliebte war, die
durch Meyers schönste Liebesgedichte
geistert. Die langjährigen Höllenqualen,
die der junge Meyer unter der Fuchtel
seiner hysterisch überfrommen Mutter
erlitten hat, werden diskret behandelt.
Von der spät heimgeführten Gattin
vernehmen wir immerhin, dass sie - so
berichtet eine Augenzeugin - eine «dick-



DAS BUCH 73

liehe, ältliche, magdliche Trutschel»
war, eine biedere, durchschnittliche Person,

eine «echte Züri-Tante». Wer
Meyer von Grund auf verstand, wer
ihn förderte, liebte - das war seine
Schwester.

Schon in der DarsteUung des
Lebensganges zeigt sich der Interpret
bemüht, von der äusseren zur inneren
Wirkhchkeit vorzustossen, vom
Anschein der Dinge zu ihrem Sein. Der
Adel von C. F. Meyers Gesinnung
verpflichtet auch ihn.

An den «ewigen Gesetzen» hält er sich

aufrecht, wenn ihn die tödlichen
Depressionen vernichten wollen. Gewiss,
der Dichter war sich über die einzelnen
Aspekte seines Glaubens nicht ganz im
klaren. Aber Glauben lässt sich von der
Logik her überhaupt nicht erschliessen,

er ist ursprünglicher und wesenhafter,
sein Organ ist das Herz, nicht das Hirn.
Und C. F. Meyer hat auf seine Weise
tatsächlich Christus erlebt, er sah Gott
als den Hort der Gerechtigkeit, und er
rang um die Gnade.

Meyers Religiosität

Alfred Zäch überzeugt uns ganz, wenn
er des Dichters noble und gütige
Haltung darstellt. Mehr Mühe bereitet ihm
seine Religiosität, die sich, so scheint
es, aus einer einzigen Reihe von
Widersprüchen zusammensetzt. Wie passt der
Glaube an ein vorbestimmtes Schicksal,
vom «Amulett» bis zum «Pescara»
bezeugt, zu dem ebenso bezeugten Glauben

an den Zufall? Wie reimt sich die
Lutherische «Freiheit eines
Christenmenschen» auf die finstere Prädestinationslehre

Calvins? Und wohin gehört
in Meyers System der Glauben an die
Seelenwanderung - den ich, trotz
spielerisch-humoriger Formulierung in den
Briefen, für echt halte? (Humorig
müsste ihn Meyer schon darum formulieren,

weil er ihn bei den Briefempfängern

keineswegs mit voraussetzen
konnte.)

Also ein Synkretismus, dieser Glauben?

Es stimmt schon, Meyer ist auch
hier «ein Mensch mit seinem
Widerspruch». Aber an der Echtheit seiner
Religiosität lässt sich doch nicht zweifeln,

weil sie, nachgewiesenermassen,
sein ganzes Leben durchdrungen hat.

Die Werke

Im vierten Kapitel geht der Interpret
alle Werke des Dichters durch. Jede
einzelne NoveUe beleuchtet er, einfühlend,
aber auch kritisch. Stark betont er
Meyers Ironie, auch seine «Art, den
Standpunkt des Betrachters stets zu
wechseln». Meyer lässt gern Fragen
offen, bietet mehrere Varianten der
Deutung an, beginnt manche Sätze mit
dem Wörtchen «Vielleicht». Er glaubt,
nur die Vieldeutigkeit werde der Vielfalt
des Lebens gerecht; darin ist er modern.
Im übrigen lässt er nur seine Gestalten
agieren; er selber erzählt, er urteilt
nicht. Sein wirkliches Urteil lässt sich
trotzdem erahnen. Diese «Objektivität»
von Meyers Prosa war gegen Ende des
neunzehnten Jahrhunderts erstaunlich
modern, und dasselbe gilt auch für die
symbolistische Tendenz seiner Lyrik.

Mag sich hinter diesem poetischen
Verfahren auch eine gewisse Unsicherheit

verstecken - bewundernswert bleibt
die Konsequenz, mit der der Dichter
diesen allmählich entwickelten Stil dann
durchgehalten hat. Hinter der Vieldeutigkeit

seiner Novellengestalten verbirgt
sich letztlich die Unzugänglichkeit des



74 DAS BUCH

Absoluten. Von hier führt ein Weg bis
zu Kafka hinüber...

Die Wirkungsgeschichte

Im Rahmen einer Buchreihe «Wirkung
und Gestalt» lag es nahe, auf die
Wirkungsgeschichte des Dichters näher
einzutreten, auf die Art und Weise, wie er
von der Mitwelt, der Nachwelt
aufgenommen worden ist. Alfred Zäch war
ja schon von der Historisch-kritischen
Ausgabe her mit einer ausserordentlichen

Fülle von zeitgeschichtlichen
Dokumenten vertraut, und überhaupt
kennt er das neunzehnte Jahrhundert
ausgezeichnet.

Wie stand es mit der Wirkung
Meyers zu seinen Lebzeiten? Gottfried
KeUer schätzte ihn nur bedingt. Ihn
ärgerten - nicht ganz zu Unrecht - die
pathologischen Beilschläge und
Blutszenen in den Novellen. Aber auch die
Lyrik wurde von einigen abgelehnt;
Theodor Storm fand sie zu wenig
empfunden, zu wenig liedhaft. Im grossen
ganzen aber überwog schon früh die
Anerkennung. Langsam, aber stetig
nahm die Zahl der Leser zu. Die
postume Wirkungsgeschichte, die Alfred
Zäch vorlegt, ist zugleich ein Kapitel
deutscher - und schweizerischer -
Geistesgeschichte. Zahlreiche Literaten von
vorvorgestern rücken mit ihrem Urteil
an. Sie versammeln sich vor unserm
Auge, gespenstisch wie ein
Wachsfigurenkabinett. Man erkennt wieder
einmal, wie jeder die Literatur nach
seinem Bedürfnis zurechtbiegt. Einige
dazumal hochgeschätzte Professoren
hatten mit ihrem Ordinariat noch
keinerlei Fingerspitzengefühl für Literatur
erworben Von den negativen
Urteilen dünkt mich dasjenige Hofmanns¬

thals das geistvollste: «... heroische
Landschaften mit und ohne Staffage;
Anekdoten aus der Chronik zum
Lebenden Bild gestellt -, Wämser und
Harnische, aus denen Stimmen reden,

die Welt des gebildeten, alles an
sich raffenden Bürgers entfaltet ihre
Schrecknisse.» Ein zweifellos zu scharfes

Urteil, doch ziehe ich es in seiner
Geradheit den gewundenen Sätzen
Eduard Korrodis vor: «So soUte man
ihn eigentlich lesen, als den letzten
deutschen Dichter, der die Ökumene des

evangelischen Glaubens verherrlichte,
als Künstler Luther zugewandt, von
Geburt Zwinglianer, dem Gefühle nach
der christlich flektierten Schicksalsformel

zugeneigt, wie sie Calvin bot, dessen

feine Lebensnadel zwischen zwei

grossen Krisen Verdüsterungen seines
Geistes bebt. » Der Schluss ist stilistisch
besonders bedenklich. Bis man nur
schon merkt, dass das «dessen» sich
nicht auf Calvin, sondern auf Meyer
bezieht - und mit den «zwei grossen
Krisen» die Nervenheilanstalten von
Préfargier und Königsfelden gemeint
sind!

Meyers Ruhm stieg unentwegt bis

gegen das Ende des Ersten Weltkriegs.
Mit dem Buch Franz Ferdinand
Baumgartens trat 1917 eine Wendung ein;
man betonte nun eher das Formalistische,

Ästhetische, Heroisch-Allürenhafte
dieser Dichtung. Neuere Deutungen

variieren sehr, je nach dem Standpunkt
des Interpreten. Alfred Zäch hat
vielleicht dieser ganzen Sekundärliteratur
zu viel Ehre erwiesen. Mehr als bei
Meyer selbst «haucht uns» hier, mit
Hofmannsthal zu reden, «das
halbgestorbene Jahrhundert an»!

Aber ob von dem oder von jenem
mehr zu bringen gewesen wäre - das
sind Ermessensfragen. Im ganzen ist



DAS BUCH 75

dieses Buch eine höchst verdienstliche
Gesamtdarstellung, mit abgewogenem
Urteil sine ira et studio geschrieben
und doch die innere Teilnahme am
Gegenstand nicht verleugnend. Jene
Objektivität, die C. F. Meyer so unermüdlich

angestrebt hat und die manche
seiner Interpreten vermissen lassen -

hier ist sie verwirklicht, und dafür
gebührt dem Verfasser unser Dank.

Arthur Häny

1 Alfred Zäch, C. F. Meyer, Reihe «Wirkung

und Gestalt», Verlag Huber, Frauenfeld

1973.

PHILOSOPHIE

Hans F. Geyer, ein schweizerischer Denker unserer Zeit

Von den Rezensenten meist respektvoll
behandelt, aber noch kaum von einem
grösseren Publikum beachtet, erscheinen

seit mehreren Jahren die Bände
des «Philosophischen Tagebuchs» von
Hans F. Geyer1. Der unter diesem
Decknamen schreibende, in der Nähe von
Zürich wohnende Denker hat ein reguläres

Philosophiestudium durchlaufen,
war dann in einem Verlag und mehr
als zwei Jahrzehnte lang in der Industrie

tätig, worauf er sich, in erstarkendem

Bewusstsein der philosophischen
Berufung, ganz der Abfassung des
genannten Werkes widmete. Angekündigt
hat er dieses bereits in den 1962
erschienenen «Gedanken eines
philosophischen Lastträgers» (Origo-Verlag,
Zürich). Ebenda findet sich auch das

programmatische Selbstzeugnis: «Es ist
mir nicht gegeben, ohne Enthusiasmus
zu philosophieren.» Wenn Geyer im
Vorwort zum fünften, 1973 veröffentlichten

Band des «Tagebuchs» bezeugt,
er habe diesen in der «rauschartigen
Hingerissenheit einer creatio ex nihilo»
geschrieben, so kann aus der Zeitspanne
zwischen den beiden ähnlich lautenden
Äusserungen gefolgert werden, dass sein
Enthusiasmus einen langen Atem hat.
Anderseits will er fragmentarisch philo¬

sophieren. Das Fragmentarische, meint
er, sei das Wesen unseres Jahrhunderts,
eine nach Ergänzung verlangende Zu-
kunftsträchtigkeit, deren denkerische
Ausdrucksform der Aphorismus oder
der Kurzessay sei. Ihrer bedient er sich
durchgängig, doch haben die letzten
drei Bände des «Tagebuchs» einen
ziemlich systematischen Charakter
angenommen.

Geyers Philosophie ist eine spekulative

Anthropologie mit dem Leitbegriff
der «leiblichen Dreieinheit» von Körper,

Seele und Geist. Im Unterschied
zum physikalischen und zum tierischen
Körper ist der menschliche ein Leib,
«das heisst er ist als Körpergeist und
Geistkörper, als Körperseele und
Seelenkörper der Träger der menschUchen
Idee». Geyer spricht von der Satellitenstruktur

des dreieinigen Leibes: im
Zentrum der physische Körper mit seinem
biologischen Erbgut, auf einer inneren
Kreisbahn der seelische Organismus, in
Distanz gehalten durch mythische
Abstraktion (Aura des Gefühls), auf einer
äusseren Bahn der geistige Organismus,
in Distanz gehalten durch logische
Abstraktion (Aura des Begriffs). Die beiden

Abstraktionen werden ermöglicht
durch Verankerung im «objektiven



76 DAS BUCH

Geist», nämlich im kulturellen Erbgut
oder zweiten genetischen System. (Das
erste ist das physisch-biologische
Erbgut.) Nach Art eines kybernetischen
Regelkreises wirken Seele und Geist auf
den naturgesetzlich schaffenden Körper
selber schaffend zurück.

Mit der Idee der leiblichen
Dreieinheit glaubt Geyer den Gegensatz von
Materialismus und Idealismus
überwunden und in ihr zugleich die Grundlage

einer wissenschaftlich und denkerisch

vertretbaren Religion gefunden zu
haben. Religion hat ihren Ursprung in
den leiblichen Vollkommenheitsgefühlen.

Das Übernatürliche steckt in der
Natur selber, diese ist «eine Immanenz,

gesprengt durch ihre Transzendenz».

Gott verwirklicht sich im
werdenden Menschen, eine Idee, die der
vierte Band des «Tagebuchs» («Biologie

der Logik», 1972) in Ausdrücken
einer kybernetischen Religionsphilosophie

entfaltet. So kann Geyer des
Cusanus coincidentia oppositorum in Gott
als Zusammenfall von Sein und Sinn
im Menschen, als existentielle Einheit
von Innen und Aussen, von Subjekt
und Objekt deuten.

Das Innen aber, betont er, verhält
sich nicht nur betrachtend zum Aussen,
sondern gebietend. Das Wahre soll
erkannt werden, damit das Gute getan
werde. Gebietende Innerlichkeit ist die
in der leiblichen Dreieinheit sich
vollziehende Individuation oder Inkarnation.

Sie ist das primär Aktive, das,
selber von Natur und Geist geprägt,
massgebend die Gesellschaft prägt. Die
grossen Individuationen haben Europa
geschaffen, die Entwicklungstendenzen
des europäischen Geistes begründet, die
Geyer sowohl bewundert wie kritisiert.
Die ihm vorschwebende Harmonie der
leiblichen Dreieinheit ist durch den ein¬

seitigen Spiritualismus des christlichen
Mittelalters gestört worden. In der
Neuzeit hat der SateUit Geist andere
exzentrische Bahnen eingeschlagen.
Erscheinungen wie der Marxismus, die
sich areligiös gebende Wissenschaft und
ihre technokratische Anwendung, auch
der Existentialismus in seinen bisherigen

Hauptvertretern werden von Geyer
als pseudoreligiös oder kryptoreligiös
qualifiziert, der falschen Mythisierung
bezichtigt. Positive Voraussetzung
solcher Kritik ist die Annahme einer
elementaren Religion, die notwendig alle
menschlichen Lebensbereiche durchwaltet

und nur durch geistige Perversion

verleugnet werden kann. Der
Mythos, der in den älteren Zeiten
vorgeherrscht hat, soll demnach nicht
verschwinden, jedoch soll er zu seinem
Gegenpol, dem Logos, in ein freundliches
Verhältnis treten. In weitläufigen
dialektischen Gedankengängen sucht Hans
F. Geyer die Möglichkeit solcher
Versöhnung glaubhaft zu machen.

Der synthetische Grundzug seines
Denkens zeigt sich besonders deutlich
in dem Postulat, den antiken Sensualismus

und den christlichen Spiritualismus

miteinander in Einklang zu bringen.

Zwar sagt er im ersten Band des

«Philosophischen Tagebuchs» («Von
der Natur des Geistes», 1969), das
christliche und das antike Element
unserer Bildung seien eigentlich wie Feuer
und Wasser, im zweiten indes («Arbeit
und Schöpfung», 1970) meditiert er
über die geschichtliche Dynamik, die
aus der Mischung von griechischem und
jüdischem Geist entstanden sei, und mit
starker Zuversicht wird der
Harmonisierungsgedanke im zuletzt erschienenen
fünften («Dialektik der Nacktheit»,
1973) vorgetragen:

«Die numinose Nacktheit der An-



DAS BUCH 77

tike unterlag gegen den jüdisch-christlichen

Geist nicht als die niedrigere,
sondern als die an sich höhere religiöse
Idee. Aber der Geist hatte in ihr noch
nicht diejenige Durchbüdung erfahren,
die notwendig ist, um die Sinnlichkeit
zu beherrschen und ihre Wucherungen
auszuschliessen. So war die christliche
Religion eben doch die höhere gegen
die antike, weil sie in ihrer Einseitigkeit

die einseitige Durchbildung des

Geistes erzielte, die der an sich grösseren,

aber nicht beherrschten dreifaltigen
Einheit von Körper, Seele und Geist
des antiken Gott-Typs fehlte. Der
Schritt in die Fülle aber ist heute als
Manifestation der elementaren Religion

religionshistorisch, religionsphilosophisch

und religionspsychologisch
wieder möglich, heute, da wir über die
nötigen Voraussetzungen verfügen, um
das umfangreichere Numen der Nacktheit

mit dem Sinne, mit dem Feuer
der Idee zu erfüUen, die notwendig
sind, um der natürlichen Geistseele, die
aus dem sprechenden Körper wie aus
einem Blumenkelch emporsteigt, jene
Erhöhung zuteil werden zu lassen, die
in der Natur der menschlichen Religion

angelegt und dem Gottmenschen
und Menschengott vorausbestimmt
ist.»

Diese «zweite Unschuld» wird die
Exzentrizität des Geistes korrigieren,
die kryptoreligiöse Selbstherrlichkeit
seiner Sachgebiete überwinden: «Die
betrachtende Sensualität der Wissenschaft

und die aktive der eingreifenden
Technik steht nun in einem richtigen
Verhältnis zum religiösen menschlichen
Zentrum, der Aufbruch zur Welt,
begonnen seit der Renaissance und nur
halb voUendet, wird auf seinen Gipfel
geführt durch den Einzug des menschlichen

Körpers als Mann und Weib in

das AUerheiligste der Rehgion. Wenn
der menschliche Körper nicht mehr
profan ist, dann ist es auch nicht mehr
die moderne Wissenschaft und Technik.
Der Fluch der Profanität, der bisher
auf ihnen lastete, wird von ihnen
weichen. »

Hans F. Geyers «Philosophisches
Tagebuch» ist eine imponierende
Aussenseiterleistung, ein grossangelegter
Versuch, der Existenzplülosophie eine

neue, zukunftsgläubige Wendung zu
geben. Die auf Harmonisierung abzielenden

Ideen des Verfassers entspringen
offenbar jener von ihm persönlich
erlebten psychosomatischen
Grundbefindlichkeit, die er als Eupathie
bezeichnet. Er weiss sich mit Leibniz, dem
Philosophen der félicité (Ferdinand
Lion), wesensverwandt. Unter den
Selbstzeugnissen, die er zuweilen in das

«Tagebuch» einstreut, findet sich aber
auch die Bemerkung, ein Zug seines

Charakters sei ToUkühnheit. Dieses
Wort aus Philosophenmund ist selber
ein Beleg für seine Richtigkeit, und
ausserordentlich kühn sind ja tatsächlich

viele der Gedankengänge, mit denen
Geyer die Dissonanzen in Weltgefüge
und Menschengeist aufzulösen trachtet.
Die Verwirklichung seiner grossen
religions- und moralphilosophischen
Postulate gleicht an Schwierigkeit nahezu
der Quadratur des Kreises, was das
faszinierende Spiel der Begriffe nicht
immer verbergen kann. Wie er seine
elementare Religion, das «Kontinuum
der Offenbarung» (Titel des dritten
«Tagebuch»-Bandes), gegen die historischen

Offenbarungsreligionen zur
Geltung bringen will, bleibt um so
problematischer, als er den «Formalstrukturen

des Glaubens», insbesondere den
Glaubenslehren der Kirchen, ein
fortdauerndes Lebensrecht zuerkennt. Un-



78 DAS BUCH

beantwortet bleibt auch die Frage, was
der im Menschen wachsende Gott
bedeuten soll, wenn sich die im bisherigen
Sinn naturgesetzlichen Lebensbedingungen

nicht aufheben lassen.
Zu würdigen ist der tiefdringende

Blick für die Wechselwirkung der
Polaritäten und für das unveräusserlich
religiöse Wesen des Menschen,
hochzuschätzen die mitmenschliche Gesinnung,

die auch der geringen
Individuation eine Chance der Entwicklung
einräumt. Ein Nietzsche-Nachfahre ist
Geyer zwar in der sendungsbewussten
Sprachgebärde, doch nicht als Moralist.
Beachtenswert sind im übrigen
zahlreiche, vom System der Leitbegriffe
mehr oder weniger unabhängige
Einzelbetrachtungen, etwa über die Nationen.

Im Geistesleben der Schweiz, die bisher

wenig philosophisches Eigenge¬

wächs hervorgebracht hat, ist Hans F.
Geyers Werk ein neuartiges Phänomen.
Wird ihm eine dem hohen Anspruch
gleichkommende Wirkung beschieden
sein? Geyer selber lehnt es ab, sich
deswegen zu beunruhigen. Er will ein wahrer

Lebensphilosoph, das heisst vor
allem darauf bedacht sein, aus dem eigenen

Leben ein Kunstwerk zu machen,
wogegen er den Erfolg der literarischen
Bemühung für nebensächlich hält.
Davon, dass er sich immerhin literarisch
bemüht, zeugen die vorliegenden sechs

Bücher. Wenn ihm hierbei die Eupathie
treu geblieben ist, so mag ihm wirklich

eine Art von Quadratur des Kreises
gelungen sein.

Robert Mächler
1 Hans F. Geyer, Dialektik der Nacktheit,

Philosophisches Tagebuch V,
Rombach-Verlag, Freiburg im Breisgau 1973.

HINWEISE

Zukunft der Schweiz

Die Zahl der futurologischen Studien
auch über die Schweiz wächst an. Walter

Wittmann unterzieht sie in seinem
Buch «Wohin geht die Schweiz -
Strategien des Überlebens» teilweise lebhafter

Kritik und entwickelt dann seinerseits

Vorstellungen zur Bewältigung
helvetischer Zukunft, die sich, unter anderem,

auf eine rigorose Reduktion der
Auslandsabhängigkeit beziehen:
Allmählicher Abbau des Fremdarbeiterbestandes,

nicht zuletzt durch Erhöhung
des weiblichen Arbeitspotentials;
Konzentration - anstelle der traditionellen
Exportindustrie - auf den Export
technologisch-wissenschaftlicher Grundla¬

gen (Denkindustrie), auf weltweite
Dienstleistungen im finanziellen Sektor
(Banken, Versicherungen), auf die
blosse Verwaltung der ins Ausland zu
verlegenden rohstoff- und energieintensiven

Produktion. - Damit sind
(bewusst provokativ) nur vereinzelte
Aspekte des Buches skizziert; sie dürften

bereits deutlich machen, dass solche

Perspektiven nicht auf einhellige
Zustimmung stossen werden (Franz-
Ehrenwirt-Verlag, München 1973).

Ein Axiom unserer künftigen Politik,
das auch Walter Wittmann zu Recht



HINWEISE 79

eindringlich aufgreift, hegt in der
Festlegung der Grenzen eigenen Wachstums

und den entsprechenden
Prioritätsentscheiden. Dieser Erkenntnis, die
eine brisante Herausforderung an den
Liberalismus bedeutet, stellt sich Kurt
Müller in seiner Schrift «Zukunft ohne
Freiheit Politische Folgen des geistigen
Wandels». Die Gefahren, ja die augenfällig

gewordene Unmöglichkeit einer
rein quantitativen Betrachtungsweise
werden hier nicht repetitorisch vorgeführt,

sondern neuen Lösungsvorschlägen
prospektiv zugrundegelegt - gemäss

dem Wort, das Karl Schmid einleitend
formuliert: «Auch Metamorphose ist
Wachstum, nicht nur Zunahme und
Vermehrung» (Verlag Paul Haupt,
Reihe «Staat und Politik», Nr. 13, Bern
1973).

Von 1971 bis Anfang 1973 arbeiteten
168 Männer und Frauen in fünfzehn
Gruppen an einem Bericht über die
Zukunftsprobleme der Schweiz. Sie
bildeten die Prospektivkonferenz, eine von
der Neuen Helvetischen Gesellschaft ins
Leben gerufene autonome Organisation,

deren Ziel es war, ein möglichst
umfassendes Zukunftsbild der Schweiz
zu entwerfen und die unserem Land
offenstehenden Optionen herauszuschälen.

Nun liegt der Schlussbericht «Anno
709p. R.» vor, der bei entsprechender
Aufschlüsselung (p. R. post Rütli) auf
das Jahr 2000 hinweist, und zwar mit
folgenden Kapiteln: Lesehilfe - Die
Wertordnung des Menschen - Das
tägliche Leben - Bildung und Erziehung -

Massenmedien und Kultur - Kirchen
und rehgiöse Bewegungen - Politische
Strukturen - Internationale Beziehungen

- Landesverteidigung - Soziale
Strukturen - Wirtschaftliche und
soziale Institutionen - Umwelt -
Bevölkerungsentwicklung - Wirtschaft -
Regionale Wirtschaftsstruktur -
Raumplanung. Der Bericht ist in deutscher,
französischer, italienischer und englischer

Fassung erhältlich.

Bildung

«Bildung - Luxus oder Uberlebens-
chance?»: Bruno Fritsch postuliert
Bildung als Grundlage einer Ethik, die
dem resoluten Verwertungsbedürfnis
von Wirtschaft und Technologie
entgegensteht und «einen der Wiedereinführung

des Menschen in den biologischen

Evolutionsprozess gemässen
Normensatz schrittweise aus sich heraus -
also nicht durch einen dem Menschen
von aussen her aufgezwungenen Kodex

- hervorbringt». Damit wird das
Spannungsfeld zwischen einer verfehlten
Ethik der rationalistisch-utilitaristi-
schen Konsumgier, der ausschliesslich
marktorientierten Bildungstechnologie
und einer «den biologischen
Existenzbedingungen adäquate Ethik der
Askese» abgesteckt. Ist solche Askese
Luxus? Dem, der solches achselzuckend
bejaht, sei die Schrift besonders
empfohlen (Artemis-Verlag, Reihe «Schriften

zur Zeit», Nr. 36, Zürich und
München 1973).


	Das Buch

