Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 8: Raumplanung Schweiz 1974 : Fragen, Perspektiven, Konsequenzen
Artikel: Wissen und Bildung : in der Sicht des Phanomenologen Max Scheler
Autor: Good, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162992

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PauL Goob

Wissen und Bildung

in der Sicht des Phdnomenologen Max Scheler *

In unserer Zeit ist «Wissen» vornehmlich ein streng geregeltes Geschift
erfolgreicher Wissenschaften. Was ihrem hochsten Anspruch gerecht werden
will, muss sich deduktiv-nomologisch Schritt um Schritt ausweisen kon-
nen. Dies gemiass dem szientistischen Ideal, das in den Naturwissenschaften
Anwendung findet. Nun gibt es aber offensichtlich Bereiche wie etwa die der
sogenannten Sozial- und Geschichtswissenschaften, in welchen diesem Ideal
nicht oder nur ganz beschrankt entsprochen werden kann und wo trotzdem
ein Wissen erreicht wird, das sich allerdings auf ganz andere Art ausweist.
Aber auch im lebensweltlichen Umgang mit den Dingen meinen wir zumin-
dest, etwas iiber diese zu wissen, wobei sich auch dieses Wissen auf ge-
wisse Kriterien wie sinnliche Wahrnehmung berufen kann. Nochmals eine
andere Weise von Wissen erbringt der philosophische Hinblick. Nicht was
ein Ding in seiner Brauchbarkeit bedeutet, suchen Philosophen ausfindig zu
machen, sondern welche Wesenszusammenhénge es offenbart. Solches We-
senswissen fordert keine Technik, wohl aber dient es einer verantwortungs-
bewussteren Lebensgestaltung und somit dem, was man landliufig «Bil-
dung» nennt.

Unter dem Titel «Wissen und Bildung» greife ich also ein Thema auf,
welches mit dem Selbstverstindnis von Wissenschaft und Philosophie zu tun
hat. Dabei muss ich gleich dem Missverstindnis entgegentreten, nach wel-
chem die Wissenschaften nichts zur Bildung beitragen wiirden. Nichts ware
irriger, als einen solchen Gegensatz konstruieren zu wollen. Dies kdme
jener Auffassung entgegen, welche die gegenwartige Bildungskrise allein der
Philosophie anlastet. Thomas S. Kuhn hat in seinem bahnbrechenden Buch
«Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen»! anschaulich demonstriert,
dass wissenschaftliche Problemlésungs-Paradigmata geschichtlichen Wand-
lungen unterliegen und die Wahl dieses oder jenes Paradigmas letztlich von
ausserwissenschaftlichen Normen abhéngt. Auch Wissen ist also ein Phino-
men der Krise. Man hat dies nur zu lange vertuscht. Von einer anderen
Seite her wird es heute jedem ins Bewusstsein gebracht: nimlich von seiten
zerstorerischer technischer Anwendung wissenschaftlich erprobten Wissens.
Das ist kein ausserhalb der Wissenschaften gelegenes Problem, wie viele



WISSEN UND BILDUNG 591

Forscher glauben machen wollten, sondern die Konsequenz immanenter
Eigengesetzlichkeit ihres Wissensmodells.

Im folgenden beschiftige ich mich mit dem Problem von «Wissen
und Bildung» auf eine ganz spezielle Weise. Ich werde nicht, wie es viel-
leicht bei einer solchen Gelegenheit erwartet wird, programmatische Zu-
kunftsperspektiven eroffnen. Weder mache ich die schon iiblich gewordene
~ Wissenschaftsverachtung — etwa eines Martin Heidegger — mit, noch setze
ich mich fiir einen esoterischen Bildungsbegriff ein. Es geht mir vielmehr
darum, ein Modell der Vertraglichkeit, der gegenseitigen Verwiesenheit von
Wissenschaft und Philosophie, von Wissen und Bildung vorzutragen. Dabei
gehe ich nicht im engeren Sinn wissenschaftstheoretisch, das heisst logisch-
methodologisch ans Werk. Sondern das Thema «Wissen und Bildung» soll
In einem weiteren Sinn ad hoc philosophisch angegangen werden, niherhin
sogar in einer Weise, wie es sich einer phdanomenologischen Philosophie
darbietet.

Zu diesem Zweck greife ich auf Max Scheler zuriick. Verschiedene Griinde
veranlassen mich, gerade seine Konzeption von «Wissen und Bildung» zu
untersuchen und in die gegenwirtige Diskussion einzubringen. Als dussere
Motivation sei der 100. Geburtstag des Philosophen genannt, den man in
diesem Jahr feiert. Jedoch sachliche Griinde haben die Wahl gerade dieses
Themas bestimmt. «In dieser Zeit, in der sich in schmerzvollem Ringen
um eine neue Welt ein neuer Mensch eine neue Form zu geben versucht,
steht das Problem der Bildung des Menschen im Zentrum des Interesses.
Und doch ist eine philosophische Wesensbestimmung der Bildung noch kaum
versucht worden2.» Dieses Versdumnis nachzuholen, hat er sich vorgenom-
men. Dies ist ein erstes Argument fiir einen Riickgriff auf Scheler. - Zwei-
tens kommt ihm das Verdienst zu, die Wissenssoziologie als neue For-
schungsdisziplin begriindet zu haben. Die Soziologie des Wissens unter-
sucht die Verflochtenheit von Geist, Wissen, Bewusstsein einerseits und ge-
sellschaftlicher, politischer; sozialer Wirklichkeit andererseits. Dass da ein
weitreichendes Abhéngigkeitsverhiltnis besteht, hat Karl Marx erstmals
deutlich unterstrichen. Scheler nimmt auf ihn Bezug: «Ja, in letzter Linie
gilt fiir uns durchaus der Satz von Karl Marx, dass es das Sein der Men-
schen sei (freilich nicht nur ihr 6konomisches, <materielles> Sein, wie Marx
gleich mitsetzt), nach dem sich auch .all ihr mdégliches «Bewusstsein»,
«Wissen», ihre Verstehens- und Erlebnisgrenzen richten3.» Hier ist schon
die Richtung angezeigt, in welcher eine Korrektur oder Erweiterung der an



592 WISSEN UND BILDUNG

sich richtigen Marxschen Grundthese erfolgt. Marx selber hatte seine
grundlegende Einsicht in bewusster Opposition zur Hegelschen Entwick-
lungslehre des Geistes formuliert. Auch von der Hegelschen Konzeption
absoluter Selbstmichtigkeit des Geistes (Geschichte als rein «sinnlogischem
Prozess») distanziert sich Scheler, indem er dem Geist geradezu totale
Ohnmacht attestiert. Schliesslich war eine Vorform von Wissenssoziologie
in der positivistischen Tradition des 19. Jahrhunderts, insbesondere das
«Dreistadiengesetz» von Auguste Comte, unmittelbarer Anstoss fiir die Be-
griindung der neuen Disziplin. In allen drei Fillen aber lasst Scheler iiber-
haupt keinen Zweifel dariiber entstehen, dass er sowohl die einseitig
«dkonomische» Entwicklungslehre von Marx als auch die rein «ideologische»
von Hegel wie die «scientifistische» von Comte entschieden ablehnt. In wel-
cher Weise das Verhiltnis in seiner, allgemein als «gemdssigt» 4 bezeichneten
Soziologie des Wissens determiniert wird, werden wir spiter sehen. Als «ge-
massigte» wurde diese im Unterschied zur «radikalen» von Karl Mannheim
insofern charakterisiert, als nach ihr die sogenannten «Realfaktoren» nur
das zeitliche Auftreten, nicht aber den inneren Gehalt der «Idealfak-
toren» bestimmen, wiahrend bei Mannheim, der sich entschiedener an Marx
orientiert, auch letzteres der Fall ist. — Damit sind wir bei einem dritten
(und letzten) Grund angelangt, der eine Beschaftigung mit Schelers Wissens-
problematik motiviert. Von ihm iiber Karl Mannheim fithrt nimlich eine
direkte Linie zum Anliegen der « Frankfurter Schule», namentlich zu deren
jiingsten Vertretern Jiirgen Habermas und Karl-Otto Apel. In gewohnt
iibertriebener Pikanterie hat der Kritische Rationalist Hans Albert im 1971
erschienenen Aufsatz «Hermeneutik und Realwissenschaft» 3 diese Ver-
wandtschaft kritisiert. Habermas’ Lehre von den «erkenntnisleitenden In-
teressen» stelle lediglich eine sidkularisierte Neuauflage der ohnehin frag-
wiirdigen Lehre von den Wissensformen von Scheler dar. Dass da eine auf-
fallende Parallele besteht zwischen einem «technischen» Interesse der
Analytischen, einem «praktischen» der Hermeneutischen, einem «emanzi-
patorischen» der Kritischen Wissenschaften einerseits und dem Herrschafts-,
Bildungs- und Heilswissen Schelers andererseits, bleibt unbestritten. Dass
aber Hans Albert mit der pauschalen Ablehnung der ersten wie der zweiten
Version ein berechtigtes Anliegen moderner Wissenstheorie einfach unter-
driickt, wird die folgende Analyse zeigen. Die sachlichen Differenzen
zwischen Scheler und der «Frankfurter Schule» kann ich hier aus Zeit-
griinden nicht behandeln 6.

Bevor ich nun auf Schelers wissenssoziologische Grundideen eingehe
und dann iiber das von ihm bestimmte «Wesen der Bildung» spreche,
noch eine bibliographische Bemerkung. Die zahlreichen Publikationen iiber
Wissens- und Bildungsprobleme unterstreichen die Wichtigkeit dieses Fra-



WISSEN UND BILDUNG 593

genkomplexes fiir Scheler. Am Anfang muss die erstmals 1924 erschienene
Untersuchung «Probleme einer Soziologie des Wissens» genannt werden,
welche 1926 in erweiterter Fassung in den «Die Wissensformen und die
Gesellschaft» betitelten Band aufgenommen wurde?. Im gleichen Band
finden wir die erkenntnistheoretische Studie « Erkenntnis und Arbeit», die
in einem Ergdnzungs- und Fundierungsverhéltnis zur erstgenannten steht.
Von unmittelbar praktischer Relevanz ist der dritte Beitrag darin, iiber-
schrieben «Universitdt und Volkshochschule», in welchem er schon 1921
seine bildungspolitischen Reformideen formulierte. Zu erwahnen sind sodann
die beiden Titel «Weltanschauungslehre, Soziologie und Weltanschauungs-
setzung» (eine Konfrontation mit Max Webers 1919 gehaltenen Vortrag
- «Wissenschaft als Beruf») und «Uber die positivistische Geschichtsphilo-
sophie des Wissens» (eine Kritik an Comtes Dreistadiengesetz)8. 1925 er-
schien der fiir das Bildungsproblem wichtigste Aufsatz « Die Formen des
Wissens und die Bildung» 9, den Maria Scheler 1947 gekiirzt auch unter
dem Titel «Bildung und Wissen» herausgab. Die zwei letzten von Scheler
selber in Druck gegebenen Aufsitze schliesslich, ndmlich «Philosophische
Weltanschauung» (1928 erschienen) und «Der Mensch im Weltalter des
Ausgleichs» (erst 1929, also nach seinem Tod, herausgekommen) beschif-
tigen sich nochmals ausfiihrlich mit dem Bildungsthema; letzterer entwirft
eine grosse kosmische Vision, nach welcher ein weltweiter «Ausgleich»
zwischen den Wissens- und Kulturformen eintreten und die Prioritét eines
einseitig «europaistisch» orientierten «Scientifismus» preisgegeben werde.
Wohl haben sich mittlerweile die Anzeichen fiir einen solchen Ausgleich
der Wissensformen verstiarkt, aber ein echter Pluralismus hat sich bisher
nicht durchsetzen kénnen.

II.

In zwei Schritten méchte ich nun das Verhaltnis von «Wissen und Bil-
dung», wie es Max Scheler gesehen hat, skizzieren. Erstens miissen wir
uns mit den Grundideen seiner Wissenssoziologie vertraut machen. Die er-
kenntnispsychologische Frage, auf welche Weisen Wissen iberhaupt er-
worben werden kann und was alles diesen anspruchsvollen Namen verdient,
muss hier uneréortert bleiben. Erwahnt sei lediglich die Auffassung Schelers,
«dass Bewusstsein (Ubersetzung von con-scientia) nur eine Art des Wissens
ist, dass es auch vor-bewusstes ekstatisches Wissen gibt (Wissen also keines-
wegs eine Funktion des «Bewusstseins> ist)»10. Im weiteren fasst er Wissen
ontologisch, namlich als ein «Seinsverhdltnis». Das heisst, wissend bleibt
der Mensch nicht bei sich, sondern tritt in ein Verhédltnis zu anderem
Seienden, ohne dass dieses dabei eine Verdnderung erfihrt (im Unter-



594 WISSEN UND BILDUNG

schied zu Arbeit, die stets auf « Umformung eines Materials» abzielt). Dies
gelingt deshalb, weil jedes Ding eine Soseins- und eine Daseinsseite be-
sitzt, wobel das « Dasein» nicht «intellektual», sondern ausschliesslich trieb-
haft, nimlich als ‘Widerstandserlebnis gegen mein eigenes Streben mir be-
kannt ist, wihrend der «Soseins»-Aspekt der Gegenstinde dem Bewusst-
sein oder der Person unmittelbar «einleuchtet». Dieses Wissensgeschehen
wird auch als «Teil-habe» charakterisiert, die jedoch nur mdéglich ist
aufgrund einer vorausgehenden prinzipiellen «Teil-nahime», das heisst zwi-
schen Mensch und Welt, Bewusstsein und Gegenstand muss es schon so
etwas wie eine Ubereinkunft geben, sonst konnte nie eine Erkenntnis
stattfinden, ein Wissen sich etablieren. Auf seiten des Erkennenden mani-
festiert sich diese «Teilnahme» als Liebe. «Ohne eine Tendenz in dem
Seienden, das <weiss>, aus sich hervor- und herauszugehen zur Teil-habe an
einem anderen Seienden, gibt es iiberhaupt kein mégliches <Wissen». Ich sehe
keinen anderen Namen fiir diese Tendenz als <Liebe>, Hingebung, gleich-
sam Sprengung der Genzen des eigenen Seins und Soseins durch Liebell.»
Wo nun aber derart aufgrund liebender Teilnahme wissende Teilhabe sich
ereignet, muss es zu einem «Deckungserlebnis» zwischen anschaulich-
bildhaftem und denkend-bedeutungshaftem Aspekt der Gegenstinde kom-
men. Von der Intensitit solcher Deckungserlebnisse hingt die Adiquatheit
einer Erkenntnis ab.

Zu dieser erkenntnis-ontologischen Wissensbestimmung kommt nun hin-
zu — und deshalb wird eine Soziologie des Wissens fiir ihn aktuell —,
dass die Entstehung oder Verwirklichung von Wissen auch von nicht-
wissensmassigen Faktoren abhangt. Am Anfang jeder Wissenssoziologie
steht die Annahme, dass einmal zwischen «Triebstruktur» und «Geist-
struktur», sodann zwischen Wirtschafts- beziehungsweise Lebensform einer-
seits, Denk- beziehungsweise Wissensform andererseits irgendein Determi-
nationsverhiltnis existiert. Dieses fiir konkrete Gebilde ausfindig zu ma-
‘chen, ist eine soziologische Aufgabe. Dabei gibt sich Scheler nicht mit
einer bloss deskriptiven, auch nicht mit einer klassifizierenden Soziologie
zufrieden. Vielmehr fordert er eine «kausale Soziologie», welche Gesetze
der Abhingigkeit von Ideal- und Realfaktoren, Uber- und Unterbau formu-
liert, dabei aber einen Wissens- oder Kulturinhalt «ausschliesslich nach
seiner tatsdchlichen, also nicht <normativen» oder ideal seinsollenden Deter-
miniertheit»12 untersucht. (Letzteres wire wohl Aufgabe einer transzen-
dentalen Phinomenologie.) ,

Obwohl Scheler «Wissen» also nicht auf eine Funktion des Bewusst-
seins einschrinkt, sondern als erste Stufe ein «ekstatisches Haben» der
Gegenstande annimmt, lasst er die Wissenssoziologie nur die Gesetzlich-
keit der «obersten» bewussten Wissensformen erforschen. Eine solche Aus-



WISSEN UND BILDUNG 595

marchung wird von gegenwartigen Wissenssoziologien mit Recht zuriick-
gewiesen. Als Beispiel sei diejenige von Peter L. Berger und Thomas
Luckmann genannt, in welcher die Ausgangsthese lautet: «Die Wissens-
soziologie muss sich mit allem beschiftigen, was in der Gesellschaft als
«Wissen> gilt13.» Sichtlich von Auguste Comte beeinflusst, der in der Wis-
sensgeschichte ein zeitliches Nacheinander eines religiésen, metaphysischen
und positiven Stadiums sah (das letzte wurde im 19. Jahrhundert er-
reicht), hat Scheler nur noch diese drei im Auge. Das sogenannte «All-
tagswelt-Wissen» tritt soziologisch nicht in seinen Blickkreis. Was nun aber
‘bei Comte ein zeitliches Nacheinander darstellt, wird bei ihm zur all-
gemeinen, jederzeit antreff baren « Struktur» des Geistes, die zudem triebhaft
fundiert ist. Er spricht von einem « Differenzierungsprozess des Geistes»: die
drei genannten Hauptwissensarten haben sich « gleich urspriinglich» aus dem
mythischen Denken «abdifferenziert».

Die Wissenssoziologie soll also ein «Gesetz der Folgeordnung» von
Ideal- und Realfaktoren aufsuchen. Als «oberste Einteilung der Real-
faktoren» nennt er Wirtschafts-, Macht- und Fortpflanzungsverhaltnisse,
welche den Triebimpulsen «Nahrung», «Macht» und «Sexualitit» ent-
sprechen. Das gesuchte Gesetz soll festhalten, in welcher Weise gewisse
Triebimpulse, Interessen, Neigungen und bestimmte reale gesellschaftliche
Verhiltnisse mit konkreten Wissensformen in einer Bedingungs- und
Bestimmungsrelation stehen. Wie sehr Schelers eigene Leidenschaft nicht
soziologisch, sondern phianomenologisch orientiert ist, zeigt die Tatsache,
dass er doch nicht ein Gesetz der «fertigen Gewordenheiten», sondern des
«moglichen dynamischen Werdens» sucht. Mit andern Worten nicht das
Entstehen einer speziellen Religion oder Metaphysik oder Wissenschaft in
einem bestimmten Moment der Geschichte will er kausal erkliren. Bevor
so etwas in Angriff genommen werden kann, muss man nach ithm ein
Gesetz allgemeiner « Wirksamkeit» von Ideal- und Realfaktoren aufeinander
formulieren.

Scheler ist der Ansicht, ein solches — metaphysisches — Gesetz gefunden
zu haben. Im folgenden lingeren Zitat gibt er eine prignante Zusammen-
fassung desselben. « Der Geist im subjektiven und objektiven Sinne, ferner
als individualer und kollektiver Geist, bestimmt fiir Ku/turinhalte, die da
werden konnen, nur und ausschliesslich ihre Soseinsbeschaffenheit. Der Geist
als solcher hat jedoch an sich wrspriinglich und von Hause aus keine Spur
von «Kraft> oder «Wirksamkeit», diese seine Inhalte auch ins Dasein zu
setzen. Er ist wohl ein <«Determinationsfaktor>, aber kein <Realisations-
faktor> des moglichen Kulturwerdens. Negative Realisationsfaktoren oder
reale Auslesefaktoren aus dem objektiven Spielraum des je durch die gei-
stige verstehbare Motivation Mdoglichen sind vielmehr stets die realen, trieb-



596 WISSEN UND BILDUNG

haft bedingten Lebensverhaltnisse, das heisst die besondere Kombination der
Realfaktoren: der Machtverhiltnisse, der 6konomischen Produktionsfak-
toren und der qualitativen und quantitativen Bevolkerungsverhiltnisse,
dazu die geographischen und geopolitischen Faktoren, die je vorliegen. Je
<reiner> der Geist, desto machtloser im Sinne dynamischen Wirkens ist er
in Gesellschaft und Geschichtel4.» Der «Geist» bestimmt also allein den
Gehalt allen kulturellen Werdens. Als solcher ist er ein Determinations-
faktor. Nicht aber entscheidet er iiber dessen Verwirklichung und Durch-
setzung in der Welt. Dariiber befindet das « Leben», verfiigen die genannten
realen Verhiltnisse. Diese Realfaktoren sind jedoch nur «negative» Reali-
sationsfaktoren, das heisst sie konnen lediglich das in die Wirklichkeit um-
setzen, was inhaltlich eben innerhalb des «Spielraums» ideengeschicht-
lichen Angebots zur Verfiigung steht. Sie treffen daraus eine «Auslese».
Fiir die realen Zustinde der Geschichte bedeutet das zugleich, dass sie
immer nur einen Ausschnitt dessen, was moglich gewesen wire, darstellen.
Doch obwohl dem Geistigen, Idealen, Ideellen als solchem absolute Ohn-
macht zugesprochen wird, hat der menschlich-individuelle «Geist» gegen-
iber dem blinden Gang der Realgeschichte eine gewisse Leitungs- und
Lenkungsfunktion. Dem Individuum eignet eine Vermittlerrolle. « Leitung
ist ein Vorhalten einer wertbetonten Idee, Lenkung ist Hemmung und Ent-
hemmung der triebhaften Impulse, deren zugeordnete Bewegungen die Idee
realisieren15,» Deshalb nennt Scheler die «freie Tat» grosser Persénlich-
keiten, Vorbilder, Pioniere den «positiven» Realisationsfaktor, weil in ihr
neue Ideen ergriffen und der Geschichte vorgehalten werden. Es handelt
sich aber um eine jederzeit suspendierbare Freiheit, um eine «liberté¢ modi-
fiable, suspensible», der allerdings auch nur eine «fatalité modifiable» der
Realverhiltnisse gegeniibersteht.

Dieses sogenannte «Gesetz der Folgeordnung» hort sich abstrakt an,
trifft aber pragnant den «tatsiachlichen» geschichtlichen Determinierungs-
prozess. «Wo Ideen keinerlei Krafte, Interessen, Leidenschaften, Triebe und
deren in Institutionen verobjektivierte «Betriebe> finden, da sind sie — was
immer ihr geistiger Eigenwert sei — realgeschichtlich vollig bedeutungslos16.»
Als Beispiel fiihrt er Raffael an, der einen Pinsel und einen méchtigen
Auftraggeber bendtigt, um seine Kiinstlerideen in die Tat umzusetzen. Des-
gleichen war Luthers Lehre nur dank der Interessen von Fiirsten, Stadten
und des aufstrebenden Biirgertums ein Erfolg beschieden. Und wer wiirde
heute angesichts der systematischen Umweltzerstérung die Ohnmacht von
neuen Ideen und Idealen gegeniiber Interessen und eigengesetzlichen poli-
tischen Mechanismen, vielfach getarnt als sogenannte « Sachzwange», nicht
mit Traurigkeit konstatieren? Diesbeziiglich scheint mir neuerdings erst
recht nur noch eine Philosophie der Ohnmacht mdglich zu sein.



WISSEN UND BILDUNG 597

Was wir bisher als Grundideen einer Soziologie des Wissens ange-
troffen haben, sieht mehr nach einer metaphysischen Grundlegung der
neuen Wissenschaft aus. In der Tat reisst Scheler bloss einige Probleme
an. Was er hier bietet, vergleicht er selber mit einer « Rhapsodie». Unter-
wegs zu einer philosophischen Anthropologie und Metaphysik bleibt er
bei wissenssoziologischen Fragen hingen. Und wie es seinem impulsiven
Charakter entspricht, packt er den Fragenkomplex an, bringt einige funda-
mentale Ordnungsziige in ihn hinein und ldsst ihn dann wieder fallen.
Wie sehr er dabei Phinomenologe ist, beweist der Umstand, dass der «Ge-
halt» und die «Sachgiiltigkeit» von Wissen fiir ihn offensichtlich a priori fest-
steht. Man hat ihm deswegen in der Literatur — so etwa Hans-Joachim
Lieber im Buch «Wissen und Gesellschaft» 17 — einen platonischen Dualismus
vorgeworfen. Dagegen hatte er sich bereits im Vorwort zur 3. Auflage seines
monumentalen Ethik-Bandes gewehrt, indem er unterstrich, dass es fiir
ihn keinen Akt-unabhingigen Ideen- und Werthimmel gebe, wie dies bei
~ Platon der Fall ist. Trotzdem setzte er die Idealfaktoren in phinomeno-
logischer Reinheit an und liess sie auch durch die Realfaktoren in ihrer
Reinheit unberiihrt. In diesem Punkt haben wir mittlerweile umdenken
gelernt. «Erkenntnis und Interesse» weisen noch eine viel innigere gegen-
seitige Verzahnung auf. Deshalb muss der phdnomenologische «Posi-
tivismus» hermeneutischer Auslegung und dialektischer Kritik den Platz
rdumen. Dass der Zugang zu den Ideen, das heisst die «Ideeierung» auch
verbaut sein kann, ist sich Scheler durchaus bewusst, wenn er etwa von der
«Abgesperrtheit» des Menschen vom Seienden durch «Ressentiment»
spricht. ‘

Immerhin denkt er von einem umfassenden Ordnungsgefiige her, das sich
ihm in phidnomenologischer Schau ertffnet hat. Innerhalb dieser iiberkos-
mischen Ordnung dient alles einem «Werden». So auch jedes Wissen. Nach
seiner metaphysischen Geschichtskonzeption gibt es ein Urprinzip (das Ens
a se), das aus den beiden Attributen «Geist» und «Drang» besteht. Am
Anfang hemmt das geistige das dranghafte Attribut. Durch Enthemmung
des Dranges entsteht die Geschichte. Diese lduft dahin hinaus, das Drang-
moment (die Realfaktoren) wieder «einzuholen» durch das Geistmoment
(die Idealfaktoren), den dunklen Schicksalsgang erneut «einzubinden» in die
lichte Geist-Drang-Einheit. Innerhalb dieses Geschehens heissen die «ober-
sten Werdensziele» von Wissen: Gottwerdung, Personwerdung und Welt-
werdung. Hierin liegt die Wurzel seiner fundamentalen Einteilung der
Wissensformen in Heils- beziehungsweise Erlésungswissen, Wesens- bezie-
hungsweise Bildungswissen und Leistungs- beziehungsweise Herrschaftswissen.
Ihre Trager sind Religion, Philosophie (speziell Metaphysik) und positive
Wissenschaft. Entsprechend den Wertmodalititen des Heiligen, des Geistigen



598 WISSEN UND BILDUNG

und des Vitalen existiert unter den gleichurspriinglichen Ausdifferen-
zierungen des Wissens eine «objektive Rangordnung». Die Schelersche
Hierarchie ist der Comteschen Zeitenfolge jedoch genau entgegengesetzt:
die positive Form des Wissens nimmt darin den untersten Platz ein. Was
fiir die Positivisten ein absoluter Fortschritt bedeutet, ist fiir Scheler in der
von ihnen geforderten Ausschliesslichkeit Dekadenz.

Ich muss darauf verzichten, die Merkmale und Unterschiede der ge-
nannten drei Wissensarten ausfiihrlich vorzutragen. Diese unterscheiden
sich natiirlich nicht nur im «obersten Werdensziel», sondern ebenso in
Methode, im Wahrheitsbegriff, in der Bewahrungsfrage, im Rechtfertigungs-
grund, in der Motivation, im Akt des Geistes, im Personlichkeitstyp und
in den Institutionen, welche sozusagen eine der drei eifersiichtig hiiten
und bewahren. Vom Leistungs- und Herrschaftswissen, welches dem hand-
werklichen Arbeitsvorgang abgeschaut sei, auf einem mechanistischen Welt-
bild beruht, quantitativ ausgerichtet ist, sich vornehmlich mathematisch
ausdruckt, nur die zufdllige Soseins-Gesetzlichkeit der Dinge zwecks Mani-
pulation und Beherrschung derselben erfasst, von diesem Leistungswissen
heisst es, dass es zwar eine legitime, auch notwendige Wissensweise dar-
stellte, jedoch keineswegs homo-sapiens-spezifisch sei, sondern eine Perfek-
tionierung einer Fahigkeit, welche bereits bei den Tieren (etwa den Kohler-
schen Schimpansen) angetroffen werde. Diese Auffassung erhélt neuerdings
durch jene kybernetischen Lern-, Erkenntnis- und Wissenstheorien eine Be-
statigung, welche den komplexen Erkenntnisvorgang nach dem Modell des
«bedingten Reflexes» erklaren. Nicht dass sie dies tun, ist falsch, sondern
dass sie daneben keine anderen Arten der Wissensgewinnung mehr sehen,
versetzt sie ins Unrecht.

IT1.

Damit komme ich zu meinem zweiten Punkt, namlich zur «Wesensbestim-
mung der Bildung». Ich frage genauerhin, wie das sogenannte Bildungs-
wissen entsteht. Bildungswissen wird mit Wesenswissen gleichgesetzt. Mit
Wesen eines Dinges will man die «konstante» Soseinsgesetzlichkeit des-
selben umgrenzen. Zu solchem Wesen gelangt man durch liebende Schau,
durch begierdefreie Betrachtung, das heisst in einer Einstellung zu den
Dingen, in welcher ich sie nicht unter dem Aspekt ihrer Niitzlichkeit fiir
mich und meine Zwecke sehe. Durch Funktionalisierung, das heisst Um-
setzung einer einzelnen Wesenserfassung am Gegenstand in prinzipielle
«Kraft zu wissen», entsteht nach Scheler «Bildung». «Bildungswissen ist
ein an einem oder wenigen guten und prignanten Exemplaren einer Sache



WISSEN UND BILDUNG ‘ 599

gewonnenes und eingegliedertes Wesenswissen, das zur Form und Regel
der Auffassung, zur <Kategorie> aller zufélligen Tatsachen kiinftiger Er-
fahrung desselben Wesens geworden ist18.»

Analog der fritheren Feststellung, dass «Wissen» ein «Seinsverhéltnis»
darstelle, sagt er jetzt auch von der «Bildung», sie sei eine «Kategorie
des Seins, nicht des Wissens und Erlebens» 1%, Mit andern Worten: Bildung
betrifft den ganzen Menschen, sowohl seine intellektuelle wie seine emo-
tionale Seite, sein Personzentrum wie sein dusseres Verhalten. So lesen wir
etwa: «Bildung — das ist eine gewordene Prigung, Gestaltung dieses
menschlichen Gesamtseins» ; oder Bildung ist «an erster Stelle eine je indivi-
duell eigentiimliche Form, Gestalt, Rhythmik». Zur Illustration dessen, was
damit gemeint ist, behilft sich Scheler mit der alten Mikrokosmos-Idee, wo-
nach aufgrund der Wesensidentitit von Mensch und Welt (Teil und
Ganzem) in einem geistigen Personzentrum ein mikrokosmisches Abbild
der makrokosmischen Ordnung sich formt. Dieser Mikrokosmos ist per-
s6nlich-differentiell. Aber er nimmt sein « Mass» am grossen, objektiven
Ordnungszusammenhang. Max Scheler ist wohl der letzte namhafte Philo-
soph, der diesen alles iibergreifenden Ordnungsgedanken — wie er im Mittel-
alter lebendig war — nochmals beschwort.

Neben dieser Mikrokosmos-Idee besitzt « Blldung » noch ein anderes kon-
stitutives Element, ndmlich einen «Werdens»-Gesichtspunkt. Zu beriick-
sichtigen ist « Bildung als Menschwerdung» (vom Tier her) und gleichzeitig
als «Selbstdeificatio» (vom Absoluten her gesehen). Der Mensch, eine
«Sackgasse der Natur», hat aufgrund seiner biologischen Organisation iiber-
haupt keine Uberlebenschance. (Von Scheler angeregt, hat Arnold Gehlen
in seiner Anthropologie den Menschen in diesem Sinne als «Maingel-
wesen» -ausfilthrlich beschrieben.) Er ist aber nicht nur Vitalwesen, sondern
stets auch Geistwesen und damit immer schon méglicher « dusweg aus dieser
Sackgasse» und relativer «Asket des Lebens». Fiir das Uberleben sorgt das
Leistungs-- und Herrschafts-, oder wie er dafiir auch. sagt, das Arbeits-
wissen.  (Die Dialektik der Dinge will es, dass es uns neuestens auch
den Untergang besorgt!) Das spezifisch Menschliche wird aber durch
Leistungswissen nicht primir gefordert; erst durch Bildungsinteressen
kommt der eigentliche Humanisierungsprozess iiberhaupt in Gang. In pan-
theistischer Perspektive bedeutet Humanisierung fiir den «spaten» Scheler
ineins « Mitverwirklichung der Idee der Gottheit». In diesem Humanitits-
ideal findet die Mikrokosmosbildung ihre religiése Weihe.

Solche «Bildung» steht selbstverstindlich nicht im Dienste einer Aus-
bildung fiir einen Beruf. «Sondern alle Ausbildung <zu etwas> ist fiir die
aller dusseren «Zwecke> ermangelnde Bildung da — fiir den wohlgeformten
Menschen selbst29.» Obwohl «Bestimmung» des Menschen, kann Bildung



600 WISSEN UND BILDUNG

aber nie «direkter Willenszweck» sein, das heisst kiinstlich erzwungen wer-
den. Weder lehr- noch lernbar, nur durch grosse Vorbilder initiiert, welche
das «Mass» an moglicher Humanisierung anzeigen, ist sie nie ein Besitz,
kein fester Bestand, sondern «Priagung», « Formung» in stindigen «Pro-
zessen» und «Akten». Wihrend in den positiven Wissenschaften «Wissen
iiber die Natur auf Vorrat zu beliebiger Verwendung aufgestapelt wird» 21,
das dann vielfach «unverdaut im Bauche klappert»22, ist Bildungswissen
ein zur «zweiten Natur» gewordenes « Haben und unmittelbares Schauen
der Dinge in einer Form und in Sinnbezogenheiten», «anschmiegend wie
ein natiirliches Hautkleid, nicht wie ein Konfektionsanzug» 23, wie er in
metaphorischer Rede ausfiihrt. '

Zusammenfassend zitiere ich: «Gebildet ist, wer sich eine personliche
Struktur, einen Inbegriff aufeinander zur Einheit eines Stiles angelegter
idealer beweglicher Schemata fiir die Anschauung, das Denken, die Auf-
fassung, die Bewertung und Behandlung der Welt und irgend welcher zu-
falligen Dinge in ihr aneignete; Schemata, die allen zufilligen Erfahrungen
vorgegeben sind, diese einheitlich verarbeiten und dem Ganzen der person-
haften «Welt> eingliedern24.»

IV.

Soweit also eine Skizze von Schelers ontologischer Grundlegung einer Wis-
senssoziologie und seiner formalen Bestimmung der Bildung. Nicht ohne
einiges Befremden nimmt man diese heute zur Kenntnis. Wir sind uns
nicht mehr gewohnt, das Phinomen «Wissen» ontologisch zu fassen. Onto-
logische Fragen wurden aus der wissenschaftstheoretischen Diskussion, in
welcher iiber «giiltiges» Wissen befunden wird, weitgehend eliminiert. An
ithre Stelle sind logische und methodologische Gesichtspunkte getreten.
Diese erlauben eine prizise Fassung des Wissensproblems. Dabei geht es
aber stets nur um seine innere Geregeltheit und Aussere Rechtfertigung.
Den grosseren Zusammenhang, in welchem jede Erkenntnistdtigkeit drin
steht, die Interessenshintergriinde, in deren Namen man eine Wissensdefi-
nition und -gewinnung allein gelten lasst, klammert man wohlweislich aus,
weil man sich in diesen Belangen nur schlecht zurechtfindet. Wissen in
Form widerspruchsfreier Theorien aufzustellen, ist beim heutigen Stand der
Logik und Mathematik keine so schwierige Angelegenheit mehr. Mass-
stibe fiir die Verantwortbarkeit dieses oder jenes Wissens hingegen be-
sitzt praktisch niemand. Das deshalb, weil es kein verbindliches Ord-
-nungs-, Wert- oder Normengefiige mehr gibt. Ich glaube nicht, dass uns
da Schelers iiberkosmischer Ordnungsgedanke unmittelbar weiterhilft, in



WISSEN UND BILDUNG 601

dem Sinne, als konnte man ihn nochmals tale quale zum Leben erwecken.
Wir konnen von ihm keine materiellen Inhalte einfach iibernehmen. Aber
wir erhalten von seinem Werk doch wesentliche «Winke» auf neu zu er-
griindende, wichtige Sachverhalte hin. Ein erster besteht darin, in einer
« Erkenntnisanthropologie» (K.-O. Apel) neue Massstibe der Mensch-
Adiaquatheit und Gewichtung méglichen sinnvollen Wissens zu formulieren.

Einen zweiten, ausserst bedeutsamen Hinweis erteilt uns Scheler mit sei-
nem Pluralismus der Wissensformen. In seiner Sicht haben sich religioses,
metaphysisches und positives Wissen «gleich urspriinglich» vom Mythos
«abdifferenziert» und nehmen auch «Aufgaben gleich urspriinglichen Rech-
tes» wahr. Heute wiirden wir den drei genannten Formen etwa eine «all-
tagliche», eine «ideologische», auch eine «mythische» hinzufiigen und alle
nicht als Abkommlinge des Mythos betrachten, sondern als geschichtliche
Ausfaltungen, Ausdifferenzierungen des einen Faktums, das «Geist»
heisst. In einer Zeit, in welcher das Idol einer «Einheitswissenschaft»
weite - Kreise erfasst hatte, kommt Scheler das Verdienst zu, als erster
einen echten Wissens-Pluralismus gefordert und Kants Konstanz der Ver-
nunftorganisation zuriickgewiesen zu haben. In Form eines Methoden-
pluralismus findet seine Forderung wissenschaftstheoretisch langsam Aner-
kennung.

Damit im Zusammenhang steht drittens seine «Ausgleichs»-Vision. Ohne .
die iiblich gewordene Verketzerung der positiven Fachwissenschaften mit-
zumachen und die Bildungsmisere zu bedauern, kennzeichnet er die zwan-
ziger Jahre durch einen Vergleich mit dem alexandrinisch-hellenistischen
Zeitalter, in welchem mystische Sektenbildung und «ideenloser» Fach-
positivismus unvermittelt nebeneinander standen. Ohne Zweifel hat das
Abendland «fast nur das auf mogliche praktische Verdnderung der Welt
ausgerichtete Leistungswissen in der Form der arbeitsteiligen positiven
Fachwissenschaften systematisch gepflegt. Das Bildungswissen und Er-
l6sungswissen trat in der Spatgeschichte des Abendlandes immer mehr in
den Hintergrund» 25, Anders verhielt es sich etwa in Asien, wo Bildungs-
und Erlosungswissen, dazu eine ausgepragte Seelentechnik dominierten. Im
Aufkommen von Anthroposophie, Psychoanalyse, Jugendbewegung usw.
sicht er erste Anzeichen eines Ausgleichs zwischen den Voélkern und Kul-
turen. In jiingster Zeit haben sich diese Anzeichen zwar intensiviert,
aber zu einem «Ausgleich von Fachwissenschaft und Menschenbildung» —
Ausgleich im Sinne von Gleichberechtigung, natiirlich nicht von innerer Ver-
mischung — ist es bis heute nicht gekommen. Vielleicht trigt die aktuelle
weltweite «Wachstumskrise» etwas bei zu einer Umgewichtung.

Viertens hat die rudimentire Wissenssoziologie Schelers soziologische
Forschungen in Gang gebracht, welche sich weit von seinem Entwurf ent-



602 WISSEN UND BILDUNG

fernt haben. Auch auf diesem Gebiet ist die Anregung wichtiger als der
Ertrag. Sein idealistisches «Gesetz der Folgeordnung» von Ideal- und
Realfaktoren muss Auslegung und Kritik Platz machen, welche eine viel
engere Verflechtung von Denken und Sein ans Licht bringen. Der wissens-
soziologische Gesichtspunkt muss zudem fiir die Wissenschaftstheorie noch
vermehrt fruchtbar gemacht werden.

Ohne konkrete Anweisungen zu geben, welche Wissensinhalte dem Men-
schen nun «Bildung» vermitteln, beschrinkt er sich fiinftens mit Recht
auf eine philosophische Analyse des formalen Bildungsbegriffs. Die Bil-
dungsinhalte sind eben variabel, die Haltung, das Massnehmen an einer
«materialen Wertordnung» bleibt konstant. Der Weg zu letzterer fiihrt
tiber die sogenannte Wesensschau. Wahrend ihm diese noch unmittelbar
gelingt, bendtigen wir heute vermittelnde Eroffnung. Nach einer Phase
fast ausschliesslicher Beobachtung miissen wir erst wieder das «Sehen»
lernen. Wenn gerade in unserer Epoche viel vom «Ende der Metaphysik»
die Rede ist und Schelers Entgegensetzung von (alter) Metaphysik und
Positiver Wissenschaft auch dahingehend unterlaufen wurde, dass eine weit-
reichende Strukturdhnlichkeit von beiden sichtbar wurde, dndert das nichts
an der Tatsache, dass zwischen metaphysischer Schau und positivem Zu-
griff eine fundamentale Haltungsdifferenz existiert. Es fehlt denn auch nicht
an modernen Versuchen, das Anliegen der Metaphysik in gewandelter ge-
schichtlicher Gestalt etwa im Kleide einer « Metahistorik» (so Max Miiller)
oder einer «Strukturontologie» (so Heinrich Rombach) neu zu fassen.

Schliesslich sei noch erwahnt, dass Scheler einerseits den Fachhoch-
schulen das Wort redet (nicht etwa der «Universitdt», von der er sagt,
sie sei ein «Bildungsinstitut, das soziologisch Wesen und Geist des Mittel-
alters atmet»26), andererseits aber eine wirksame Bildungsalternative in
Form von Einrichtungen wie das «Collége de France» in Paris fordert.
An diesen speziellen Bildungsstatten hatten die «stirksten geistigen Syn-
thetiker der Nation» bei den hoheren Schichten die Bildungsaufgabe wahr-
zunchmen, welche parallel dazu die «Volkshochschule» fiir die bildungs-
interessierten Arbeiter — nicht fiir deren Masse — erfiille. Diese Vorschlage
sind wohl nur noch historisch relevant. Vollends zuriickgewiesen werden
muss Schelers dusserst «elitdres» und «aristokratisches» Denken. «Die
Wissenschaft ist ihrer Natur nach aristokratisch — die Sache Weniger27.»
Er hélt an der Regel, «nach der alle Bildung ihren Gang <von oben
nach unten> nimmt»28 hartnackig fest. Wohl spricht er auch von einem
«Ethos der Solidaritit», aber diese Rede macht seine Ausfille gegeniiber
einem Demokratisierungsprozess auf der Bildungsebene, in welchem er nur
eine Verflachung zu sehen vermag, nicht wett. Auch wenn Wissenschaft und
Philosophie immer die Sache weniger bleibt, macht es einen gewaltigen



WISSEN UND BILDUNG 603

Unterschied, ob diese wenigen aristokratische Gralshiiter sind oder sich
prinzipiell aus allen sozialen Schichten rekrutieren. Das Elitedenken, eine
Konsequenz seines Hierarchismus, gehort endgiiltig der Vergangenheit an.

Wenn als eine Art Ergebnis dieser Riickbesinnung auf Scheler beziiglich
«Wissen und Bildung» festgehalten werden kann, dass einerseits ein genuiner
«Bildungsraum» im Sinne der Mikrokosmos-Idee ausgegrenzt wurde und
andererseits die Konzentration aller Wissensanstrengung auf den zentralen
Humanisierungsprozess herauskam, so muss doch auch betont werden,
dass man bei seinem Aufriss des Wissens- und Bildungsthemas wohl am
meisten eine Reflexion auf die Sprache vermisst. Von einer umfassenden
sprachphilosophischen Behandlung dieser Problematik darf man heute einen
tieferen Einblick in die innere Verwiesenheit von «Wissen und Bildung»

erwarten.

* Bei diesem Text handelt es sich
um eine unverdnderte Wiedergabe der An-
trittsvorlesung, welche der Verfasser am 1.
Juli 1974 an der Hochschule St. Gallen fir
Wirtschafts- und Sozialwissenschaften ge-
halten hat. — 1Dt. Frankfurt a. M. 1967. —
2 Max Scheler, Die Formen des Wissens und
die Bildung. In: Philosophische Weltan-
schauung, hrsg. v. Maria Scheler, Bern/
Miinchen 31968, 21. — 3Max Scheler, Pro-
bleme einer Soziologie des Wissens. In: Die
Wissensformen und die Gesellschaft, GW
Bd. 8, hrsg. v. Maria Scheler, Bern/Miin-
chen 21960, 18. — 4Vgl. Hans-Joachim Lie-
ber, Wissen und Gesellschaft. Die Probleme
der Wissenssoziologie. Tiibingen 1952, 55—
81. - 5In: Sozialtheorie und soziale Praxis
(Ed. Baumgarten zum 70. Geburtstag).
Hrsg. v. Hans Albert, Meisenheim 1971,
42-77, 46ff. — 8Dies wird in kompeten-
terer Weise Karl-Otto Apel im Scheler-Ge-
denkband tun, der im kommenden Winter

erscheint: Vgl. Paul Good (Hrsg.): Max '

Scheler. Die Phinomenologie im Gegen-
wartsgeschehen der Philosophie. Bern 1975.
- 7A. a. O. GW Bd. 8. - 8In: Max
Scheler, Schriften zur Soziologie und Welt-
anschauungslehre. GW Bd. 6, hrsg. v. Ma-
ria Scheler, Bern/Miinchen 21963, 13-26
und 27-35. - ?A. a. O.; (gek. Fassung,
hrsg. v. Maria Scheler, Frankfurt a. M.
31947); a. a. O. auch die beiden letztge-

nannten Aufsitze. — 19Die Formen des Wis-
sens und die Bildung, a. a. O. 127 (An-
merkungen). — 11 Die Formen des Wissens
und die Bildung, a. a. O. 40. - 12Pro-
bleme einer Soziologie des Wissens, a. a. O
17. —13Peter L. Berger/Thomas Luckmann,
Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissens-
soziologie. Dt. Frankfurt a. M. 1970, 16. -
14Probleme einer Soziologie des Wissens,
a. a. O. 21. — 15Probleme einer Sozio-
logie des Wissens, a. a. O. 40 (Anmer-
kung). — 6Probleme einer Soziologie des
Wissens, a. a. O. 40. — 17Hans Joachim
Lieber, a. a. O. 56ff. — 18Die Formen des
Wissens und die Bildung, a. a. O. 37/38. —
19 Die Formen des Wissens und die Bil-
dung, a. a. O. 21. - 2°Die Formen des
Wissens und die Bildung, a. a. O. 32. -
21 Probleme einer Soziologie des Wissens,
a. a. 0. 35. — 22Dje Formen des Wissens
und die Bildung, a. a. O. 36. — 23Die
Formen des Wissens und die Bildung,
a. a. 0. 36/37. - 2¢Die Formen des Wis-
sens und die Bildung, a. a. O. 46. — 25Die
Formen des Wissens und die Bildung,
a. a. 0. 42/43. — 26 Universitiat und Volks-
hochschule, in: GW Bd. 8, a. a. O. 397. -
27 Aus: «Zusidtze» zu: Universitit und
Volkshochschule, in: GW Bd. 8, a. a. O.
466. — 28 Universitat und Volkshochschule;
a. a. O. 385. ;



	Wissen und Bildung : in der Sicht des Phänomenologen Max Scheler

