
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 8: Raumplanung Schweiz 1974 : Fragen, Perspektiven, Konsequenzen

Artikel: Wissen und Bildung : in der Sicht des Phänomenologen Max Scheler

Autor: Good, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Good

Wissen und Bildung

in der Sicht des Phänomenologen Max Scheler '

In unserer Zeit ist «Wissen» vornehmlich ein streng geregeltes Geschäft
erfolgreicher Wissenschaften. Was ihrem höchsten Anspruch gerecht werden
will, muss sich deduktiv-nomologisch Schritt um Schritt ausweisen können.

Dies gemäss dem szientistischen Ideal, das in den Naturwissenschaften
Anwendung findet. Nun gibt es aber offensichtlich Bereiche wie etwa die der

sogenannten Sozial- und Geschichtswissenschaften, in welchen diesem Ideal
nicht oder nur ganz beschränkt entsprochen werden kann und wo trotzdem
ein Wissen erreicht wird, das sich allerdings auf ganz andere Art ausweist.
Aber auch im lebensweltlichen Umgang mit den Dingen meinen wir zumindest,

etwas über diese zu wissen, wobei sich auch dieses Wissen auf
gewisse Kriterien wie sinnliche Wahrnehmung berufen kann. Nochmals eine
andere Weise von Wissen erbringt der philosophische Hinblick. Nicht was
ein Ding in seiner Brauchbarkeit bedeutet, suchen Philosophen ausfindig zu
machen, sondern welche Wesenszusammenhänge es offenbart. Solches
Wesenswissen fördert keine Technik, wohl aber dient es einer verantwortungs-
bewussteren Lebensgestaltung und somit dem, was man landläufig
«Bildung» nennt.

Unter dem Titel «Wissen und Bildung» greife ich also ein Thema auf,
welches mit dem Selbstverständnis von Wissenschaft und Philosophie zu tun
hat. Dabei muss ich gleich dem Missverständnis entgegentreten, nach
welchem die Wissenschaften nichts zur Bildung beitragen würden. Nichts wäre
irriger, als einen solchen Gegensatz konstruieren zu wollen. Dies käme
jener Auffassung entgegen, welche die gegenwärtige Bildungskrise allein der
Philosophie anlastet. Thomas S. Kuhn hat in seinem bahnbrechenden Buch
«Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen»1 anschaulich demonstriert,
dass wissenschaftliche Problemlösungs-Paradigmata geschichtlichen
Wandlungen unterliegen und die Wahl dieses oder jenes Paradigmas letztlich von
ausserwissenschaftlichen Normen abhängt. Auch Wissen ist also ein Phänomen

der Krise. Man hat dies nur zu lange vertuscht. Von einer anderen
Seite her wird es heute jedem ins Bewusstsein gebracht: nämlich von seiten
zerstörerischer technischer Anwendung wissenschaftlich erprobten Wissens.
Das ist kein ausserhalb der Wissenschaften gelegenes Problem, wie viele



WISSEN UND BILDUNG 591

Forscher glauben machen wollten, sondern die Konsequenz immanenter
Eigengesetzhchkeit ihres Wissensmodells.

Im folgenden beschäftige ich mich mit dem Problem von «Wissen
und Bildung» auf eine ganz spezielle Weise. Ich werde nicht, wie es
vielleicht bei einer solchen Gelegenheit erwartet wird, programmatische
Zukunftsperspektiven eröffnen. Weder mache ich die schon üblich gewordene
Wissenschaftsverachtung - etwa eines Martin Heidegger - mit, noch setze
ich mich für einen esoterischen Bildungsbegriff ein. Es geht mir vielmehr
darum, ein Modell der Verträglichkeit, der gegenseitigen Verwiesenheit von
Wissenschaft und Philosophie, von Wissen und Bildung vorzutragen. Dabei
gehe ich nicht im engeren Sinn wissenschaftstheoretisch, das heisst
logischmethodologisch ans Werk. Sondern das Thema «Wissen und Bildung» soll
in einem weiteren Sinn ad hoc philosophisch angegangen werden, näherhin
sogar in einer Weise, wie es sich einer phänomenologischen Philosophie
darbietet.

I.

Zu diesem Zweck greife ich auf Max Scheler zurück. Verschiedene Gründe
veranlassen mich, gerade seine Konzeption von «Wissen und Bildung» zu
untersuchen und in die gegenwärtige Diskussion einzubringen. Als äussere
Motivation sei der 100. Geburtstag des Philosophen genannt, den man in
diesem Jahr feiert. Jedoch sachliche Gründe haben die Wahl gerade dieses
Themas bestimmt. «In dieser Zeit, in der sich in schmerzvollem Ringen
um eine neue Welt ein neuer Mensch eine neue Form zu geben versucht,
steht das Problem der Bildung des Menschen im Zentrum des Interesses.
Und doch ist eine philosophische Wesensbestimmung der Bildung noch kaum
versucht worden2.» Dieses Versäumnis nachzuholen, hat er sich vorgenommen.

Dies ist ein erstes Argument für einen Rückgriff auf Scheler. - Zweitens

kommt ihm das Verdienst zu, die Wissenssoziologie als neue
Forschungsdisziplin begründet zu haben. Die Soziologie des Wissens untersucht

die Verflochtenheit von Geist, Wissen, Bewusstsein einerseits und
gesellschaftlicher, politischer^ sozialer Wirklichkeit andererseits. Dass da ein
weitreichendes Abhängigkeitsverhältnis besteht, hat Karl Marx erstmals
deutlich unterstrichen. Scheler nimmt auf ihn Bezug: «Ja, in letzter Linie
gilt für uns durchaus der Satz von Karl Marx, dass es das Sein der
Menschen sei (freilich nicht nur ihr ökonomisches, <materielles) Sein, wie Marx
gleich mitsetzt), nach dem sich auch all ihr mögliches <Bewusstsein),
<Wissen>, ihre Verstehens- und Erlebnisgrenzen richten3.» Hier ist schon
die Richtung angezeigt, in welcher eine Korrektur oder Erweiterung der an



592 WISSEN UND BILDUNG

sich richtigen Marxschen Grundthese erfolgt. Marx selber hatte seine

grundlegende Einsicht in bewusster Opposition zur Hegeischen
Entwicklungslehre des Geistes formuliert. Auch von der Hegeischen Konzeption
absoluter Selbstmächtigkeit des Geistes (Geschichte als rein «sinnlogischem
Prozess») distanziert sich Scheler, indem er dem Geist geradezu totale
Ohnmacht attestiert. Schliesslich war eine Vorform von Wissenssoziologie
in der positivistischen Tradition des 19. Jahrhunderts, insbesondere das

«Dreistadiengesetz» von Auguste Comte, unmittelbarer Anstoss für die
Begründung der neuen Disziplin. In allen drei Fällen aber lässt Scheler
überhaupt keinen Zweifel darüber entstehen, dass er sowohl die einseitig
«ökonomische» Entwicklungslehre von Marx als auch die rein «ideologische»
von Hegel wie die «scientifistische» von Comte entschieden ablehnt. In
welcher Weise das Verhältnis in seiner, allgemein als «gemässigt»* bezeichneten
Soziologie des Wissens determiniert wird, werden wir später sehen. Als
«gemässigte» wurde diese im Unterschied zur «radikalen» von Karl Mannheim
insofern charakterisiert, als nach ihr die sogenannten «Realfaktoren» nur
das zeitliche Auftreten, nicht aber den inneren Gehalt der «Idealfaktoren»

bestimmen, während bei Mannheim, der sich entschiedener an Marx
orientiert, auch letzteres der Fall ist. - Damit sind wir bei einem dritten
(und letzten) Grund angelangt, der eine Beschäftigung mit Schelers
Wissensproblematik motiviert. Von ihm über Karl Mannheim führt nämlich eine
direkte Linie zum Anliegen der «Frankfurter Schule», namentlich zu deren
jüngsten Vertretern Jürgen Habermas und Karl-Otto Apel. In gewohnt
übertriebener Pikanterie hat der Kritische Rationalist Hans Albert im 1971

erschienenen Aufsatz «Hermeneutik und Realwissenschaft»5 diese
Verwandtschaft kritisiert. Habermas' Lehre von den «erkenntnisleitenden
Interessen» stelle lediglich eine säkularisierte Neuauflage der ohnehin
fragwürdigen Lehre von den Wissensformen von Scheler dar. Dass da eine
auffallende Parallele besteht zwischen einem «technischen» Interesse der
Analytischen, einem «praktischen» der Hermeneutischen, einem «emanzi-
patorischen» der Kritischen Wissenschaften einerseits und dem Herrschafts-,
Bildungs- und Heilswissen Schelers andererseits, bleibt unbestritten. Dass
aber Hans Albert mit der pauschalen Ablehnung der ersten wie der zweiten
Version ein berechtigtes Anliegen moderner Wissenstheorie einfach
unterdrückt, wird die folgende Analyse zeigen. Die sachlichen Differenzen
zwischen Scheler und der «Frankfurter Schule» kann ich hier aus
Zeitgründen nicht behandeln 6.

Bevor ich nun auf Schelers wissenssoziologische Grundideen eingehe
und dann über das von ihm bestimmte «Wesen der Bildung» spreche,
noch eine bibliographische Bemerkung. Die zahlreichen Publikationen über
Wissens- und Bildungsprobleme unterstreichen die Wichtigkeit dieses Fra-



WISSEN UND BILDUNG 593

genkomplexes für Scheler. Am Anfang muss die erstmals 1924 erschienene

Untersuchung «Probleme einer Soziologie des Wissens» genannt werden,
welche 1926 in erweiterter Fassung in den «Die Wissensformen und die
Gesellschaft» betitelten Band aufgenommen wurde7. Im gleichen Band
finden wir die erkenntnistheoretische Studie «Erkenntnis und Arbeit», die
in einem Ergänzungs- und Fundierungsverhältnis zur erstgenannten steht.
Von unmittelbar praktischer Relevanz ist der dritte Beitrag darin,
überschrieben «Universität und Volkshochschule», in welchem er schon 1921

seine bildungspolitischen Reformideen formulierte. Zu erwähnen sind sodann
die beiden Titel «Weltanschauungslehre, Soziologie und Weltanschauungssetzung»

(eine Konfrontation mit Max Webers 1919 gehaltenen Vortrag
«Wissenschaft als Beruf») und «Über die positivistische Geschichtsphilosophie

des Wissens» (eine Kritik an Comtes Dreistadiengesetz)8. 1925
erschien der für das Bildungsproblem wichtigste Aufsatz «Die Formen des

Wissens und die Bildung»9, den Maria Scheler 1947 gekürzt auch unter
dem Titel «Bildung und Wissen» herausgab. Die zwei letzten von Scheler
selber in Druck gegebenen Aufsätze schliesslich, nämlich «Philosophische
Weltanschauung» (1928 erschienen) und «Der Mensch im Weltalter des

Ausgleichs» (erst 1929, also nach seinem Tod, herausgekommen) beschäftigen

sich nochmals ausführlich mit dem Bildungsthema; letzterer entwirft
eine grosse kosmische Vision, nach welcher ein weltweiter «Ausgleich»
zwischen den Wissens- und Kulturformen eintreten und die Priorität eines

einseitig «europäistisch» orientierten «Scientifismus» preisgegeben werde.
Wohl haben sich mittlerweile die Anzeichen für einen solchen Ausgleich
der Wissensformen verstärkt, aber ein echter Pluralismus hat sich bisher
nicht durchsetzen können.

II.

In zwei Schritten möchte ich nun das Verhältnis von «Wissen und
Bildung», wie es Max Scheler gesehen hat, skizzieren. Erstens müssen wir
uns mit den Grundideen seiner Wissenssoziologie vertraut machen. Die
erkenntnispsychologische Frage, auf welche Weisen Wissen überhaupt
erworben werden kann und was alles diesen anspruchsvollen Namen verdient,
muss hier unerörtert bleiben. Erwähnt sei lediglich die Auffassung Schelers,
«dass Bewusstsein (Übersetzung von con-scientia) nur eine Art des Wissens

ist, dass es auch vor-bewusstes ekstatisches Wissen gibt (Wissen also keineswegs

eine Funktion des <Bewusstseins) ist)»10. Im weiteren fasst er Wissen
ontologisch, nämlich als ein «Seinsverhältnis». Das heisst, wissend bleibt
der Mensch nicht bei sich, sondern tritt in ein Verhältnis zu anderem
Seienden, ohne dass dieses dabei eine Veränderung erfährt (im Unter-



594 WISSEN UND BILDUNG

schied zu Arbeit, die stets auf « Umformung eines Materials» abzielt). Dies
gelingt deshalb, weil jedes Ding eine Soseins- und eine Daseinsseite
besitzt, wobei das «Dasein» nicht «intellektual», sondern ausschliesslich triebhaft,

nämlich als Widerstandserlebnis gegen mein eigenes Streben mir
bekannt ist, während der «Soseins»-Aspekt der Gegenstände dem Bewusstsein

oder der Person unmittelbar «einleuchtet». Dieses Wissensgeschehen
wird auch als «Teil-habe» charakterisiert, die jedoch nur möglich ist
aufgrund einer vorausgehenden prinzipiellen «Teil-nahme», das heisst
zwischen Mensch und Welt, Bewusstsein und Gegenstand muss es schon so
etwas wie eine Übereinkunft geben, sonst könnte nie eine Erkenntnis
stattfinden, ein Wissen sich etablieren. Auf seiten des Erkennenden
manifestiert sich diese «Teilnahme» als Liebe. «Ohne eine Tendenz in dem
Seienden, das <weiss), aus sich hervor- und herauszugehen zur Teil-habe an
einem anderen Seienden, gibt es überhaupt kein mögliches (Wissen >. Ich sehe

keinen anderen Namen für diese Tendenz als <Liebe>, Hingebung, gleichsam

Sprengung der Genzen des eigenen Seins und Soseins durch Liebe11.»
Wo nun aber derart aufgrund liebender Teilnahme wissende Teilhabe sich

ereignet, muss es zu einem «Deckungserlebnis» zwischen anschaulich-
bildhaftem und denkend-bedeutungshaftem Aspekt der Gegenstände kommen.

Von der Intensität solcher Deckungserlebnisse hängt die Adäquatheit
einer Erkenntnis ab.

Zu dieser erkenntnis-ontologischen Wissensbestimmung kommt nun hinzu

- und deshalb wird eine Soziologie des Wissens für ihn aktuell -,
dass die Entstehung oder Verwirklichung von Wissen auch von nicht-
wissensmässigen Faktoren abhängt. Am Anfang jeder Wissenssoziologie
steht die Annahme, dass einmal zwischen «Triebstruktur» und
«Geiststruktur», sodann zwischen Wirtschafts- beziehungsweise Lebensform einerseits,

Denk- beziehungsweise Wissensform andererseits irgendein
Determinationsverhältnis existiert. Dieses für konkrete Gebilde ausfindig zu
machen, ist eine soziologische Aufgabe. Dabei gibt sich Scheler nicht mit
einer bloss deskriptiven, auch nicht mit einer klassifizierenden Soziologie
zufrieden. Vielmehr fordert er eine «kausale Soziologie», welche Gesetze

der Abhängigkeit von Ideal- und Realfaktoren, Über- und Unterbau formuliert,

dabei aber einen Wissens- oder Kulturinhalt «ausschliesslich nach
seiner tatsächlichen, also nicht (normativen) oder ideal seinsollenden
Determiniertheit»12 untersucht. (Letzteres wäre wohl Aufgabe einer transzendentalen

Phänomenologie.)
Obwohl Scheler «Wissen» also nicht auf eine Funktion des Bewusstseins

einschränkt, sondern als erste Stufe ein «ekstatisches Haben» der

Gegenstände annimmt, lässt er die Wissenssoziologie nur die Gesetzlichkeit

der «obersten» bewussten Wissensformen erforschen. Eine solche Aus-



WISSEN UND BILDUNG 595

marchung wird von gegenwärtigen Wissenssoziologien mit Recht
zurückgewiesen. Als Beispiel sei diejenige von Peter L. Berger und Thomas
Luckmann genannt, in welcher die Ausgangsthese lautet: «Die
Wissenssoziologie muss sich mit allem beschäftigen, was in der Gesellschaft als
<Wissen> gilt13.» Sichtlich von Auguste Comte beeinflusst, der in der
Wissensgeschichte ein zeitliches Nacheinander eines religiösen, metaphysischen
und positiven Stadiums sah (das letzte wurde im 19. Jahrhundert
erreicht), hat Scheler nur noch diese drei im Auge. Das sogenannte
«Alltagswelt-Wissen» tritt soziologisch nicht in seinen Blickkreis. Was nun aber
bei Comte ein zeitliches Nacheinander darstellt, wird bei ihm zur
allgemeinen, jederzeit antreffbaren «Struktur» des Geistes, die zudem triebhaft
fundiert ist. Er spricht von einem «Differenzierungsprozess, des Geistes»: die
drei genannten Hauptwissensarten haben sich «gleich ursprünglich» aus dem

mythischen Denken «abdifferenziert».
Die Wissenssoziologie soll also ein «Gesetz der Folgeordnung» von

Ideal- und Realfaktoren aufsuchen. Als «oberste Einteilung der
Realfaktoren» nennt er Wirtschafts-, Macht- und Fortpflanzungsverhältnisse,
welche den Triebimpulsen «Nahrung», «Macht» und «Sexualität»
entsprechen. Das gesuchte Gesetz soll festhalten, in welcher Weise gewisse
Triebimpulse, Interessen, Neigungen und bestimmte reale gesellschaftliche
Verhältnisse mit konkreten Wissensformen in einer Bedingungs- und
Bestimmungsrelation stehen. Wie sehr Schelers eigene Leidenschaft nicht
soziologisch, sondern phänomenologisch orientiert ist, zeigt die Tatsache,
dass er doch nicht ein Gesetz der «fertigen Gewordenheiten», sondern des

«möglichen dynamischen Werdens» sucht. Mit andern Worten nicht das

Entstehen einer speziellen Religion oder Metaphysik oder Wissenschaft in
einem bestimmten Moment der Geschichte will er kausal erklären. Bevor
so etwas in Angriff genommen werden kann, muss man nach ihm ein
Gesetz allgemeiner «Wirksamkeit» von Ideal- und Realfaktoren aufeinander
formulieren.

Scheler ist der Ansicht, ein solches - metaphysisches - Gesetz gefunden
zu haben. Im folgenden längeren Zitat gibt er eine prägnante Zusammenfassung

desselben. «Der Geist im subjektiven und objektiven Sinne, ferner
als individualer und kollektiver Geist, bestimmt für Kulturinhalte, die da
werden können, nur und ausschliesslich ihre So.?e/«.sbeschaffenheit. Der Geist
als solcher hat jedoch an sich ursprünglich und von Hause aus keine Spur
von <Kraft> oder (Wirksamkeit), diese seine Inhalte auch ins Dasein zìi
setzen. Er ist wohl ein (Determinationsfaktor¦>, aber kein (Realisationsfaktor)

des möglichen Kulturwerdens. Negative Realisationsfaktoren oder
reale Ausleseîaktoxen aus dem objektiven Spielraum des je durch die
geistige verstehbare Motivation Möglichen sind vielmehr stets die realen, trieb-



596 WISSEN UND BILDUNG

haß bedingten Lebensverhältnisse, das heisst die besondere Kombination der
Realfaktoren: der Machtverhältnisse, der ökonomischen Produktionsfaktoren

und der qualitativen und quantitativen Bevölkerungsverhältnisse,
dazu die geographischen und geopolitischen Faktoren, die je vorliegen. Je

(reiner) der Geist, desto machtloser im Sinne dynamischen Wirkens ist er
in Gesellschaft und Geschichte14.» Der «Geist» bestimmt also allein den
Gehalt allen kulturellen Werdens. Als solcher ist er ein Determinationsfaktor.

Nicht aber entscheidet er über dessen Verwirklichung und
Durchsetzung in der Welt. Darüber befindet das «Leben», verfügen die genannten
realen Verhältnisse. Diese Realfaktoren sind jedoch nur «negative»
Realisationsfaktoren, das heisst sie können lediglich das in die Wirklichkeit
umsetzen, was inhaltlich eben innerhalb des «Spielraums» ideengeschichtlichen

Angebots zur Verfügung steht. Sie treffen daraus eine «Auslese».
Für die realen Zustände der Geschichte bedeutet das zugleich, dass sie

immer nur einen Ausschnitt dessen, was möglich gewesen wäre, darstellen.
Doch obwohl dem Geistigen, Idealen, Ideellen als solchem absolute
Ohnmacht zugesprochen wird, hat der menschlich-individuelle «Geist» gegenüber

dem blinden Gang der Realgeschichte eine gewisse Leitungs- und
Lenkungsfunktion. Dem Individuum eignet eine Vermittlerrolle. «Leitung
ist ein Vorhalten einer wertbetonten Idee, Lenkung ist Hemmung und
Enthemmung der triebhaften Impulse, deren zugeordnete Bewegungen die Idee
realisieren15.» Deshalb nennt Scheler die «freie Tat» grosser Persönlichkeiten,

Vorbilder, Pioniere den «positiven» Realisationsfaktor, weil in ihr
neue Ideen ergriffen und der Geschichte vorgehalten werden. Es handelt
sich aber um eine jederzeit suspendierbare Freiheit, um eine «liberté
modifiable, suspensible», der allerdings auch nur eine «fatalité modifiable» der
Realverhältnisse gegenübersteht.

Dieses sogenannte «Gesetz der Folgeordnung» hört sich abstrakt an,
trifft aber prägnant den «tatsächlichen» geschichtlichen Determinierungs-
prozess. «Wo Ideen keinerlei Kräfte, Interessen, Leidenschaften, Triebe und
deren in Institutionen verobjektivierte (Betriebe) finden, da sind sie - was
immer ihr geistiger Eigenwert sei - realgeschichtlich völlig bedeutungslos16. »
Als Beispiel führt er Raffael an, der einen Pinsel und einen mächtigen
Auftraggeber benötigt, um seine Künstlerideen in die Tat umzusetzen.
Desgleichen war Luthers Lehre nur dank der Interessen von Fürsten, Städten
und des aufstrebenden Bürgertums ein Erfolg beschieden. Und wer würde
heute angesichts der systematischen Umweltzerstörung die Ohnmacht von
neuen Ideen und Idealen gegenüber Interessen und eigengesetzlichen
politischen Mechanismen, vielfach getarnt als sogenannte «Sachzwänge», nicht
mit Traurigkeit konstatieren? Diesbezüglich scheint mir neuerdings erst
recht nur noch eine Philosophie der Ohnmacht möglich zu sein.



WISSEN UND BILDUNG 597

Was wir bisher als Grundideen einer Soziologie des Wissens
angetroffen haben, sieht mehr nach einer metaphysischen Grundlegung der
neuen Wissenschaft aus. In der Tat reisst Scheler bloss einige Probleme
an. Was er hier bietet, vergleicht er selber mit einer «Rhapsodie». Unterwegs

zu einer philosophischen Anthropologie und Metaphysik bleibt er
bei wissenssoziologischen Fragen hängen. Und wie es seinem impulsiven
Charakter entspricht, packt er den Fragenkomplex an, bringt einige
fundamentale Ordnungszüge in ihn hinein und lässt ihn dann wieder fallen.
Wie sehr er dabei Phänomenologe ist, beweist der Umstand, dass der
«Gehalt» und die «Sachgültigkeit» von Wissen für ihn offensichtlich a priori
feststeht. Man hat ihm deswegen in der Literatur - so etwa Hans-Joachim
Lieber im Buch «Wissen und Gesellschaft»17 - einen platonischen Dualismus
vorgeworfen. Dagegen hatte er sich bereits im Vorwort zur 3. Auflage seines

monumentalen Ethik-Bandes gewehrt, indem er unterstrich, dass es für
ihn keinen Akt-unabhängigen Ideen- und Werthimmel gebe, wie dies bei
Piaton der Fall ist. Trotzdem setzte er die Idealfaktoren in phänomenologischer

Reinheit an und liess sie auch durch die Realfaktoren in ihrer
Reinheit unberührt. In diesem Punkt haben wir mittlerweile umdenken
gelernt. «Erkenntnis und Interesse» weisen noch eine viel innigere gegenseitige

Verzahnung auf. Deshalb muss der phänomenologische
«Positivismus» hermeneutischer Auslegung und dialektischer Kritik den Platz
räumen. Dass der Zugang zu den Ideen, das heisst die «Ideeierung» auch
verbaut sein kann, ist sich Scheler durchaus bewusst, wenn er etwa von der
«Abgesperrtheit» des Menschen vom Seienden durch «Ressentiment»
spricht.

Immerhin denkt er von einem umfassenden Ordnungsgefüge her, das sich
ihm in phänomenologischer Schau eröffnet hat. Innerhalb dieser überkosmischen

Ordnung dient alles einem «Werden». So auch jedes Wissen. Nach
seiner metaphysischen Geschichtskonzeption gibt es ein Urprinzip (das Ens

a se), das aus den beiden Attributen «Geist» und «Drang» besteht. Am
Anfang hemmt das geistige das dranghafte Attribut. Durch Enthemmung
des Dranges entsteht die Geschichte. Diese läuft dahin hinaus, das
Drangmoment (die Realfaktoren) wieder «einzuholen» durch das Geistmoment
(die Idealfaktoren), den dunklen Schicksalsgang erneut «einzubinden» in die
lichte Geist-Drang-Einheit. Innerhalb dieses Geschehens heissen die «obersten

Werdensziele» von Wissen: Gottwerdung, Personwerdung und Welt-
werdung. Hierin liegt die Wurzel seiner fundamentalen Einteilung der
Wissensformen in Heils- beziehungsweise Erlösungswissen, Wesens-
beziehungsweise Bildungswissen und Leistungs- beziehungsweise Herrschaftswissen.
Ihre Träger sind Religion, Philosophie (speziell Metaphysik) und positive
Wissenschaft. Entsprechend den Wertmodalitäten des Heiligen, des Geistigen



598 WISSEN UND BILDUNG

und des Vitalen existiert unter den gleichursprünglichen Ausdifferenzierungen

des Wissens eine «objektive Rangordnung». Die Schelersche
Hierarchie ist der Comteschen Zeitenfolge jedoch genau entgegengesetzt:
die positive Form des Wissens nimmt darin den untersten Platz ein. Was
für die Positivisten ein absoluter Fortschritt bedeutet, ist für Scheler in der

von ihnen geforderten Ausschliesslichkeit Dekadenz.
Ich muss darauf verzichten, die Merkmale und Unterschiede der

genannten drei Wissensarten ausführlich vorzutragen. Diese unterscheiden
sich natürlich nicht nur im «obersten Werdensziel», sondern ebenso in
Methode, im Wahrheitsbegriff, in der Bewährungsfrage, im Rechtfertigungsgrund,

in der Motivation, im Akt des Geistes, im Persönlichkeitstyp und
in den Institutionen, welche sozusagen eine der drei eifersüchtig hüten
und bewahren. Vom Leistungs- und Herrschaftswissen, welches dem
handwerklichen Arbeitsvorgang abgeschaut sei, auf einem mechanistischen Weltbild

beruht, quantitativ ausgerichtet ist, sich vornehmlich mathematisch
ausdrückt, nur die zufällige Soseins-Gesetzlichkeit der Dinge zwecks
Manipulation und Beherrschung derselben erfasst, von diesem Leistungswissen
heisst es, dass es zwar eine legitime, auch notwendige Wissensweise
darstellte, jedoch keineswegs homo-sapiens-spezifisch sei, sondern eine
Perfektionierung einer Fähigkeit, welche bereits bei den Tieren (etwa den Köhler-
schen Schimpansen) angetroffen werde. Diese Auffassung erhält neuerdings
durch jene kybernetischen Lern-, Erkenntnis- und Wissenstheorien eine
Bestätigung, welche den komplexen Erkenntnisvorgang nach dem Modell des

«bedingten Reflexes» erklären. Nicht dass sie dies tun, ist falsch, sondern
dass sie daneben keine anderen Arten der Wissensgewinnung mehr sehen,
versetzt sie ins Unrecht.

III.

Damit komme ich zu meinem zweiten Punkt, nämlich zur «Wesensbestimmung

der Bildung». Ich frage genauerhin, wie das sogenannte Bildungswissen

entsteht. Bildungswissen wird mit Wesenswissen gleichgesetzt. Mit
Wesen eines Dinges will man die «konstante» Soseinsgesetzlichkeit
desselben umgrenzen. Zu solchem Wesen gelangt man durch liebende Schau,
durch begierdefreie Betrachtung, das heisst in einer Einstellung zu den
Dingen, in welcher ich sie nicht unter dem Aspekt ihrer Nützlichkeit für
mich und meine Zwecke sehe. Durch Funktionalisierung, das heisst
Umsetzung einer einzelnen Wesenserfassung am Gegenstand in prinzipielle
«Kraft zu wissen», entsteht nach Scheler «Bildung». « Bildungswissen ist
ein an einem oder wenigen guten und prägnanten Exemplaren einer Sache



WISSEN UND BILDUNG 599

gewonnenes und eingegliedertes Wesenswissen, das zur Form und Regel
der Auffassung, zur (Kategorie) aller zufälligen Tatsachen künftiger
Erfahrung desselben Wesens geworden ist18.»

Analog der früheren Feststellung, dass «Wissen» ein «Seinsverhältnis»
darstelle, sagt er jetzt auch von der «Bildung», sie sei eine «Kategorie
des Seins, nicht des Wissens und Erlebens»19. Mit andern Worten : Bildung
betrifft den ganzen Menschen, sowohl seine intellektuelle wie seine
emotionale Seite, sein Personzentrum wie sein äusseres Verhalten. So lesen wir
etwa: «Bildung - das ist eine gewordene Prägung, Gestaltung dieses
menschlichen Gesamtseins»; oder Bildung ist «an erster Stelle eine je individuell

eigentümliche Form, Gestalt, Rhythmik». Zur Illustration dessen, was
damit gemeint ist, behilft sich Scheler mit der alten Mikrokosmos-Idee,
wonach aufgrund der Wesensidentität von Mensch und Welt (Teil und
Ganzem) in einem geistigen Personzentrum ein mikrokosmisches Abbild
der makrokosmischen Ordnung sich formt. Dieser Mikrokosmos ist per-
sönlich-differentiell. Aber er nimmt sein «Mass» am grossen, objektiven
Ordnungszusammenhang. Max Scheler ist wohl der letzte namhafte Philosoph,

der diesen alles übergreifenden Ordnungsgedanken - wie er im Mittelalter

lebendig war - nochmals beschwört.
Neben dieser Mikrokosmos-Idee besitzt «Bildung» noch ein anderes

konstitutives Element, nämlich einen «Werdens »-Gesichtspunkt. Zu
berücksichtigen ist «Bildung als Menschwerdung» (vom Tier her) und gleichzeitig
als «Selbstdeificatio» (vom Absoluten her gesehen). Der Mensch, eine

«Sackgasse der Natur», hat aufgrund seiner biologischen Organisation
überhaupt keine Überlebenschance. (Von Scheler angeregt, hat Arnold Gehlen
in seiner Anthropologie den Menschen in diesem Sinne als «Mängelwesen»

ausführlich beschrieben.) Er ist aber nicht nur Vitalwesen, sondern
stets auch Geistwesen und damit immer schon möglicher «Ausweg aus dieser
Sackgasse» und relativer «Asket des Lebens». Für das Überleben sorgt das

Leistungs- und Herrschafts-, oder wie er dafür auch sagt, das Arbeitswissen.

(Die Dialektik der Dinge will es, dass es uns neuestens auch
den Untergang besorgt!) Das spezifisch Menschliche wird aber durch
Leistungswissen nicht primär gefördert; erst durch Bildungsinteressen
kommt der eigentliche Humanisierungsprozess überhaupt in Gang. In pan-
theistischer Perspektive bedeutet Humanisierung für den «späten» Scheler
ineins «Mitverwirklichung der Idee der Gottheit». In diesem Humanitätsideal

findet die Mikrokosmosbildung ihre religiöse Weihe.
Solche «Bildung» steht selbstverständlich nicht im Dienste einer

Ausbildung für einen Beruf. «Sondern alle Ausbildung (zu etwas) ist für die
aller äusseren (Zwecke) ermangelnde Bildung da - für den wohlgeformten
Menschen selbst20.» Obwohl «Bestimmung» des Menschen, kann Bildung



600 WISSEN UND BILDUNG

aber nie «direkter Willenszweck» sein, das heisst künstlich erzwungen werden.

Weder lehr- noch lernbar, nur durch grosse Vorbilder initiiert, welche
das «Mass» an möglicher Humanisierung anzeigen, ist sie nie ein Besitz,
kein fester Bestand, sondern «Prägung», «Formung» in ständigen
«Prozessen» und «Akten». Während in den positiven Wissenschaften «Wissen
über die Natur auf Vorrat zu beliebiger Verwendung aufgestapelt wird»21,
das dann vielfach «unverdaut im Bauche klappert»22, ist Bildungswissen
ein zur «zweiten Natur» gewordenes «Haben und unmittelbares Schauen
der Dinge in einer Form und in Sinnbezogenheiten», «anschmiegend wie
ein natürliches Hautkleid, nicht wie ein Konfektionsanzug»23, wie er in
metaphorischer Rede ausführt.

Zusammenfassend zitiere ich: «Gebildet ist, wer sich eine persönliche
Struktur, einen Inbegriff aufeinander zur Einheit eines Stiles angelegter
idealer beweglicher Schemata für die Anschauung, das Denken, die
Auffassung, die Bewertung und Behandlung der Welt und irgend welcher
zufälligen Dinge in ihr aneignete; Schemata, die allen zufälligen Erfahrungen
vorgegeben sind, diese einheitlich verarbeiten und dem Ganzen der personhaften

<Welt> eingliedern24.»

IV.

Soweit also eine Skizze von Schelers ontologischer Grundlegung einer
Wissenssoziologie und seiner formalen Bestimmung der Bildung. Nicht ohne
einiges Befremden nimmt man diese heute zur Kenntnis. Wir sind uns
nicht mehr gewohnt, das Phänomen «Wissen» ontologisch zu fassen.
Ontologische Fragen wurden aus der wissenschaftstheoretischen Diskussion, in
welcher über «gültiges» Wissen befunden wird, weitgehend eliminiert. An
ihre Stelle sind logische und methodologische Gesichtspunkte getreten.
Diese erlauben eine präzise Fassung des Wissensproblems. Dabei geht es

aber stets nur um seine innere Geregeltheit und äussere Rechtfertigung.
Den grösseren Zusammenhang, in welchem jede Erkenntnistätigkeit drin
steht, die Interessenshintergründe, in deren Namen man eine Wissensdefinition

und -gewinnung allein gelten lässt, klammert man wohlweislich aus,
weil man sich in diesen Belangen nur schlecht zurechtfindet. Wissen in
Form widerspruchsfreier Theorien aufzustellen, ist beim heutigen Stand der
Logik und Mathematik keine so schwierige Angelegenheit mehr. Massstäbe

für die Verantwortbarkeit dieses oder jenes Wissens hingegen
besitzt praktisch niemand. Das deshalb, weil es kein verbindliches Ord-
nungs-, Wert- oder Normengefüge mehr gibt. Ich glaube nicht, dass uns
da Schelers überkosmischer Ordnungsgedanke unmittelbar weiterhilft, in



WISSEN UND BILDUNG 601

dem Sinne, als könnte man ihn nochmals tale quale zum Leben erwecken.
Wir können von ihm keine materiellen Inhalte einfach übernehmen. Aber
wir erhalten von seinem Werk doch wesentliche «Winke» auf neu zu
ergründende, wichtige Sachverhalte hin. Ein erster besteht darin, in einer

«Erkenntnisanthropologie» (K.-O. Apel) neue Massstäbe der Mensch-
Adäquatheit und Gewichtung möglichen sinnvollen Wissens zu formulieren.

Einen zweiten, äusserst bedeutsamen Hinweis erteilt uns Scheler mit
seinem Pluralismus der Wissensformen. In seiner Sicht haben sich religiöses,
metaphysisches und positives Wissen «gleich ursprünglich» vom Mythos
«abdifferenziert» und nehmen auch «Aufgaben gleich ursprünglichen Rechtes»

wahr. Heute würden wir den drei genannten Formen etwa eine
«alltägliche», eine «ideologische», auch eine «mythische» hinzufügen und alle
nicht als Abkömmlinge des Mythos betrachten, sondern als geschichtliche
Ausfaltungen, Ausdifferenzierungen des einen Faktums, das «Geist»
heisst. In einer Zeit, in welcher das Idol einer ((Einheitswissenschaft»
weite Kreise erfasst hatte, kommt Scheler das Verdienst zu, als erster
einen echten Wissens-Pluralismus gefordert und Kants Konstanz der
Vernunftorganisation zurückgewiesen zu haben. In Form eines
Methodenpluralismus findet seine Forderung wissenschaftstheoretisch langsam
Anerkennung.

Damit im Zusammenhang steht drittens seine «Ausgleichs »-Vision. Ohne
die üblich gewordene Verketzerung der positiven Fachwissenschaften
mitzumachen und die Bildungsmisere zu bedauern, kennzeichnet er die zwanziger

Jahre durch einen Vergleich mit dem alexandrinisch-hellenistischen
Zeitalter, in welchem mystische Sektenbildung und «ideenloser»
Fachpositivismus unvermittelt nebeneinander standen. Ohne Zweifel hat das

Abendland «fast nur das auf mögliche praktische Veränderung der Welt
ausgerichtete Leistungswissen in der Form der arbeitsteiligen positiven
Fachwissenschaften systematisch gepflegt. Das Bildungswissen und
Erlösungswissen trat in der Spätgeschichte des Abendlandes immer mehr in
den Hintergrund»25. Anders verhielt es sich etwa in Asien, wo Bildungsund

Erlösungswissen, dazu eine ausgeprägte Seelentechnik dominierten. Im
Aufkommen von Anthroposophie, Psychoanalyse, Jugendbewegung usw.
sieht er erste Anzeichen eines Ausgleichs zwischen den Völkern und
Kulturen. In jüngster Zeit haben sich diese Anzeichen zwar intensiviert,
aber zu einem «Ausgleich von Fachwissenschaft und Menschenbildung» -
Ausgleich im Sinne von Gleichberechtigung, natürlich nicht von innerer
Vermischung - ist es bis heute nicht gekommen. Vielleicht trägt die aktuelle
weltweite «Wachstumskrise» etwas bei zu einer Ümgewichtung.

Viertens hat die rudimentäre Wissenssoziologie Schelers soziologische
Forschungen in Gang gebracht, welche sich weit von seinem Entwurf ent-



602 WISSEN UND BILDUNG

fernt haben. Auch auf diesem Gebiet ist die Anregung wichtiger als der
Ertrag. Sein idealistisches «Gesetz der Folgeordnung» von Ideal- und
Realfaktoren muss Auslegung und Kritik Platz machen, welche eine viel

engere Verflechtung von Denken und Sein ans Licht bringen. Der
wissenssoziologische Gesichtspunkt muss zudem für die Wissenschaftstheorie noch
vermehrt fruchtbar gemacht werden.

Ohne konkrete Anweisungen zu geben, welche Wissensinhalte dem
Menschen nun «Bildung» vermitteln, beschränkt er sich fünftens mit Recht
auf eine philosophische Analyse des formalen Bildungsbegriffs. Die
Bildungsinhalte sind eben variabel, die Haltung, das Massnehmen an einer
«materialen Wertordnung» bleibt konstant. Der Weg zu letzterer führt
über die sogenannte Wesensschau. Während ihm diese noch unmittelbar
gelingt, benötigen wir heute vermittelnde Eröffnung. Nach einer Phase
fast ausschliesslicher Beobachtung müssen wir erst wieder das «Sehen»
lernen. Wenn gerade in unserer Epoche viel vom «Ende der Metaphysik»
die Rede ist und Schelers Entgegensetzung von (alter) Metaphysik und
Positiver Wissenschaft auch dahingehend unterlaufen wurde, dass eine
weitreichende Strukturähnlichkeit von beiden sichtbar wurde, ändert das nichts
an der Tatsache, dass zwischen metaphysischer Schau und positivem
Zugriff eine fundamentale Haltungsdifferenz existiert. Es fehlt denn auch nicht
an modernen Versuchen, das Anliegen der Metaphysik in gewandelter
geschichtlicher Gestalt etwa im Kleide einer «Metahistorik» (so Max Müller)
oder einer «Strukturontologie» (so Heinrich Rombach) neu zu fassen.

Schliesslich sei noch erwähnt, dass Scheler einerseits den Fachhochschulen

das Wort redet (nicht etwa der «Universität», von der er sagt,
sie sei ein «Bildungsinstitut, das soziologisch Wesen und Geist des Mittelalters

atmet»26), andererseits aber eine wirksame Bildungsalternative in
Form von Einrichtungen wie das «Collège de France» in Paris fordert.
An diesen speziellen Bildungsstätten hätten die «stärksten geistigen Syn-
thetiker der Nation» bei den höheren Schichten die Bildungsaufgabe
wahrzunehmen, welche parallel dazu die «Volkshochschule» für die
bildungsinteressierten Arbeiter - nicht für deren Masse - erfülle. Diese Vorschläge
sind wohl nur noch historisch relevant. Vollends zurückgewiesen werden
muss Schelers äusserst «elitäres» und «aristokratisches» Denken. «Die
Wissenschaft ist ihrer Natur nach aristokratisch - die Sache Weniger27.»
Er hält an der Regel, «nach der alle Bildung ihren Gang (von oben
nach unten) nimmt»28 hartnäckig fest. Wohl spricht er auch von einem
«Ethos der Solidarität», aber diese Rede macht seine Ausfälle gegenüber
einem Demokratisierungsprozess auf der Bildungsebene, in welchem er nur
eine Verflachung zu sehen vermag, nicht wett. Auch wenn Wissenschaft und
Philosophie immer die Sache weniger bleibt, macht es einen gewaltigen



WISSEN UND BILDUNG 603

Unterschied, ob diese wenigen aristokratische Gralshüter sind oder sich

prinzipiell aus allen sozialen Schichten rekrutieren. Das Elitedenken, eine

Konsequenz seines Hierarchismus, gehört endgültig der Vergangenheit an.
Wenn als eine Art Ergebnis dieser Rückbesinnung auf Scheler bezüglich

«Wissen und Bildung» festgehalten werden kann, dass einerseits ein genuiner
«Bildungsraum» im Sinne der Mikrokosmos-Idee ausgegrenzt wurde und
andererseits die Konzentration aller Wissensanstrengung auf den zentralen
Humanisierungsprozess herauskam, so muss doch auch betont werden,
dass man bei seinem Aufriss des Wissens- und Bildungsthemas wohl am
meisten eine Reflexion auf die Sprache vermisst. Von einer umfassenden

sprachphilosophischen Behandlung dieser Problematik darf man heute einen
tieferen Einblick in die innere Verwiesenheit von «Wissen und Bildung»
erwarten.

* Bei diesem Text handelt es sich
um eine unveränderte Wiedergabe der
Antrittsvorlesung, welche der Verfasser am 1.

Juli 1974 an der Hochschule St. Gallen für
Wirtschafts- und Sozialwissenschaften
gehalten hat. - xDt. Frankfurt a. M. 1967. -
2 Max Scheler, Die Formen des Wissens und
die Bildung. In: Philosophische
Weltanschauung, hrsg. v. Maria Scheler, Bern/
München 31968, 21. - 3Max Scheler,
Probleme einer Soziologie des Wissens. In: Die
Wissensformen und die Gesellschaft, GW
Bd. 8, hrsg. v. Maria Scheler, Bern/München

21960, 18. - 4Vgl. Hans-Joachim Lieber,

Wissen und Gesellschaft. Die Probleme
der Wissenssoziologie. Tübingen 1952, 55-
81. - 5In: Sozialtheorie und soziale Praxis
(Ed. Baumgarten zum 70. Geburtstag).
Hrsg. v. Hans Albert, Meisenheim 1971,
42-77, 46 ff. - 6Dies wird in kompetenterer

Weise Karl-Otto Apel im Scheler-Ge-
denkband tun, der im kommenden Winter
erscheint: Vgl. Paul Good (Hrsg.): Max
Scheler. Die Phänomenologie im
Gegenwartsgeschehen der Philosophie. Bern 1975.

- 7A. a. O. GW Bd. 8. - 8In: Max
Scheler, Schriften zur Soziologie und
Weltanschauungslehre. GW Bd. 6, hrsg. v. Maria

Scheler, Bern/München 21963, 13-26
und 27-35. - 9A. a. O.; (gek. Fassung,
hrsg. v. Maria Scheler, Frankfurt a. M.
31947); a. a. O. auch die beiden letztge¬

nannten Aufsätze. - 10Die Formen des Wissens

und die Bildung, a. a. O. 127

(Anmerkungen). - 11Die Formen des Wissens
und die Bildung, a. a. O. 40. - 12

Probleme einer Soziologie des Wissens, a. a. O
17. -13 Peter L. Berger/Thomas Luckmann,
Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der
Wissenssoziologie. Dt. Frankfurt a. M. 1970, 16. -
14 Probleme einer Soziologie des Wissens,
a. a. O. 21. - 15 Probleme einer Soziologie

des Wissens, a. a. O. 40 (Anmerkung).

- 16 Probleme einer Soziologie des

Wissens, a. a. O. 40. - 17Hans Joachim
Lieber, a. a. O. 56ff. - 18Die Formen des

Wissens und die Bildung, a. a. O. 37/38. -
19 Die Formen des Wissens und die
Bildung, a. a. O. 21. - 20Die Formen des

Wissens und die Bildung, a. a. O. 32. -
21 Probleme einer Soziologie des Wissens,
a. a. O. 35. - 22Die Formen des Wissens
und die Bildung, a. a. O. 36. - 23Die
Formen des Wissens und die Bildung,
a. a. O. 36/37. - 24Die Formen des Wissens

und die Bildung, a. a. O. 46. - 25Die
Formen des Wissens und die Bildung,
a. a. O. 42/43. - 26Universität und
Volkshochschule, in: GW Bd. 8, a. a. O. 397. -
27Aus: «Zusätze» zu: Universität und
Volkshochschule, in: GW Bd. 8, a. a. O.
466. - 28 Universität und Volkshochschule,
a. a. O. 385.


	Wissen und Bildung : in der Sicht des Phänomenologen Max Scheler

