
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 7

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

SCHWEIZERISCHE PRESSEZENSUR IM WELTKRIEG

Pressekontrolle und Presselenkung 1939-1945

Obwohl inzwischen auch die amtlichen
Akten für die historische Forschung
leichter zugänglich geworden sind,
bleibt die Presse eine wichtige
Geschichtsquelle. Allerdings bedarf es hier
der differenzierten Auswertung. Manche

Unsicherheiten in der Beurteilung,
wie sich die einzelnen Zeitungen während

des Zweiten Weltkrieges verhalten
haben, resultierten aus der mangelnden
Kenntnis, wie weit sich die Pressekontrolle

auf die Informationstätigkeit und
Schreibweise hemmend ausgewirkt hat.
Die Schweiz sah sich in die missliche
Lage versetzt, von zwei übermächtigen
Diktaturregimen umringt zu werden,
deren Gewalttätigkeit demokratischem
Empfinden zutiefst widersprach, von
denen der Kleinstaat jedoch in seiner
Existenz wider Willen stark abhängig
geworden war. Die Politik des pragmatischen

Realismus setzte auch im Pressewesen

die ideellen Freiheitsprinzipien in
wesentlichen Bereichen ausser Kraft.
Die Sorge um die eigene Existenz
verlangte dort ein Leisetreten oder gar
Schweigen, wo in anderen Zeiten laute
Proteste und Anklagen das Gebot
gewesen wären. Was konnte in jenen
Kriegsjahren der schweizerischen
Öffentlichkeit noch zur Kenntnis
gebracht werden? Wie weit durfte die
eigene Meinung zum Ausdruck gelangen

Max Nef, Karl Weber, Edgar Bonjour

und zahlreiche andere Stimmen
haben wertvolle Einblicke in die Verhältnisse

der Schweizerpresse nach 1933
vermittelt. Eine umfassende Analyse der

schweizerischen Pressepolitik während
des Zweiten Weltkrieges nimmt jedoch
erst der Basler Historiker Georg Kreis
vor, dessen mit grosser Akribie
erbrachten Forschungsergebnisse
vermehrte Beachtung verdienen1. Denn
hier geht es um zentrale Fragen des

schweizerischen Innenlebens unter
besonderer Berücksichtigung der
aussenpolitischen Aspekte. Der Verfasser gliedert

sein Werk in drei Teile. Zunächst
wird aufgezeigt, auf welchen rechtlichen
Grundlagen die Presseüberwachung
basierte und mit welchem technischen
Apparat sie durchgeführt wurde.

Grundlagen der Pressepolitik

Übertrug der Bundesrat am 8. September

1939 die Pressekontrolle dem
Armeekommando, so umriss die Abteilung
für Presse und Funkspruch (APF) - die
zentrale Überwachungsstelle im Armeestab

- noch am selben Tag in einem
Grunderlass die wichtigsten Verbote.
Unter diese fielen Veröffentlichungen,
die die Schweiz nach aussen oder im
Innern gefährdeten, die meisten militärischen

Nachrichten sowie bestimmte
Meldungen wehrwirtschaftlicher Art.
Obschon der Kommentar vom 6.

Januar 1940 im Gegensatz zum Grunderlass

positive Formulierungen bevorzugte,

weitete er das Verlangen nach
Zurückhaltung noch aus. Von der
Pressekontrolle hingegen ausgespart
wurde der innenpolitische Bereich, so-



510 DAS BUCH

weit sich nicht Kollisionen mit den
erlassenen Verbotsmassnahmen ergaben.
Die repressiven Mittel, mit denen die
APF und ihre regionalen Kontrollstellen

in den Territorialkreisen die
primär auf dem Weg der Nachzensur
festgestellten Verstösse ahnden konnten,
legte abschliessend der Bundesratsbe-
schluss vom 31. Mai 1940 fest. Die
abgestufte Skala von leichten und schweren

Massnahmen reichte von Geboten
im Einzelfall, von Verwarnungen und
Einzelbeschlagnahmen bis hin zur
öffentlichen Verwarnung, zur Vorzensur
oder gar längerfristigen Einstellung.
Wie sich bei diesem an und für sich
undemokratischen Kontrollunternehmen

eine schweizerische Lösung fand,
die die Vorteile des Milizsystems positiv

zu nutzen wusste, ist aus der
historischen Perspektive wohl der
interessanteste Aspekt dieses Abschnittes. Neben

dem Bundesrat waren es mehr und
mehr die Fachleute aus dem Pressewesen

selbst, die die Linie der Pressepolitik

im wesentlichen bestimmten. Die
Frage: zivile oder militärische Suprematie,

spielte, so lautet die Schlussfolgerung

des Verfassers, spätestens seit
Frühjahr 1940, für die Tätigkeit der
APF und die Presse keine Rolle mehr.

Trotzdem entwickelte sich die
Pressekontrolle im Sommer 1940, als sie

von aussen wie von innen extremster
Belastung ausgesetzt wurde, zunehmend
zu einem System der Presselenkung. An
zahlreichen Einzelfällen überprüft der
Verfasser im zweiten Teil seiner
Untersuchung die pressepolitische Praxis im
Bereich der Aussenpolitik.

Dirigistische Einflussmöglichkeiten
schuf sich die APF vor allem durch
die präventiven Weisungen. Indem sie
immer von neuem mit Wegleitungen
und Verboten an die Redaktionen und

Agenturen gelangte, wurde der
Bewegungsraum der Informationsmedien um
ein weiteres eingeengt. Von insgesamt
172 Weisungen zielten 76,7 Prozent auf
eine Rücksichtnahme gegenüber den
Achsenmächten ; der Rest bezog sich auf
schweizerische Belange. Ein Eingreifen
zugunsten der Alliierten findet sich

hingegen kaum. Auf eine entsprechende
Klage über diese ungleiche Verteilung
rechtfertigte sich Bundesrat von Steiger
nicht ganz zu Unrecht damit, dass die
Ursache in der einseitigen Sympathie-
nahme der Presse selbst begründet liege.
Doch, und dies ist an verantwortlicher
Stelle nicht überall bewusst geworden,
handelte es sich hier nicht lediglich um
eine Frage der Sympathie, sondern um
fundamentale Werte wie Menschenrechte

und Menschenwürde, mit denen
der schweizerische Staatsgedanke aufs
engste verknüpft war. Sie zu
zerstören hatte sich der Nationalsozialismus

aber geradezu zur Aufgabe
gemacht.

Kriegsverbrechen und Zensur

Um so wichtiger ist es zu erfahren, wie
weit über die Unterdrückungs- und
Vernichtungspolitik des Hitlerregimes
informiert werden konnte. Die
Berichterstattung über die allgemeine Situation
in den besetzten Gebieten war, wie nun
Georg Kreis offenlegt, in der Regel
unbehindert. Auch über Erschiessungen
von Widerstandskämpfern und Geiseln
konnten Nachrichten zumeist ohne
Einspruch veröffentlicht werden, war es

doch Deutschland selbst, das darüber
zur Abschreckung öffentlich berichtete.
Die Kommentierung solcher Gewaltakte

war laut Weisung vom Oktober
1941 hingegen verboten.



DAS BUCH 511

Brisanter war es, auf jene Verbrechen

aufmerksam zu machen, die das

Naziregime möglichst geheimhielt.
Bemerkenswerterweise gelangt der
Verfasser auch für die Informationen über
die Massenvernichtungen zu dem wohl
überraschenden Schluss: «Die Restriktionen

der Pressekontrolle in diesem
Bereich sind in verschiedenen Publikationen,

insbesondere in jenen, die sich
mit der schweizerischen Flüchtlingspolitik

befassen, eher überschätzt worden»
(S. 195). In der Tat finden sich, wie
dies Martin Germann für den Kanton
Schaffhausen aufgezeigt hat, seit 1942

vor allem in der sozialdemokratischen
Presse verschiedentliche Hinweise auf
die organisierten Massenmorde.
Zumeist handelte es sich um die Weitergabe

von Berichten der polnischen
Exilregierung oder englischer Agenturmeldungen.

Die Verantwortung für diese
Nachrichten lag somit primär bei
ausländischen Agenturen. Ergab sich hieraus

eine gewisse Absicherung im Fall
deutscher Interventionen, so konnten
andererseits diejenigen, die sich nicht
mit fremden Sorgen belasten wollten,
die Meldungen allzu leicht als alliierte
Greuelpropaganda abtun. Um so wichtiger

wäre es gewesen, die Öffentlichkeit

aufgrund eigener Informationsquellen
zu alarmieren. Da Informationen

von Einreisenden, auch von Flüchtlingen

und Internierten, nicht verwendet
werden durften - selbst Mitteilungen
aus dem Kreis der schweizerischen
Ärztemission fielen einem Verbot an-
heim -, da weder «unkontrollierbare
Gerüchte» verbreitet, noch der
ausländischen Kriegspropaganda Beihilfen
geleistet werden sollten, blieb es
weitgehend verunmöglicht, von sich aus aktiv

zu werden. Obwohl zum Teil recht
zuverlässige Nachrichten auf geheimen

Wegen in die Schweiz gelangten, konnten

sie nicht verwertet werden, weil die
Zensurbestimmungen auf den streng
vertraulichen Charakter dieser Quellen
bewusst keine Rücksicht nahmen.

Ein bisher noch nicht bekanntes
Beispiel mag zur Illustration genügen.
Dem hierfür massgebenden Auslandsredaktor

der «Neuen Zürcher Zeitung»
kamen u. a. von einem ehemaligen
deutschen Staatssekretär sowie von
einem in Berlin akkreditierten
Diplomaten, der besondere Verbindungen
nach Russland besass, Hinweise über
Massenvernichtungen zu. Selbst die
Abschrift eines Protokolls, das von einer
deutschen Wehrmachtsstelle im Osten
über jüdische Massengräber der SS

angefertigt worden war, gelangte in seine
Hände. Die so gewonnenen Kenntnisse
liessen sich jedoch nach der geltenden
Überwachungspraxis nicht direkt
verwenden. Zusehends alarmiert, bat der
Redaktor den polnischen Presseattache,
seine Exilregierung in London solle ein
Memorandum über die deutsche
Ausrottungspolitik in Polen anfertigen, das
dann als Exklusivinformation über die
Depeschenagentur an die NZZ zugeleitet

werde. In dieser Weise wurde
denn auch verfahren.

Selbst hier war es offenbar nicht
möglich gewesen, direkte Informationen
zu verwenden. Die Frage, ob das relativ
seltene aktive Eingreifen der Presseüberwachung

in diesem Bereich nicht
überbewertet, die bestehenden Restriktionen
aber unterschätzt wurden, möchte
Anregung zu einer Sonderstudie über diesen

Problemkreis geben.
Die Presseüberwachung kann nur

gerecht beurteilt werden, wenn sie in den
grösseren Rahmen der Landesinteressen
gestellt wird. Die Zwangssituation, die
Bedürfnisse nach Information mit den



512 DAS BUCH

Geboten der Staatsräson abzuwägen,
wird im letzten Hauptabschnitt in ihrer
komplexen Vielschichtigkeit erhellt.
Obwohl Begriffe wie «Neutralität»
gelegentlich überstrapaziert wurden, blieb,
so lautet das zusammenfassende Ergebnis,

ein beachtlich grosser Spielraum für
nonkonforme Äusserungen frei.

Das im Verlag Huber erschienene
Werk, das mit einem informationsreichen

Anmerkungsapparat ausgestattet
und durch einen Dokumentenanhang
bereichert ist, bietet nicht nur die
gesuchte Orientierungshilfe zur Beurteilung

der damaligen Presseberichterstat¬

tung, sondern enthält darüber hinaus
eine Fülle von Hinweisen zur
allgemeinen schweizerischen Zeitgeschichte.
Die Auswertung umfangreicher
Aktenbestände insbesondere des Bundesarchivs

in Bern sowie die Befragung von
zahlreichen Persönlichkeiten, die
damals an verantwortlicher Stelle standen,
verleihen dieser Forschungsarbeit einen
besonderen Wert.

Klaus Urner

1 Georg Kreis, Zensur und Selbstzensur,

Die schweizerische Pressepolitik im
Zweiten Weltkrieg, Verlag Huber, Frauenfeld

1973.

BEGEGNUNG MIT HERRSCHAFT UND MIT FREMDE

Urs Bitterli, Historiker des Kolonialismus

und Afrikanist, hat das Werk von
vier Schriftstellern dreier Generationen
in die Zusammenhänge seines eigenen
Forschungsbereiches gestellt1. Er hat
somit an Literatur «ausserliterarische»
Massstäbe herangetragen, Romane,
Stücke als Dokumente gewertet und
rechtfertigt das mit einem Zitat von R.
G. Collingwood: «Auch das
schriftstellerische Werk kann als historische
Quelle begriffen werden. »

In der Einleitung greift Bitterli weit
aus, von Homer über Camoëns, Diderot

bis zu Kipling, Forster, Orwell,
wobei allerdings nicht vergessen werden

darf, dass Kolonialismus immer
mit Herrschaft, mit Überlagerung, mit
wechselseitiger Veränderung zu tun hat

- also nicht nur mit odysseeischem
«Aufbruch zur Ungewissheit ferner
Küsten», obzwar gewiss auch damit.

Eine Verwendung von Literatur als
historischer Quelle kann nicht nur von
Literaturdeutern in Frage gestellt wer¬

den, sondern auch von Historikern. So
hat Franco Venturi in seiner Geschichte
des russischen Popularismus sich gegen
die Meinung gewendet, aus
Dostojewskis «Dämonen» sei irgend etwas
über Netschajew zu erfahren. Dem hat
jedoch Alain Besançon in «Le tsare-
vitsch immolé» widersprochen, und
gewann aus Motiven russischer Dichter
von Puschkin bis Alexander Blokh
Einsichten in die Besonderheiten der
russischen Geschichte. Die Rechtfertigung
des Vorgehens kann jedenfalls nur im
Ergebnis selber gesucht werden.

Urs Bitteriis Thema, und vor allem
der erste seiner vier Autoren, ist so
gewaltig, dass die im Vergleich dazu
knappe «Broschur» den Appetit mehr
weckt als stillt.

Von den Romanen und Novellen
Conrads werden nur jene berücksichtigt,
die es mit der malayischen Welt und
mit Afrika («Im Herz der Finsternis»)
zu tun haben. Ist aber nicht
«Nostromo» der reifste und subtilste poli-



DAS BUCH 513

tische Roman des polnischen Wahlengländers?

Er spielt in der reichen Provinz

eines korrupten mittelamerikanischen

Staates, die zugleich durch
nordamerikanisches Eingreifen und durch
fortschrittliche Lokalpatrioten zu einem
selbständigen Staate wird, wobei ein
Vergleich mit der Entstehung Panamas
nicht fern liegt. Die hier unvergleichlich

dargestellte amerikanische Form
des «indirekten Kolonialismus» hätte
Urs Bitteriis Thematik erweitert ohne
sie zu sprengen.

Bei André Malraux, dessen Romane
vorzüglich gedeutet werden, ist Bitterli
der von Malraux selber geförderten
Legende zum Opfer gefallen, wonach
der Autor an der chinesischen
Revolution beteiligt gewesen wäre: das ist
namentlich durch die Memoiren von
Clara Malraux, die Biographie von Jean
Lacouture widerlegt2. Dabei tut die
biographische Selbststilisierung Malraux'
der Bedeutung seiner Chinaromane
keinen Eintrag. Sie zeigten, dass anti-
kolonialistische Revolutionäre ebenso
als Abenteurer mit Machtdrang in ein
unterdrücktes Land kommen mögen
wie einst Conquistadoren. Der Auf¬

stand der Chinesen gegen die sowjetischen

«Berater» wurde hier, dreissig
Jahre bevor er geschah, prophezeit und
verständlich gemacht.

Graham Greene und erst recht Peter

Weiss sind nicht mit Conrad und
Malraux vergleichbar. Doch ist sich Urs
Bitterli dieses Unterschieds sehr wohl
bewusst, wie er überhaupt dazu neigt,
den Werken höchsten literarischen Ranges

auch die grössere historische
Bedeutung beizumessen. Wenn Kolonialismus

eine bewusstseinsverändernde
Beziehung zwischen Menschen ist und
nicht nur ein Sachverhalt, dann trifft es

gewiss zu, dass gerade die grosse
Literatur entscheidende Erkenntnisse
vermittelt. Hervorzuheben ist, dass Urs
Bitterli klar und durchsichtig schreibt -
das hat heute bei Taschenbüchern mit
solcher Thematik Seltenheitswert.

François Bondy

1 Urs Bitterli, Malraux, Conrad, Greene,
Weiss, Schriftsteller und Kolonialismus,
Benziger Verlag, Zürich, 1974. - 2Vgl. meinen

Aufsatz über André Malraux in
Schweizer Monatshefte, April 1974.

MODERNE DICHTER UND DIE GESELLSCHAFT IN DER
SCHWEIZ

Niemand erwartet heute vom Dichter,
dass er sich über Gott und die Welt
auslasse, geheimnisvoll über die Geheimnisse

der Natur schreibe, die Reinheit

der Alpenwelt zu rühmen
verstehe, Wälder und Auen schildere und
mit den Nachtigallen singe. Aber von
der Gesellschaft muss er etwas
verstehen, wenn er die gerade bestehende
Gesellschaftsform auch rundweg ab¬

lehnt. Muss er wirklich? Oder muss er
bloss mitreden wollen Mitgearbeitet zu
haben, ist keine Voraussetzung, als
engagiert zu gelten, Hauptsache, man
flieht nicht in die Arme von Mutter
Natur. Welche Souveränität, ja
Unabhängigkeit gegenüber den gesellschaftlichen

Problemen besassen, verglichen
mit den Modernen, frühere Dichter!
Und wie viel Sinn für Neben- oder



514 DAS BUCH

Übermenschliches: «Der Mensch ist
diejenige Substanz, die die ganze Natur

unendlichfach bricht, id est
polarisiert. Die Welt, des Menschen Welt,
ist so mannigfach, als er mannigfach
ist, die Welt der Tiere ist schon viel
ärmer ...», schrieb Novalis 1826.

Der die Natur reflektierende Dichter
scheint in der Schweiz, spätestens seit
der Zürcher Literaturfehde von 1966,
kaum mehr ernst genommen zu werden.
Wir haben bei uns keine Ingeborg
Bachmann und keinen Thomas Bernhard.

Und wir hatten keine Klassik,
keine Romantik, vom Expressionismus
nur spärliche Teilhabe. Vielleicht, weil
bei uns Künstlertum nie zum absoluten

Anspruch geworden ist. So
denkt auch Thorbjörn Lengborn, der
seine Stockholmer Lizentiatsarbeit (in
schwedischer Sprache) zu einem
umfangreichen, für politisch interessierte
Historiker wie für Literaturfreunde
gleich nützlichen Buch mit dem Titel
Schriftsteller und Gesellschaft in der
Schweiz erweitert hat1. Anknüpfend an
Beobachtungen über das Fehlen von
Höhenflügen im Stile Nietzsches, sagt
er in der Einführung über die Schweiz :

«Infolgedessen haben der Ästhetizismus
und die Künstlergestalt in der
deutschschweizerischen Dichtung nie dieselbe
Bedeutung erhalten wie in der übrigen
deutschen. Der Schweizer Schriftsteller
hat auch in unserem Jahrhundert -
vielleicht besonders in den Jahren 1933

bis 1945 - eine starke politische und
gesellschaftliche Verantwortung
gefühlt, die auch im Rahmen der Dichtung

bei der Gestaltung des Künstlertypus

zum Ausdruck gekommen ist»
(S. 21 f.).

Ob man in absehbarer Zukunft für
das Thema Schriftsteller und Gesellschaft

einmal als Paradefall Erich von

Däniken heranziehen wird? Um das

Verantwortungsgefühl für soziale und
politische Probleme zu zeigen und um
auf altmodisch-akademische Weise zu
einer Beurteilung der Lage zu gelangen,
eignen sich bestimmt besser Männer wie
Zollinger, Frisch und Dürrenmatt, mit
denen sich der sympathische Schwede
denn auch befasst. Bei Albin Zollinger
geht er, wie übrigens auch in den
anderen Fällen, vom Biographischen aus,
analysiert ihn als zeitkritisch engagierten

Schriftsteller, spricht von seinem
«sozialen Pathos», seinem «Pazifismus
und Patriotismus», merkt an, dass für
Zollingers Bild der Schweiz die Gedanken

Hermann Keyserlings in seinem
Spektrum Europas (1928) wichtig
waren. Die Meinung Keyserlings, vom
Rütligeist sei nichts mehr zu spüren,
die Schweizer seien nun ein Volk der
Hoteliers geworden, hat sich ihm
eingeprägt, und in den Romanen wurden
die Gedanken aufgenommen und variiert

(S. 77 f.). Lengborn zeigt auch
Zollingers (positive) Einstellung zur geistigen

Landesverteidigung, seine Reaktionen

auf die Kriege in Abessinien und
Spanien, und vergleicht verschiedene
seiner dichterischen und politischen Texte.

Solche Vergleiche machen das Buch
nützlich, denn sie sind bisher von
niemandem so ernst genommen worden.
Bei Frisch ist der Vergleich besonders
ergiebig, sind doch die Jahre seiner
Begeisterung für den Plan einer neuen
Stadt (etwa 1953-1955) für sein dichterisches

Schaffen besonders fruchtbar
gewesen ; 1954 erschien der Roman Stiller.
Lengborn stellt vier verschiedene Phasen

seiner Zeitbezogenheit fest (S.
129f.): 1. die bis 1945 ohne deutliche
Zeitkritik, 2. die erwähnten Jahre eines

ausgeprägten Engagements mit
verschiedenen polemischen Arbeiten, 3. die



DAS BUCH 515

Entwicklung seit etwa 1958, dem Jahr
der Büchner-Rede, von der
Gesellschaftskritik weg, 4. seit 1964 die einer
vermehrten Trennung von Dichtung
und Journalistik. Das zweite Tagebuch
stellt allerdings diese Einteilung sehr in
Frage. Instruktiv sind die Dokumentationen

- Lenghorn kann sich auch
auf ungedrucktes Material stützen -
zur zweiten Periode; durch verschiedene

Zitate aus dem Vortrag Cum

grano salis und Stiller kann er
demonstrieren, wie bestimmte Formulierungen
wörtlich aus dem publizistischen Werk
ins dichterische übernommen worden
sind.

Dürrenmatts Verhältnis zur
Gesellschaftsform der Schweiz ist natürlich
sehr verschieden von dem der beiden
Zürcher. Ausgehend vom bekannten
Ausspruch im Werkstattgespräch - der
einzige Platz, der dem Schriftsteller
zukomme, sei der zwischen Stuhl und
Bank - meint Lengborn in einem der
ersten Abschnitte über Dürrenmatt:
«Dürrenmatt beherrscht die technischen

Mittel der Gesellschaftskritik,
lässt jedoch das Publikum in Unklarheit

über seine eigentlichen Ziele. Die
Gefahr ist - auf weite Sicht -, dass
die Methoden für Dürrenmatt ein Spiel
werden und dass er am Ende ein reiner

Unterhaltungsautor wird. Hat dieser

Schriftsteller wirklich eine
bestimmte Auffassung, einen eigenen
Standpunkt, oder löst sich bei ihm
alles nur in einem dialektischen Spiel
auf? Das ist die ernsthafte Frage, die
man zur Gesellschaftsproblematik in
Dürrenmatts dichterischen Werken stellen

muss» (S. 225). Auch für ihn ist
nach der Meinung des Verfassers eine
bestimmte Entwicklung festzustellen,
allerdings eine von einfacherer Form als

bei Frisch: Während es in den
vierziger und fünfziger Jahren relativ wenig

Äusserungen von ihm zum aktuellen
politischen Geschehen gegeben habe,
seien sie seit Mitte der sechziger Jahre
häufig. In der Tat ist das politische
Engagement - oder ist es «neurotische
Abgeneigtheit» (S. 225)? - seit der
Mitte der sechziger Jahre sehr gross
geworden; nach der Publikation des

sonderbaren Bandes Heimat im Plakat
(1963), das Lenghorn nicht verzeichnet,

kommt es zu immer mehr (öffentlichen)

Zerwürfnissen, (Theater-)Affä-
ren, Prozessen, und die damit verbundene

Dissoziation von der schweizerischen

Gesellschaft ist nicht zu
übersehen. Von dem vorübergehenden
Sympathiegewinn durch Dürrenmatts
Solidaritätserklärung für Israel, zum
mindesten beim bürgerlichen Publikum,
konnte Herr Lengborn während der
Arbeit an seiner Studie noch nichts wissen.

Wie gesagt, ein nützliches, als Ergänzung

zu den Erleuchtungen mehr
theoretisch orientierter Essayisten oder zum
Beispiel der mehr auf sprachliche
Probleme bezogenen Dokumentation «Der
Schriftsteller und sein Verhältnis zur
Sprache» (Hg. P. A. Bloch, Francke-
Verlag 1971) ausserordentlich wertvolles

Buch. Ein Ausländer hat offenbar
mehr Distanz diesem heiklen Thema
gegenüber, als ich es mir bei irgendeinem
Schweizer Literaturfreund vorstellen
könnte.

Hans Bänziger

1 Thorbjörn Lengborn, Schriftsteller
und Gesellschaft in der Schweiz, Eine
Studie zur Behandlung der Gesellschaftsproblematik

bei Zollinger, Frisch und
Dürrenmatt, Athenäum-Verlag, Frankfurt a.

M. 1972, 340 Seiten.



516 DAS BUCH

DIE BESSERE THEOLOGIE DER DICHTER

Die hauptsächlich als Theologin
bekannte Dorothée Solle doziert
Literaturwissenschaft an der Universität Köln.
Im Vorwort zu ihrer umfangreichen,
unter dem Titel «Realisation»1 erschienenen

Kölner Habilitationsschrift
bemerkt sie, es sei «in einer
Krisensituation der Theologie... nur verständlich,

wenn der Blick sich von den
überlieferten klassischen theologischen Texten

abwendet und andere, bessere Theologie

sucht bei den Schriftstellern und
in ihrer Sprache, die kritischer und
weltlicher ist». Verständlich ist dies
besonders dann, wenn man den Ausweg
aus der Krisensituation so entschieden
in der Richtung der sogenannten
nichtreligiösen, existenzialen Interpretation
des christlichen Glaubens sucht wie die
Verfasserin. Mit Gogarten, Bonhoeffer
und Tillich versteht sie die fortschreitende

Säkularisierung aller Lebensgebiete

als die rechtmässige, notwendige

Folge des Christentums selber,
als dessen allmähliche Verwandlung aus
einer Jenseitsreligion in ethisches
Verhalten, in wirkliche Nachfolge Christi.

Als repräsentative Zeugnisse der zu
bejahenden Säkularisierung gelten ihr
eine Anzahl neuzeitlicher Dichtungen.
Im einleitenden theoretischen Teil zeigt
sie etwa, wie biblische Anklänge und
Zitate in Büchners «Woyzeck», abgelöst

von ihrer kirchlichen Bedeutung,
zum ganzheitlichen Ausdruck erniedrigten

und beleidigten Menschentums
dienen, wie «A Fable» von Faulkner und
«Requiem für einen spanischen
Landmann» von Ramon José Sender die Passion

Christi in den Leidenswegen
weltlicher Rebellen abwandeln. In solcher
Dichtung sind nach Dorothée Solle die

Grenzen zwischen Weltlich und Geistlich

aufgehoben, es vollzieht sich ein
Doppelprozess von Säkularisation und
Sakralisation, von Verweltlichung des

Religiösen und Vergeistlichung des
Weltlichen. «In einem gewissen Sinn»,
meint sie, «behandelt das theologische
Interesse an Literatur die Dichter wie
Theologen, die in einer fremden, erst zu
lernenden Sprache von der gleichen
Sache handeln. Es wird dem Dichter unterstellt,

dass er den Ernst, die Radikalität,

die Wahrhaftigkeit des Absoluten
teile, nicht als ein gegenständliches Wissen

von Gott, wohl aber als ein
bestimmtes, die je gegebene Wirklichkeit
transzendierendes Fragen des
Menschen, das man nur umgehen kann um
den Preis der Wirklichkeit selber. »

Auf den grundlegenden theoretischen

Teil und die zugehörigen
Beispiele folgen eingehende Untersuchungen

existenztheologisch bedeutsamer
Werke von Karl Philipp Moritz, Jean
Paul und Alfred Döblin. Das
Hauptproblem des autobiographischen
Romans «Anton Reiser» von Moritz ist
die zu überwindende Selbstentfremdung.

Moritz' Entfremdungserlebnis
war grossenteils durch die bedrückende
pietistische Umwelt seiner Jugendjahre
verursacht. Anderseits förderte ihn diese
in der Selbstbeobachtung, die wiederum
seinem Bemühen um radikale Aufrichtigkeit

zugute kam. Den Protest Anton
Reisers, sein Verlangen nach menschlicher

Totalität, deutet die Verfasserin
als religiös im Sinne der Bezogenheit
auf einen unbedingten Anspruch.
(Tillich: «Gott ist der Name für das,
was den Menschen unbedingt angeht. »)
Eine seltsame Mischung von Blasphe-



DAS BUCH 517

mie und Sakralisation kennzeichnet die
beiden kleineren Romane von Moritz,
«Andreas Hartknopf» und «Andreas
Hartknopfs Predigerjahre», denen erst
in jüngster Zeit gebührende Beachtung
zuteil geworden ist. Moritz selber hat
den erstgenannten in einem Brief an
Goethe «eine wilde Blasphemie gegen
ein unbekanntes grosses Etwas»
genannt.

Jean Paul, der mit Moritz befreundet

war und ihm Förderung verdankte,
hielt die Dichtung für fähig, die
absterbende Religion zu ersetzen. Seine
grundlegende Problematik war die von
Endlichkeit und Unendlichkeit. Indem
er das wahre Wesen des Menschen in
der unendlichen Sehnsucht, im grenzenlosen

Wünschen sah, geriet er in
Widerspruch zum «Geist von Weimar», zu
Goethes vorwiegend ästhetischer,
politisch und sozial resignierender Denkart.

Sein Bekenntnis zu politisch-sozialer

Veränderung wird von Dorothée

Solle aus ursprünglich christlichen

Antrieben hergeleitet. Jean Paul
empfindet zutiefst das Grauen vor einer
nihilistischen Wirklichkeit; Atheismus
aber ist für ihn gleichbedeutend mit
Nihilismus. Er glaubt an unendliche
Möglichkeiten der Vervollkommnung
und postuliert daher die Unsterblichkeit

der Seele. Die starken aufklärerischen

Komponenten seines Werdegangs
hindern ihn jedoch an der Rückkehr
zum Kirchenglauben, und so bildet
sich in ihm das, was Dorothée Solle
«ein modernes christliches Bewusstsein»

nennt, ein Bewusstsein, in
welchem Glaube und Zweifel nebeneinander

existieren. Im Einstehen für die
Liebe, deren Möglichkeiten unbegrenzt
sind, wird der Kampf um den Sinn des
Lebens positiv entschieden.

Alfred Döblin erblickte in Jean Paul

einen Vorläufer und hatte dabei sicher
nicht bloss die verwandte Kühnheit
und Üppigkeit der Dichterphantasie
im Auge. Auch er war ein Antiklas-
siker, Gegner der «Literatur um ihrer
selbst willen», Vertreter einer auf
gesellschaftliche Wirkung ausgehenden
kämpferischen Kunst. Indirekte Mitteilung

christlichen Glaubens findet Dorothée

Solle namentlich in den beiden
Romanen «Berlin Alexanderplatz» und
«Hamlet». Sie spricht vom experimentellen

Charakter der theologischen
Wahrheitsfindung bei dem Erzähler
Döblin: «Experimentell wird eine der
wesentlichen Vorstellungen des Unglaubens,

nämlich die von der Allmacht
des Schicksals, widerlegt; experimentell,
das heisst nicht durch Hinweise auf
<Gott>, der als Schöpfer und Erlöser
dem Schicksal überlegen sei, sondern
weltlich, indem die trotzig-resignierte
Unterwerfung unter das Schicksal, die
Anbetung dieses Götzen, ad absurdum
geführt wird und der Held zur
Erkenntnis kommt. » Der Fatalismus wird
überwunden durch das Bewusstsein von
Freiheit, Schuld und Verantwortung.

Das Buch bietet eine Fülle erhellender

Bemerkungen über einige grossartige

Erscheinungen der Literatur. Die
Hauptthese indessen, Realisation sei

«die weltliche Konkretion dessen, was
in der Sprache der Religion <gegeben)
oder versprochen ist», steht und fällt
mit der existenzialen Interpretation des

christlichen Glaubens. Davon
abgesehen, dass solche Realisation eher im
Leben als in der Dichtung stattfinden

müsste, erscheint es zweifelhaft,
ob den untersuchten Dichtungen in
dem Grade, wie Dorothée Solle tut,
christlicher Charakter zuzusprechen sei.

Gewiss kommen in ihnen religiös zu
nennende Sehnsucht und dem Christen-



518 DAS BUCH

tum entstammende sittliche Antriebe
zum Ausdruck. Sinnbildhaft wirkt das
Christentum ferner in den biblischen
Anspielungen und bibelsprachlichen
Wendungen dieser Werke nach. Aber
die Verfasserin macht vom Begriff
des Christlichen einen überdehnenden
Gebrauch. Wenn sie das Nebeneinander
von Glauben und Zweifel als modernes
christliches Bewusstsein bezeichnet, so
setzt sie sich darüber hinweg, dass
Bibel und kirchliches Christentum ein
solches Nebeneinander keineswegs
anerkennen, sondern den Zweifel verwerfen.

Die von ihr angeführten Dichter
reden vom Überweltlichen gar nicht
oder in unbestimmten Ahnungen, Bibel
und Kirche dagegen in der Sprache
völliger Gewissheit.

Sehr fraglich ist es sodann, ob der
Wille zu politischer und sozialer
Veränderung ein christlicher sei. Bisher
erwartete der am Neuen Testament orientierte

Christ eine Weltverwandlung nur
durch Gottestat und suchte leidend das
eigene Seelenheil zu gewinnen. Jean
Pauls grundsätzliches Nein zum Leiden
verträgt sich schwerlich mit der so lange
gepredigten Theologie des Kreuzes.

Wie unsicher der Begriff des Christlichen

bei Dorothée Solle ist, verrät ihr

Selbstwiderspruch im Falle Döblins.
Der spätere, zum Katholizismus
übergetretene Döblin, schreibt sie, habe sich
der christlichen (katholischen) Tradition

bedenkenlos unterworfen, an
anderer Stelle aber, seine Konversion
habe keine Rückkehr zu Pfaffen und
Jenseits bedeutet. Da der Jenseitsglaube
zweifellos zur christlichen Tradition
gehört, muss Döblin, wenn er sich dieser

unterwarf, zu jenem zurückgekehrt sein.
Die moderne Weltlichkeit hat sich

wohl eher gegen das biblische und kirchliche

Christentum als aus ihm entwik-
kelt. Erst angesichts der vom atheistischen

Marxismus betriebenen Veränderung

der Menschenwelt haben sich
christliche Theologen einfallen lassen,
die Lehre Jesu im Sinne fortschrittlicher

Gesellschaftspolitik umzudeuten.
Aber wird noch Christentum heissen

dürfen, was dessen ursprünglichen und
bisherigen übernatürlichen Gehalt mehr

weg- als umdeutet
Robert Mächler

1 Dorothée Solle, Realisation, Studien
zum Verhältnis von Theologie und Dichtung

nach der Aufklärung, Hermann
Luchterhand Verlag, Darmstadt und Neuwied

1973.

EIN DOKUMENT DER GEISTESGESCHICHTE

C. G. Jungs Briefe

Nachdem Band II und III der Briefe
von C. G. Jung vorliegen, hat ein
Unternehmen seinen Abschluss gefunden,

das schon bei Erscheinen des
ersten Bandes hinsichtlich der erstaunlichen

Spannweite und der editorischen
Sorgfalt, mit der die Herausgeber zu

Werke gingen, zu grossen Erwartungen
Anlass gab (vgl. Schweizer Monatshefte

52. Jahrgang Heft 6, September
1972, S. 445 ff.). Es zeigt sich nun, dass
sich diese Erwartungen in hohem Masse
erfüllt haben.

Als langjährige Mitarbeiterin, Proto-



DAS BUCH 519

kollantin und Herausgeberin der
autobiographischen Aufzeichnungen
«Erinnerungen, Träume, Gedanken» war
Aniela Jaffé, Zürich, für diese wichtige
Aufgabe geradezu prädestiniert. Sie
wurde dabei durch Gerhard Adler, London,

unterstützt, der die englische Ausgabe

der Briefe betreut1.
Setzte der erste Briefband mit dem

Briefwechsel ein, der sich zwischen
Jung und Freud, sodann zwischen Jung
und Vertretern der entstehenden
psychoanalytischen Bewegung entwickelte,
so kam damit zum Ausdruck, dass die
publizierten Texte im Hinblick auf
Jungs eigenes Schaffen zusammengetragen

worden sind. Diese zweifellos
gerechtfertigte Betonung des Werks steht
jedenfalls im Vordergrund. Die Art und
Weise, wie der Briefschreiber seinen
Adressaten gegenübertritt, mit welcher
Aufmerksamkeit er deren Argumente
abwägt, auf ihre Sorgen und Fragen
eingeht, lassen Jungs Persönlichkeitsbild

deutlich genug hervortreten. Wer
sich mit den Grundlagen der Analytischen

Psychologie vertraut gemacht hat,
der weiss, welch eine Vielfalt lebendiger

Wechselbezüge sie herzustellen
vermag. Dieser Umstand erklärt auch
die Vielgestaltigkeit des Menschenkreises,

der mit dem Tiefenpsychologen in
Kontakt trat, und was für eine Fülle
der Themen zu besprechen war.

Es handelt sich demnach keineswegs
nur um die Erörterung tiefenpsycho-
logisch-psychotherapeutiScher
Probleme mit Patienten und Kollegen,
wiewohl hierzu Aufschlussreiches gesagt
wird. Zu dem Meinungsaustausch im
engeren fachlichen Sinne treten die
Kontakte mit Künstlern und Schriftstellern

(zum Beispiel H. Hesse, J.
Joyce, A. Kubin, J. Priestley, U.
Sinclair, H. Read, L. van der Post), so¬

dann mit namhaften Gelehrten aus den

natur- und geisteswissenschaftlichen
Bereichen (zum Beispiel H. Bender, Graf
Keyserling, R. Pannwitz, W. Pauli, J. B.

Rhine, R. Wilhelm, H. Zimmer). Mit
vielen verband Jung eine jahrelange
enge Zusammenarbeit eines geistigen
Gebens und Nehmens, wenn wir an die

Verbindung mit dem Atomphysiker und
Nobelpreisträger Pauli denken oder an
den Sinologen Richard Wilhelm oder

an den Indologen Heinrich Zimmer.
Dem Dialog mit protestantischen und
katholischen Theologen hat Jung
zeitlebens besondere Aufmerksamkeit
geschenkt. Es galt immer wieder
Missverständnisse zu klären. Vor allem hatte

Jung zu betonen, dass er als Arzt und
als empirisch arbeitender Wissenschaftler,

niemals aber als Theologe oder
als Philosoph von religiösen
Erfahrungstatsachen gesprochen habe. Stets

ist es der Mensch, der gesunde und
der leidende, der von den Fragen nach
dem Lebenssinn und von den Problemen

geistig-seelischer Reifung umgetriebene

Mensch, dem sich der Arzt und
Psychologe als ein zutiefst Mitbetroffener

zuwendet.
Wie aber steht es mit dem Verhältnis

der psychologischen Forschung zu
jenen Bezirken, die ausschliesslich in
den Zuständigkeitsbereich anderer
Disziplinen zu gehören scheinen? - Jung
wurde nicht müde, die Notwendigkeit
der erkenntnistheoretischen Beschränkung

so eindeutig wie nur möglich
hervorzuheben, wenn er beispielsweise
schreibt: «Ich kann nur nochmals
betonen, dass ich als Psychologe meine
wissenschaftliche Pflicht erfüllen muss
und deshalb über die natürlichen Grenzen

einer Wissenschaft nicht hinausgehen

darf, ohne mich einer intellektuellen

Anmassung schuldig zu machen.



520 DAS BUCH

Ich kann es mit meinem wissenschaftlichen

Gewissen unter keinen Umständen

vereinigen, in unbescheidener
Selbstüberhebung irgendwelche
Aussagen über Gott zu machen, die einem
Glauben oder einem subjektiven Dafürhalten

entspringen und die der Wissenschaft

einmal gesetzten Grenzen
überschreiten. Selbst was ich persönlich über
die letzten Dinge denken sollte, ist, als

Gegenstand der Wissenschaft betrachtet,

ihrer Kritik unterworfen Meine
subjektive Einstellung ist, dass ich jede
religiöse Haltung achte, aber zwischen
dem Inhalt des Glaubens und den
Erfordernissen der Wissenschaft einen
unerbittlichen Trennungsstrich ziehe. »
Aus demselben Grund vermied es Jung
konsequent, über den Glauben als
religiöses Phänomen zu spekulieren oder zu
diskutieren.

Und gerade an diesem Punkt riss
der Meinungsstreit nicht ab. So stellte

der Schweizer Kulturwissenschaftler
Jean Gebser in seiner resümierenden
Schrift «Abendländische Wandlung»
(1942) die Behauptung auf, dass die
Tiefenpsychologie C. G. Jungs, von der
Wissenschaft her gesehen, die stärkste
Annäherung an das Religiöse darstelle :

«Die Zukunft wird erweisen, ob aus der
psychologischen Rückverbindung
(religio) eine psychische hervorzugehen
vermag, ob der wissenschaftliche Weg
des subjektiven Wissens ohne Bruch in
das herzgestaltende Universum des

objektiven Glaubens münden kann.»
Jung entstammt einer reformierten

Pfarrersfamilie. Doch nicht dies ist
der Grund, weshalb ein verhältnismässig

grosser Teil der Briefpartner des II.
und III. Bandes Theologen sind. Die
Notwendigkeit zum Gedankenaustausch

über religiöse Fragen und
theologische Problemstellungen ergab sich

ihm aus der Sache selbst. Im
analytisch-therapeutischen Gespräch nahm er
immer wieder wahr, welche entscheidende

Bedeutung die religiöse Situation

für den leidenden,Menschen hat,
selbst wenn er sich dessen gar nicht
bewusst ist. Freilich war der Disput mit
Theologen für Jung nicht immer eine
ungetrübte Freude. So schreibt er
einmal einem katholischen Theologen:

«Ich diskutiere häufig mit
katholischen wie mit protestantischen
Theologen. Im allgemeinen wissen sie
erstaunlich wenig von echter seelischer

Erfahrung, und die Weisheit der Väter
scheinen sie oft vergessen zu haben.
Die herrliche Zusammenfassung von
Thomas von Aquin zu besitzen, ist
schön und gut, aber wenn es zur Deutung

der lebendigen Menschenseele
kommt, bedarf es eigener Erfahrung...»
Um so grösser ist seine Genugtuung,
wenn er an den befreundeten englischen
Dominikaner Victor White schreiben
kann: «Sie sind für mich ein weisser
Rabe, denn Sie sind der einzige mir
bekannte Theologe, der wirklich etwas
von dem verstanden hat, was das
Problem der Psychologie in unserer Welt
heute bedeutet. Sie erkannten ihre
umfassenden Sinnbezüge »

Zahlreiche Briefe machen deutlich,
dass es Jung wesentlich darum ging,
solche umfassenden Sinnbezüge mit
Hilfe der Analytischen Psychologie
herzustellen und auf dem Weg der Selbst-
werdung (Individuation) Impulse zu
entsprechender Eigenerfahrung zu
vermitteln2. Alle diese Anregungen,
Ratschläge und Hilfestellungen werden mit
grosser sachlicher Nüchternheit gegeben:

«Je älter ich werde» - so schreibt
der Fünfundachtzigjährige - «desto tiefer

bin ich beeindruckt von der
Vergänglichkeit und Unsicherheit unserer



DAS BUCH 521

Erkenntnis, und desto mehr suche ich
Zuflucht bei der Einfachheit unmittelbarer

Erfahrung, um den Kontakt mit
den wesentlichen Dingen nicht zu
verlieren, nämlich den Dominanten, welche

die menschliche Existenz durch die
Jahrtausende bestimmen. »

Doch der Blick des Briefschreibers
ist nicht etwa nur auf die Vergangenheit

zurückgewandt. Die prospektive
Note, die dem gesamten Lebenswerk
von C. G. Jung in hohem Masse
eignet, kommt auch in den Briefen der
letzten Jahrzehnte zum Ausdruck. Hier
ist die Zukunftsschau freilich von der
ernsten Sorge begleitet. Ein Jahr vor
seinem Tod schreibt Jung dem chilenischen

Diplomaten Miguel Serrano: «Es
erfüllt mich mit Schmerz und Furcht,
wenn ich an die von den Weltmächten
aufgehäuften Mittel zur Selbstzerstörung

denke. Unterdessen erteilt jeder
jedem gute Ratschläge, und keiner
scheint die Notwendigkeit zu erfassen,
dass der Weg zur Besserung bei ihm
selbst beginnen muss. Diese Wahrheit
ist fast zu einfach ...»

So lässt sich die inhaltliche wie die
substantielle Fülle der drei Briefbände
schwerlich mit wenigen Worten
referieren. Aber zweifellos haben wir es hier
mit einem Werk zu tun, das abgesehen
von der speziellen biographischen
Bedeutung ein wichtiges geistesgeschichtliches

und ein gewichtiges menschliches
Dokument darstellt. Es ergänzt nicht
allein die Autobiographie, in der ver¬

hältnismässig wenig von den
Menschenbegegnungen gesprochen wird, die Jung
zuteil geworden sind, sondern es ist
diesen Briefen ein hoher hermeneuti-
scher Wert beizumessen. Sie interpretieren

und sie präzisieren in vielfältiger
Weise das Werk eines Mannes, das nicht
mit einem Dogma, schon gar nicht
mit einer im Abstrakten bleibenden
Summa Psychologica verwechselt werden

darf. Dieses Werk ruft vielmehr zu
kritischer Auseinandersetzung, zur
Vertiefung und zur Weiterarbeit auf. Recht
verstanden weist das Werk von seinem

Inaugurator weg und auf die uner-
lässliche, keinerlei Stellvertretung
duldende Aufgabe des konkreten
Menschen : er selbst zu werden.

Allein unter diesem Aspekt gelesen,

bergen die Briefe von C. G. Jung einen
Schatz, der gehoben zu werden verdient.

Gerhard Wehr

1C. G. Jung, Briefe II 1946-1955,
herausgegeben von Aniela Jaffé in
Zusammenarbeit mit Gerhard Adler. Ders.,
Briefe III1956-1961, Walter-Verlag, Olten-
Freiburg i. Br. 1972/73. - 2Vgl. Aniela
Jaffé, Der Mythus vom Sinn, Rascher-
Verlag, Zürich 1967. Helmut Barz, Selbst-
Erfahrung, Tiefenpsychologie und christlicher

Glaube, Kreuz-Verlag, Stuttgart
1973. Gerhard Wehr, Wege zu religiöser
Erfahrung, Analytische Psychologie im
Dienste der Bibelauslegung, Walter-Verlag,
Olten-Freiburg i.Br., 1974.



522

HINWEISE

Chile 1970-1973 Die Schweiz - keine Nation?

Mario Puelmas Untersuchung der
Regierungszeit Allendes («Chile 1970-
1973 - Die Zerschlagung einer
Demokratie») vermittelt dem Leser ein
anderes Chile-Bild, als er es bisher aus
den meisten diesem Thema gewidmeten
Publikationen gewinnen konnte. Nach
Puelma vollzog sich in den drei Jahren
Volksfrontherrschaft unter Allende eine
eigentliche Zerstörung der einzigen
funktionsfähigen südamerikanischen
Demokratie. Vom Verlag als
«wissenschaftlich und objektiv, frei von
Emotionen, auf Tatsachen gründend»
angekündigt, kann der Studie bescheinigt
werden, dass sie sich auf eine ganze
Reihe von Dokumenten und Zeugnissen

stützt. Ob das nun vorliegende
Resultat wirklich die Wahrheit über Allende

und Chile 1970-1973 enthält und
alles andere, was man bisher lesen

konnte, falsch, «Desinformation»,
gewesen ist: diese Frage zu beantworten
wird erst möglich sein, wenn die
benützten Quellen und ihre Interpretation

kritisch untersucht worden sind.
Eine Anmerkung unwissenschaftlicher
Natur schliesslich: Angesichts der seit
Herbst 1973 eingetretenen Entwicklungen

in Chile wäre vielleicht der (auf
die Ära Allende gemünzte) Untertitel
«Die Zerschlagung einer Demokratie»
zu modifizieren - die Zerschlagung
der chilenischen Demokratie scheint
denn doch eher das Werk der seither
amtierenden Junta unter Pinochet zu
sein. (Tatsachen und Meinungen 28,
Verlag Schweizerisches Ost-Institut,
Bern 1974.)

«On peut prévoir cependant qu'un
indigène de Bâle, de Zurich ou de Berne
en voyage à Bordeaux, à Londres ou à

Bangkok, si on lui demande ce qu'il
est, répondra spontanément: <Ich bin
Schweizer). Rien n'est moins certain

pour les autres catégories ethniques.
Nous connaissons beaucoup de
Romands qui, une fois la frontière et ses

douaniers derrière les talons, répondent

sans hésiter: <Je suis français) à ce

genre de question. C'est simple, net,
substantiellement véridique, et cela
n'appelle aucune autre explication.»
Ob wahr, übertrieben oder unwahr:
die Behauptung, die Roland Béguelin
hier aufstellt, ist sicherlich schockierend.

Dass die Schweiz in Frage
gestellt wird, ist zwar keine Novität und
erst recht kein Sakrileg; dass dies aber
von einer Position aus geschieht, für
die es in der deutschen Sprache nur das

mit unangenehmen Erinnerungen
belastete Wort «völkisch» gibt, ist
zumindest bemerkenswert. Allerdings wäre

es bösartig und ungerecht, Roland
Béguelin, Generalsekretär des Rassemblement

Jurassien, zum geistigen
Nachfahren einer vor wenigen Jahrzehnten
nördlich des Rheins beheimateten
politischen Lehre zu stempeln. Denn zur
«völkischen Theorie» gehörte damals -
untrennbar mit ihr verbunden - der
totalitäre Staatsgedanke; Béguelin und
seine Gesinnungsfreunde verstehen sich
jedoch als progressive Demokraten.

Für viele wird «Un faux témoin -
la Suisse» (der Buchtitel ist ausdrücklich

als Antithese zu André Siegfrieds



HINWEISE 523

«La Suisse - démocratie témoin» zu
verstehen) ein Ärgernis sein, das am
besten totzuschweigen wäre. Dennoch ist
das Buch zur Lektüre zu empfehlen.
Dies nicht aus dem Grunde, weil
Béguelin ein wortgewaltiger und brillanter
Pamphletist ist, sondern deshalb, weil
es unbedingt einer Notwendigkeit
entspricht, sich mit den Gedankengängen
der jurassischen Separatisten zu befassen,

einer Minorität in unserem Lande,
die wie jede andere einen
selbstverständlichen Anspruch darauf besitzt,
dass man sich mit ihr auseinandersetzt
und sie gründlich kennenlernt, bevor
man über sie urteilt.

Denn eingestanden: einige Dinge,
die Béguelin anführt, müssen in
erster Linie den Deutschschweizer
nachdenklich stimmen; so beispielsweise die
Bemerkungen über unsere (mundartliche)

Muttersprache, die in der Tat
wie eine Barriere auf Anderssprachige

- gerade auch auf anderssprachige
Schweizer - wirken kann (was der Autor

im übrigen von den deutschschweizerischen

Mundarten behauptet, zeugt
allerdings von groteskem linguistischem
Unverstand); dann der Vorwurf, dass
sich die Schweiz in der Vergangenheit
viel zu wenig mit dem Jura, seinen
Anliegen und Problemen, befasst habe.
Aus diesen Gründen wäre zu wünschen,
das umstrittene Buch könnte gelegentlich

auch in deutscher Sprache
erscheinen. (Editions du Monde, Paris /
Lausanne / Montréal 1973.)

Armee und Friedenssicherung

Heft 1 der neuen Schriftenreihe der
«Schweizerischen Vereinigung für
Militärgeschichte und Militärwissenschaften»

ist einem militärhistorischen The¬

ma gewidmet, dessen Aktualität
angesichts der sicherheitspolitischen Diskussion

der jüngsten Vergangenheit evident
ist: «Neutrale Kleinstaaten im Zweiten
Weltkrieg» - so der Titel der Broschüre

- versucht zur Klärung der (mancherorts

umstrittenen) Frage beizutragen,
inwiefern die militärischen Mittel eines

neutralen Kleinstaates im Konfliktsfalle
tatsächlich kriegsverhütend wirken können.

Alfred Ernst - der kürzlich
verstorbene Oberstkorpskommandant und
Militärwissenschafter - zeigt in seinem

Beitrag auf, gestützt auf reichlich
vorhandene deutsche militärische Dokumente

aus dem Zweiten Weltkrieg, wie
die Abwehrbereitschaft der drei Neutralen

Norwegen, Dänemark und Schweiz

aus deutscher Sicht beurteilt und für
allfällige Operationen in Rechnung gestellt
wurde. Ernst zieht wohl keine unstatthaften

Schlüsse, wenn er - im Hinblick
auf den Stellenwert der schweizerischen

Armee in diesem Kalkül - folgert: «Ein
strikter Beweis dafür, dass die Armee
durch ihre Existenz unserem Lande den

Krieg ersparte, lässt sich nicht erbringen.

Ein Historiker darf nicht fragen,
wie sich die geschichtliche Entwicklung
unter anderen als den tatsächlich
gegebenen Bedingungen gestaltet hätte.
Aber es gibt Indizien für die Wirksamkeit

der <Dissuasion).»
Die im zweiten Teil des Heftes

publizierten Gedanken deutscher und französischer

Militärs (Oberst Graf D. Berns-

torff und Oberst Michel Garder) stützen

jedenfalls die These Ernsts. Peter

Gosztonys Studie zur Neutralität und
Wehrbereitschaft Bulgariens 1944

schliesslich illustriert einen anderen,
aber ebenso wichtigen Aspekt des

Problems «Neutralität im Kriegsfall»:
ohne eine geschickte und konsequente
Politik schützt auch eine gutgerüstete



524 HINWEISE

Armee nicht vor kriegerischen Verwicklungen.

(Schriften der «Schweizerischen
Vereinigung für Militärgeschichte und
Militärwissenschaften», Heft 1,

Buchverlag Tages-Nachrichten, Münsingen
1973.)

Dialog mit der Antike

Der Heimeran-Verlag (München), dem
wir eine Reihe gepflegter Ausgaben
griechischer und römischer Autoren
danken, eröffnet in diesem Herbst
eine neue Reihe unter dem Signet
«Dialog mit der Antike». Als Herausgeber

zeichnet Klaus Bartels, und gleich
die ersten Hefte beweisen, dass man
sich nicht vor gelehrsamer
Schwerfälligkeit zu fürchten braucht. Band 1

trägt den Titel «Für und wider die
Ehe» und vereinigt Aussprüche von
Homer bis Seneca. Zusammenstellung,
Übersetzung und ausführlichen
Quellennachweis besorgte Konrad Gaiser.
Der zweite Band der Reihe bringt die
überraschend lebendigen «Charakterskizzen»

von Theophrast, eingeleitet,
verdeutscht und erläutert von Horst
Rüdiger und mit den Illustrationen
von Isaac Taylor. Ein drittes Bändchen
endlich macht den Leser mit einer
«ägyptischen Humoreske» bekannt,
der gereimten Bildgeschichte «Schlau,
schlauer, am schlausten», die 1882
erschien und den Düsseldorfer Künstler
Carl Maria Seippel zum Verfasser hat.
Das anmutige Werklein, das frei mit der
Bilderwelt ägyptischer Hieroglyphen
spielt, geht von der bei Herodot er¬

zählten Rhampsinit-Geschichte aus.
Herausgeberin der Neuausgabe ist
Elisabeth Staehelin. Noch kennen wir den
Plan der Reihe nicht; aber die drei
Bändchen, die den «Dialog mit der
Antike» einleiten, lassen darauf schliessen,
dass hier vor allem an Causerie, an
muntere Konversation, an Scherzhaftes
und Prägnantes gedacht ist.

Darmstädter Jahrbuch 1973

Im Verlag von Lambert Schneider in
Heidelberg erscheint jeweils, neben
andern Publikationen der Deutschen
Akademie für Sprache und Dichtung Darmstadt,

auch das Jahrbuch, das über die
Vorstände und die Mitglieder Auskunft
gibt, Gedenkworte enthält und natürlich

Laudationen der Preisträger. Das
Jahrbuch 1973 enthält als gewichtigster
Teil eine Dokumentation über die
Arbeitstagung zum Thema «Herrschaft
und Gesellschaft in der Sprache». Die
Vorträge und die Diskussionsvoten
erlauben uns einen Einblick in das, was
auf vielen Ebenen, der politischen und
der demagogischen zumeist, das
Gespräch beherrscht. Es ist verdienstvoll,
dass die Akademie das Thema aufgriff
und kontradiktorisch behandeln liess.
Hier nämlich zeigt sich, dass die
stimmigen Theorien über Herrschaft und
Gesellschaft in der Sprache nicht unbedingt

auch stimmen, dass säuberliche
Trennungsstriche zwischen
Sprachschichten nicht unbedingt auch mit der
Wirklichkeit lebendigen Sprechens
übereinstimmen.


	Das Buch

