
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 6: Kultur und Zivilisation

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

KULTURGESCHICHTE UND KULTURWISSENSCHAFT

Zum Werk Hugo Fischers

Man könnte sagen: Philosophie,
Kulturgeschichte und Kulturwissenschaft
haben sich bei Hugo Fischer zu einem
Ganzen vereinigt, das es bisher so noch
nicht gab. Er geht auf den Spuren Simmeis

und Schelers, die er fortsetzt, aber
auch gleichsam alchemisch verwandelt,
er hat Gold aus dieser Tradition
gemacht, sein Gold. Denn eine geistige
Tradition, die diese Verwandlung nicht
erfährt, bleibt Blei, auch wenn sie Gold
wäre. Da gilt, was Ludwig Hohl, auch
er ein Kulturphilosoph von Rang,
gesagt hat: Die Werte bringen wir nicht
mit, sondern nur die Bedingungen, um
diese Werte zu erzeugen. Die Vergangenheit

ist das zu schmiedende Eisen,
uns liegt es ob, den Hammer zu schwingen,

besser: ihn zu führen. Hugo
Fischer müsste 1938 als aktiver Gegner
des Hitlerregimes aus Deutschland
fliehen. Die Emigration, ein menschliches
Unglück, aber ein geistiges Glück,
wetzte das Messer seiner Analyse,
erlaubte ihm jenes scharfe und tiefe
Eindringen in kulturelle Zusammenhänge,
die das Vergangene zu einem Drama
der Gegenwart gestaltet.

In der Bundesrepublik - und nicht
nur in der Bundesrepublik - «wächst»,
mit Nietzsche zu reden, die literarische
«Wüste», trotz des hektischen Betriebs,
trotz des immer wieder Neuen, das das
Neue überbietet, auch trotz nicht zu
leugnender partieller Fruchtbarkeit.
Parteilichkeit, politische Polarisierung
in der Literatur hat die Massenmedien,
auch die Verlage, erfasst. Wer sich sein

eigenes Urteil bilden will, muss in den
Schlagschatten der Polarisierung sein
eigenes Licht hineintragen. Man denkt
mit einer gewissen Sehnsucht, mit
einem gewissen Neid an einen Verlag
wie GaUimard, der einerseits Camus
und Sartre, andererseits Montherlant
und sogar Drieu la Rochelle
veröffentlicht hat : GaUimard schaut nur auf
literarischen und philosophischen
Gehalt, er blickt nicht zum Himmel auf,
um dort zu lesen, was die Götter seiner
Politanschauung von diesem oder jenem
Autor halten könnten. Autoren wie Hugo

Fischer leiden unter dieser
Polarisierung. Deshalb ist er relativ wenig,
sicherlich nicht nach Verdienst bekannt.
Dieser Versuch einer synoptischen Sicht

von fünf Werken des Autors könnte
auch als ein Akt literarischer und
philosophischer Gerechtigkeit gelten.

Das Anliegen

Das Feuer der Begeisterung Hugo
Fischers entzündet sich am historischen
Stoff. Er will beileibe nicht nur schildern,

«wie es gewesen ist», sein Interesse

geht weit über das antiquarische
hinaus, er hat ein Anliegen, ein
philosophisches, er will auch zeigen, wie es heute

ist und wie es morgen sein könnte.
Es geht ihm um die axiomatische
Bedeutung der kulturhistorischen
Geschehnisse, worin wir ja wohl den eigentlich

kulturwissenschaftlichen Beitrag
seiner Werke erkennen können, denn Wis-



DAS BUCH 431

senschaft, jede Wissenschaft geht auf
konstante Relationen, die auch der
Historismus nicht vernichten kann. Die
Einbildungskraft gesellt sich zur
wissenschaftlichen Disziplin, was Goethe
zusammensah als «exakte Phantasie».

bringt den Mönch und den Laien dazu,
sich diese Welt zu erobern durch
praktische, wissenschaftliche und künstlerische

Tätigkeit. Sie baut Kathedralen,
treibt Politik, organisiert die Wirtschaft
und wird damit zum Vorläufer der
europäischen Zivilisation.

Die cluniazensische Reform*

Hugo Fischer hat es verstanden, die
Vernunft zu sehen, hineinzusehen, wo
sie noch niemand so gesehen hat. Wäre
das blühende Jahrhundert der Clunia-
zenser ein «siècle des lumières»? Es

war es, relativ begriffen, in der Nacht
der Zeit. Die Klöster der Cluniazenser
waren Robinsoninseln der Kultur in
einer rohen, gewalttätigen, oft noch an
die Barbarei der Völkerwanderung
erinnernden Epoche. Aber die Kultur war
nicht nur von aussen, sie war auch von
innen her bedroht. Die festen Klöster
der Cluniazenser waren gleichsam
«doppelte Festungen». Es gehört zum
Faszinierendsten im Werke Hugo
Fischers, zu erleben, wie es ihm gelingt,
diese doppelte Bedrohung von innen
und von aussen, die «Gefahr im Herzen

und auf der Gasse» - so formuliert

es Nietzsche - anschaulich zu
machen. Im Numinosen sieht der Autor
Heil wie Unheil. Das Numinose bringt
den Menschen an eine Grenze, es
definiert eine Grenzsituation. Die ersten
Christen glaubten es nicht nötig zu
haben, sich auf Erden einzurichten, bald
würde ja Jesus Christus wiederkommen,
um die Gerechten in den Himmel
heimzuführen. Es ist die Bedrohung durch
das Nichts eines sich nicht erfüllenden
Jenseits. Gegen diese um das Jahr
tausend besonders mächtige Verachtung
der Welt kämpft die cluniazensische
Reform mit ihrem ora et labora an. Sie

Kultur und Zivilisation

Eine Unterscheidung, die an sich nicht,
wohl aber geschichtlich zu verstehen ist.
Es erscheint logisch, dass wir der
materiellen Notdurft genügen müssen, um
Philosophie, Wissenschaft und Kunst zu
treiben, uns als religiöses, moralisches
und ästhetisches Wesen zu verwirklichen.

Aber die Logik der Geschichte
ist, trotz Marx und Hegel, eine andere
als die Logik des Denkens. Die Logik
der Geschichte führte zu der «Entfremdung»

von Zivilisation und Kultur, von
Unterbau und Überbau, weil, seit
Galilei, der Renaissance und der Reformation,

die Aussenwelt in der Wissenschaft

und der Philosophie der Aufklärung

dem Menschen so gegenübertrat,
als hätte er nichts mit ihr zu tun. Es
kam ganz einfach darauf an, Tatsachen
festzustellen und zu schaffen. Die harte
Welt der Tatsachen, der facts in
Wissenschaft, Technik und Wirtschaft trat
als Zivilisation neben die Mächte der
Kultur in Kunst, Religion, Philosophie
und Wissenschaft, so weit nämlich die
Wissenschaft nicht ausgerichtet war auf
«facts». Die Vernunft wurde von der
Aufklärung einseitig definiert als eben
diese Orientierung des Lebens und Strebens

an Fakten. Es wäre eine andere
Definition der Vernunft möglich, ja, sie

ist nicht nur möglich, sie war einmal
wirklich, es gab sie im frühen, im
sogenannt «dunkeln» Mittelalter, gegen



432 DAS BUCH

welches die Aufklärung ihr Anathema '

schleuderte, zur Zeit der Romanik,
zur Zeit der Cluniazenser und ihrer
Reform. Damals existierte noch jene
vertikale Bindung von oben nach
unten, von unten nach oben, also jene
Bindung und Verbindung von Kultur
und Zivilisation, die von so grosser
gesellschaftlicher Bedeutung ist. Auch eine

Ratio, aber eine Ratio ganz anderer Art
als diejenige der Aufklärung, eine Ratio,

die wir unter ganz andern
Voraussetzungen, in einem ganz andern Sinne,
in einem ganz andern Glauben noch vor
uns haben, nicht hinter uns wie die Ratio

der historischen Aufklärung. Mussten

wir nicht die «Vernunft» umdefinieren?

Es wäre an der Zeit. Damit
wäre am wenigsten eine Rückkehr zum
Mittelalter gemeint, denn auch die
Romantik haben wir hinter uns. Zweifellos:

auch hier wird Aufklärung geleistet.

Hugo Fischer ist ein dezidierter
Mann der Aufklärung. Aber es geht
ihm um eine «Aufklärung der Aufklärung»

insofern, als die bezogene Position

der Aufklärung gegen das Mittelalter

- man denke etwa an Voltaires
«Pucelle» - einer Ergänzung und
Erhellung bedarf, die über die historische
Aufklärung hinausgeht.

Das «steinerne Buch» der
Architektur

Der Autor öffnet sich ganz und gar der
Anschauung, von der Arthur Schopenhauer

sagte, sie sei die Quelle jeglicher
Erkenntnis, ja, er öffnet sich ihr nicht
nur, er lässt sich von ihr mitreissen, ich
möchte fast sagen, er «tanzt» mit ihr,
denn es geht um eine ablesbare
«Choreographie» der romanischen Kultur in
Bildern und Architektur, die Hugo Fi¬

scher gerade aus der mitempfundenen
und nachvollzogenen geistigen und
körperlichen Bewegung heraus meisterhaft
wiederzugeben, wiederzuschaffen, wieder

gegenwärtig zu machen versteht,
so dass man manchmal den Eindruck
hat, er projiziere einen Film. Seine
Methode erinnert an die «géométrie
enflammée», an die «entflammte Geometrie»

Pascals insofern, als die Anschaulichkeit

der vermittelten Bilder in enger
Beziehung steht zu ihrer bedeutungsvollen,

bedeutungsschweren Abstraktion,

so dass der Autor von
«Kulturmathematik» sprechen kann.

Der «Jüngste Tag» der Geschichte2

Der Mensch lebt in und mit und durch
die Geschichte, und doch versucht er
immer wieder, der Geschichte zu
entrinnen. Dazu gehören die religiöse,
philosophische und politische Eschatologie,

die religiöse dazu bestimmt,
jegliche geschichtliche Religion, die
philosophische dazu bestimmt, jegliche
geschichtliche Philosophie, die politische
dazu bestimmt, jegliche geschichtliche
Politik aufzuheben. Der Erste Weltkrieg
sollte der Krieg sein, der alle Kriege
beendet. The war to end all wars. Aber
es kam der zweite. Hegel glaubte in
das mächtige Strombett seines Systems
sämtliche historischen Philosophien
aufgenommen zu haben - er sah, über
seine eigene hinaus, keine mögliche
Philosophie mehr. Aber nach ihm kam
Marx - Marx, der meinte, die Philosophie

sei, ähnlich wie die Religion, ein
Jenseits, in das sich der Mensch nicht
mehr verirren müsse, wenn er sein wahres

Diesseits gefunden habe. Von den
Religionen gilt noch heute, dass jede
die allein wahre sein will: The religion



DAS BUCH 433

to end all religions. Den Schlusspunkt
des Eschatons setzt immer irgendeine
Spielform des Absoluten. Vielleicht ist
das Absolute gerade deshalb so vital,
virulent, unsterblich, weil es zwei diametral

gegensätzliche Grundtriebe des
Menschen in sich vereinigt: den Trieb
zur äussersten Aktivität und den Trieb
zur äussersten Ruhe. Die äusserste
Aktivität soll zur äussersten Ruhe, soll zur
Verwirklichung des Absoluten führen,
das die Geschichte aufhebt und dem
Menschen endlich den Frieden
verschafft, den er dank seiner formidablen
Anstrengung verdient hat. Sein letztes
Aufbäumen soll ihm das Letzte
verschaffen, das Eschaton.

Lenins Eschatologie

Die Geschichte ist eine partielle Anarchie,

die nach partieller Ordnung strebt,
die Eschatologie strebt nach absoluter
Ordnung und will auch noch die
partielle Anarchie beseitigen. Damit hebt
sie die Entwicklung auf, wenn auch nur
in Gedanken, im Vorsatz und in der
Leidenschaft ihrer Aktivität. Auch Lenin

dachte eschatologisch und handelte
aus vollster geschichtlicher Aktivität
heraus, als ob das Eschaton erreicht
werden könnte. Der Glaube an die Utopie,

an das Letzte, an das globale «Ende
aller Enden» ist es, der vom
Menschen Lenin Besitz ergriffen hat. Der
Autor schildert Lenin als einen
dämonischen, als einen besessenen Menschen,
so dämonisch und so besessen, dass der
«wirkliche Lenin» vom offiziellen
Kommunismus sorgfältig geheim gehalten
werden muss. Denn er predigt nichts
weniger als den Aufruhr gegen die
parteipolitische Organisation. Die «Parteilosen»

mussten gegen die Partei aufstehen!

Lenin hat die «Kulturrevolution»

Maos vorweggenommen, wenn nicht in
der Praxis, so doch theoretisch. Auch
Lenin tritt für die Anarchie gegen die
Erstarrung ein. Er hat nicht einmal
ganz unrecht. Denn wenn die Staatspartei,

ledig aller demokratischen
Kontrollen, allmächtig wird, so können nur
noch die alleräussersten Mittel ihre
Macht brechen. Hugo Fischer sorgt sich
um die Kontinuität der fünftausendjährigen

Menschheitskultur, die er auf
die ägyptische und sumerische Primärkultur

zurückführt. Sie wird
gekennzeichnet durch ein Höheres als Staat,
Politik und Wirtschaft, durch eine
religiöse Erschütterung des Menschen. Sie

war und ist es immer wieder, welche
auch die ungeheure Maschinerie der
Zivilisation in Gang setzt, sie war und
ist es immer wieder, die auf Nietzsches
Frage nach dem «Wozu» antwortet.
Wird das «Ende aller Enden» die
kommunistische Absolutsetzung von Staat
und Wirtschaft sein, die, in machtmäs-
siger Selbstbehauptung verharrend,
nicht zu dem von Marx geplanten
humanistischen Ziel führt Es gibt keinen
besseren Kommentar zu dem Leninbuch

Hugo Fischers als diese Worte,
die Carl J. Burckhardt an Karl Jaspers
gerichtet hat: «Was ist die Qualität des

Menschlichen anders, als die massver-
leihende Einsicht, dass es < schade um
die Menschen ist> und dass sie es wert
sind, innerhalb des politisch Notwendigen

geschont zu werden. Religionskriege,

ob sie sich im 16. und 17.

Jahrhundert, oder in scheinbar säkularisierter

Form im 20. Jahrhundert abspielen,
entstehen dadurch, dass die durchzusetzende

Methode des Heils wichtiger wird
als das Heilsobjekt, der Mensch, der so
viel Nachsicht nötig hat (oft Nachsicht
in Form des Humors). Alle < Ismen >

können jederzeit überwertig werden...»



434 DAS BUCH

Das kulturelle Kraftfeld^

Man hat die Philosophie schon oft
totgesagt und sagt sie auch heute wieder
tot. Wie könnte die Philosophie
überleben Wohl am ehesten als Kulturphilosophie,

nicht also als Philosophie des
Homo oeconomicus, des wissenschaftlichen,

des technischen, des politischen,
des humanistischen Menschen des
individuellen Genies, sondern des
Menschen als Träger der Kultur, der seinerseits

von der Kultur getragen wird,
also als Philosophie des ganzen
Menschen. Damit stellt sich aber auch das
Problem des zentralen Begriffs. Diesen
neuen zentralen Begriff findet die
Philosophie Hugo Fischers im «kulturellen
Kraftfeld». Es handelt sich um ein
«Bild», um die Übertragung der
physikalisch-astronomischen Vorstellung des

Kraftfeldes auf das Gebiet der Kultur.
Damit wird, gewissermassen beiläufig,
auch ein wesentlicher Beitrag geleistet
zur Überbrückung des Abgrunds, der
Natur- und Geisteswissenschaften auch
heute noch trennt. Im kulturellen Kraftfeld

ist kein Phänomen vereinzelt, so
wie im physikalischen Kraftfeld kein
Partikel vereinzelt ist. Nach der
Ansicht des Autors ist das mathematische
Feldsymbol vom Gegensatz zwischen
Physischem und Geistigem nicht
berührt, es stünde also in grösserer
Allgemeinheit sowohl hinter dem physikalischen

wie dem kulturellen Kraftfeld.
Das kulturelle Kraftfeld wird definiert
als die «Gemeinsamkeit aller
Phänomene», deren «durchgängiger
Erscheinungsbereich» es ist. Es ergibt sich daraus

ein fruchtbarer Gegensatz der
Kulturphilosophie Fischers zum Hegel-
schen «Geist», zu Marxens Rohstoff
plus Arbeit als Wirtschaftskraft, zu
Nietzsches Übermenschen und zu

Spenglers Morphologie der dahinsin-
kenden, nicht weiterwirkenden Kulturen.

Das kulturelle Phänomen: Es ist
selbst die Allgegenwart in Zeit und
Raum, es ist selbst Raum und Zeit,
also nicht getrennt von Raum und Zeit.
Im Raum im Zeichen der Entwicklung
globaler Kommunikationsmittel ist es

ein intensives, in die Welt ausstrahlendes

Zentrum, auf das die Welt zurückstrahlt,

in der Zeit zugleich deren
dreifache Ekstasis in Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft. Es schafft den Raum
als dessen Intensität in der Extensität,
es schafft die Zeit als deren Extensität
in der Intensität. Es strukturiert Raum
und Zeit als die Einheit von Raum und
Zeit seines Kraftfeldes, wobei unter
Raum und Zeit durchaus konkret
geographisch-ethnischer Raum und historische

Zeit zu verstehen ist.

Die Primärkultur1

Die Geburt der Hochkultur in Ägypten
und Mesopotamien ist ein einzigartiger
Vorgang. Etwas Vergleichbares hat es
weder vorher noch nachher gegeben.
Es ist der Ursprung im berühmten Fertile

Crescent, im «fruchtbaren
Halbmond», der seinen Halbkreis von Ägypten

bis Mesopotamien beschreibt. Der
Autor setzt für Ursprung auch
Ursprung ein. Dies, um auf die Plötzlichkeit

des Geschehens hinzuweisen. Es
war auf einmal alles da. Auch spricht
er von der «Stromschnelle vor 5000
Jahren». Die Zeit war reif dazu, die innere
wie die äussere, die seelische wie die
leibliche. Es war sozusagen eine
«psychosomatische Explosion», verursacht
durch eine alle Lebensumstände umfassende

religiöse Erschütterung, die bis in
die biologische Tiefe der Gene hinunter-



DAS BUCH 435

reichte. Das «Subjekt» der Geburt der
Hochkultur ist also weder Geist noch
Materie, sondern ein Ganzes, das sie
beide umfasst und das mehr ist als
die Summe seiner Teile, es ist der
menschliche Leib, verstanden als ergriffenes

und ergreifendes Partikel des
kulturellen Kraftfeldes. Während Hegel
den «Geist» zitiert und Marx die
«Materie», sieht Hugo Fischer, vielleicht
zum ersten Male in der Geschichte
der Philosophie, den menschlichen Leib
als kulturelles Kraftfeld und als
Element des umgreifenden kulturellen
Kraftfelds. Er sieht ihn mit jener «Fernsicht»

und «Nahsicht», zu welchen ihn
seine zugleich kulturhistorische und
naturwissenschaftliche Bildung befähigt.

Die Sonne der Kultur geht im Osten
auf, und wir sind interessierte
Zuschauer des beginnenden Kulturdramas.

Der Gestaltwandel der Primärkultur

zeigt im ägyptischen Quellgebiet
andere Aspekte als im mesopotami-
schen. Das kulturelle Urvolk in
Mesopotamien waren die Sumerer. Die
Ausgrabungen in Ur lassen Schlüsse zu über
ihre Entwicklung. Im Gegensatz zu
Ägypten und dessen Königtum, das im
ganzen Lande gleich fest begründet war,
beruhte die Kultur Sumers auf einzelnen
Städten, die untereinander im Kampfe
standen, ähnlich wie die griechischen
Stadtstaaten.

Von der Geburt der Hochkultur
heisst es : «Wir haben diesen ersten
Anlauf noch immer nicht aufgeholt und
aufgearbeitet.» Das Fortschreiten der
Geschichte und insbesondere der
Kulturgeschichte hat einen ambivalenten
Charakter, den wir heute wohl ganz
besonders schmerzlich empfinden. Der
«Fortschritt» hinterlässt Kostbares und
Kostbarstes, das untergeht. Ob für
immer? Der Autor spricht, fast im Mär¬

chenton, von der «glücklichen Einheit
von Glauben, Kunst und Zivilisation»
in den beiden Quellgebieten der
Primärkultur. Sie ist dahin, aber nicht
für immer. Wir blicken zurück, um in
die Zukunft zu sehen. Und so wird auch
die Kulturgeschichte zur rückwärts
gewandten Prophetic

Die Antipolitik 5

Lange, allzulange war der geistige
Deutsche ein apolitisches Wesen. Der
Nationalsozialismus konnte in dieser
Hinsicht in ein politisches Vakuum vor-
stossen. Und nun, nach dem Zweiten
Weltkrieg, kommt der Umschlag, wie
die Angelsachsen sagen, with a
vengeance (mit einer «Rache»). Eine
Rache, die nicht frei ist von Ressentiment.

Alle apolitischen Strukturen werden

verdammt, als der «Reaktion»
angehörig. Wer nicht für mich ist, ist
gegen mich Welchen kulturellen Schaden

kann die permanente Politik, die
permanente Politisierung der menschlichen

Beziehungen anrichten? Diese

Frage ist eines der Leitmotive der
«Antipolitik» Hugo Fischers. Er stellt
fest, dass «seit dem 15. Jahrhundert
eine hypertrophische Entwicklung der
ökonomisch-politischen Triebsphäre
eingesetzt » habe. Das bedeutet, dass die
Instrumente des zivilisatorischen
Daseinsapparates, also Wirtschaft, Technik,

Wissenschaft vorzüglich für
politische Ziele verwendet werden. Hierbei
ist ein Unterschied besonders wichtig,
der Unterschied zwischen rationalem
Ego und psychosomatischem Ich. Der
Raum der Psychosomatik ist an sich
neutral, er kann beliebig ausgefüllt
werden. Der Autor hat offenbar eine
bestimmte theoretische Erfüllung des

psychosomatischen Raums im Auge,



436 DAS BUCH

eine theoretische Position, die er
angreift. Er nennt den «Feind» nicht
beim Namen, es könnte aber die Libido-
theorie Freuds damit gemeint sein. In
diesem Sinne wohl ist seine Bemerkung

zu verstehen: «Terminologisch
muss das biologisch bedingte triebhafte
Ich vom sachzugewandten Ego scharf
unterschieden werden.» Dazu wäre
noch folgende Stelle heranzuziehen:
«Das psychosomatische Ich steht
durchaus nicht auf der Höhe seiner
objektiven leiblichen Weisheit.» Und:
«Die Aktualisierung der Weisheit des

eigenen Leibes gehört bereits mitten in
die voll entfaltete rationale Egofunktion.»

Das «Ego» ist also nicht als
eine idealistische Position gegen die
Materie des Körpers zu verstehen und auch
nicht als eine moralische Position gegen
den Ansturm des Triebes. Vielmehr hat
es seine zivilisatorisch und kulturell
bedeutsame Funktion darin, die organisierte

Weisheit seines eigenen leiblichen
Systems zu verstehen und in Denken
und Handeln zu verwirklichen. Das
psychosomatische Ich aber kann diese
Aufgabe nicht erfüllen, weil es seine eigene
Leiblichkeit falsch interpretiert. Das
psychosomatische Ich ist denn auch das
Subjekt einer Politik, welche die materielle

Zivilisation von den höheren Zielen

der Kultur des Sachverstands trennt
und der volksverdummenden Demagogie

Vorschub leistet. Politik anstatt
Sachverstand, Verlangen nach Wohl¬

leben anstatt Entwicklung von Wissenschaft,

Kunst und Philosophie,
Herabwürdigung der kulturellen Tätigkeit zu
ambitiösem Strebertum und blossem
Geldverdienen. Politik kann Sachverstand

nicht ersetzen, wobei Sachverstand

bei Hugo Fischer immer auch
heisst die Einbeziehung höherer Ziele
der überwölbenden Kultur in die
zivilisatorische Tätigkeit von Wirtschaft,
Technik, Staat und Wissenschaft. Es
wird nicht gegen eine Politik polemisiert,

die sich ihrer zivilisatorischen und
kulturellen Sendung bewusst ist,
sondern gegen eine zivilisationsstörende
und kulturzerstörende Politik des

«allgemeinen Verdachts», die keinen
politisch freien Raum sachlicher Kompetenz

mehr gelten lassen will, eine
Politik, die so unduldsam ist, dass sie

nichts duldet, was nicht sie selber ist.

Hans F. Geyer

!Die Geburt der Hochkultur in Ägypten

und Mesopotamien. Der primäre
Entwurf des menschlichen Dramas. Ernst-
Klett-Verlag, Stuttgart 1960. - 2Wer soll
der Herr der Erde sein? Eine politische
Philosophie. Seewald-Verlag, Stuttgart
1962. - 3 Theorie der Kultur. Das kulturelle
Kraftfeld. Seewald-Verlag, Stuttgart 1965.

- 4Die Geburt der westlichen Zivilisation
aus dem Geist des romanischen Mönch-
tums. Kösel-Verlag, München 1969. - 5

Vernunft und Zivilisation : die Antipolitik.
Seewald-Verlag, Stuttgart 1971.

THEATER

Zu neuen Theaterbüchern

Der über sechshundert Seiten starke
Band in Grossformat, der den lapidaren

Titel «Theater» trägt, ist in Wahr¬

heit eine umfassend dokumentierte
Geschichte der Münchner Kammerspiele

von 1911 bis 1972. Die besondere,



DAS BUCH 437

wechselvolle, durch personelle und
politische Konstellationen einmalige
Geschichte einer bedeutenden Sprechbühne

jedoch weist auf etwas Grösseres
und Allgemeines. Sie gibt dem Begriff
Theater blutvolles Leben. Der lapidare
Titel ist berechtigt, weil dem Leser
gerade vor diesem Beispiel bewusst
wird, dass das darstellende Spiel immer
an besondere Bedingungen personeller
und gesellschaftlicher Art gebunden
ist, dass man sich Theater eigentlich
gar nicht denken könnte ohne seine
konkreten Grundlagen. Es kommt da
immer darauf an, wer was mit wem
und für wen auf den Brettern verwirklicht,

die die Welt bedeuten. Das
geistige Klima einer Stadt oder einer
Region, der besondere Rahmen, in dem
sich die Zeitumstände spiegeln, und
selbst das Publikum des einzelnen
Theaterabends zählen ebenso zu den
konkreten Grundlagen wie Begabung
und Fähigkeiten der Schauspieler, des

Regisseurs, des Bühnenbildners, wie
die finanziellen Mittel, die ihnen zur
Verfügung stehen. Es hat darum auch
immer etwas Stossendes und zeugt nicht
von grossem Theaterverständnis, wenn
heute der Versuch gemacht wird,
jeweils die «Inszenierung des Jahres» zu
bestimmen: sie kann es allenfalls im
konkret gegebenen Rahmen sein, daraus

herausgelöst jedoch kaum.
Wolfgang Petzet, der Verfasser der

Geschichte der Kammerspiele, kennt
den Rahmen und die konkreten
Bedingungen dieser Bühne sehr genau.
Er war selber während langen Jahren
mit vom Bau als Dramaturg, deren
siebzehn übrigens unter Otto Falcken-
berg. Die Jahre vor und nach Falcken-
berg erscheinen in Petzets Darstellung
wie Vorbereitung und Nachhall einer
Epoche. Der Beginn der Kammerspiele

ist übrigens für die Zeit typisch. Aus
einem Biergarten mit Tingeltangel, aus
einem Variété entstand zunächst das
Theater «Zum grossen Wurstel». Eugen
Robert, der erste Direktor, wollte in
München «Grand Guignol» machen.
Das wiederum veranlasste Heinrich
Mann, dessen Einakter «Variété» unter
anderm für die Eröffnung vorgesehen

war, die Aufführung seines Werks
durch gerichtliche Verfügung zu
verbieten. Er wollte nicht in einem Haus
aufgeführt werden, das sich schon
durch seinen Namen als Stätte blosser
Hanswurstiaden kennzeichnete. Heinrich

Mann tat dem Theaterdirektor
Robert Unrecht: die Aufführung war
gut. Und nach zwei Spielzeiten und
einem weiteren Umbau des Theaters,
am 11. Oktober 1912, stand dann der
Name auf Plakat und Theaterzettel,
der Theatergeschichte machen sollte:
Münchner Kammerspiele. Bereits in
dieser frühen Zeit, bereits in der
«Vorgeschichte» des «grossen Wurstel»
tauchen unter den Darstellern Namen
auf, die wichtig werden sollten : Miriam
Horwitz, Ida Roland, Erwin Kaiser.

Das sind die Anfänge. Wir brechen
hier in der Nacherzählung der Chronik
ab. Wolfgang Petzet hat mit unermüdlichem

Fleiss und staunenswerter
Sachkenntnis die Spielpläne, die Besetzungen,

Regie und Ausstattung von Spielzeit

zu Spielzeit zusammengetragen.
Er charakterisiert die wechselnden
Direktionen, er lässt den Leser
miterleben, wie sich der Geist der Kammerspiele

entfaltet, eine im Grunde
undefinierbare Kraft, die nichtsdestoweniger
in glücklichen wie in schwierigen Zeiten
spürbar ist. Für Petzet verkörpert sie
sich vor allem in der Persönlichkeit
Falckenbergs, hat ihre Spätwirkung
unter Hans Schweikarts Direktion und



438 DAS BUCH

scheint sich in den Politkämpfen der

späten sechziger Jahre zu erschöpfen.
Theater, so wird einem bei der

Durchsicht und beim verweilenden
Studium dieses Buches bewusst, realisiert

sich im Spannungsfeld höchst
unterschiedlicher Kräfte, deren Widerstreit

und Zusammenspiel Möglichkeiten

und Grenzen festlegen. Die
darstellende Kunst, wie sie von Dramaturgie,

Regie, Bühnenbildner und
Schauspielern ausgeübt wird, ist immer
bezogen auf Gesellschaft und Publikum,

die keine abstrakten Grössen,
sondern konkrete Realitäten sind, und
ausserdem ist auch die finanzielle Lage,
zumeist - auch in der Geschichte der
Kammerspiele - eine Notlage, von
entscheidendem Einfluss. Wie sehr die
politischen Verhältnisse, die wechselnden

Grade von Freiheit und der
Gebrauch, den die Theaterschaffenden
von dieser Freiheit machen, ebenfalls
auf das Ergebnis einwirken, kann man
gerade am Fall der Kammerspiele im
Hinblick auf die Zeit der Naziherrschaft
und der Reichsdramaturgie in
aufschlussreichen Einzelheiten feststellen.

Wer die reich dokumentierte Arbeit
Petzets studiert, wird die Theaterkämpfe

der jüngsten Zeit in einem
anderen Licht sehen. Hier ist ein
Beispiel dafür, wie seit den Tagen Wedekinds

bis zu den Auseinandersetzungen
um den Dramaturgen Kipphardt das
Theater als Brennpunkt der Gegenwart
gewirkt hat, als der Raum, in dem die
geistigen, künstlerischen und politischen
Aktualitäten sich dem Widerstand oder
der Begeisterung des Publikums stellen.
Und nicht die glatte, unangefochtene
Qualität künstlerischer Arbeit ist es,
die allemal von der Lebendigkeit der
Institution zeugt, sondern die Intensität

der Aufnahme und die weithin

wirkende Kraft des Widerspruchs.
Dass diese Einsicht freilich zu
Fehlschlüssen führen kann, von denen in
jüngerer Zeit auch die Kammerspiele
nicht verschont geblieben sind,
verschweigt Petzet keineswegs. Das grosse
Buch der Münchner Kammerspiele ist
eine Fundgrube für jeden, der für das

Theater und mit dem Theater lebt.

Das grosse Karl-Valentin-Buch

Einer, der mit der Geschichte der
Münchner Kammerspiele untrennbar
verbunden ist, wenn er auch nicht im
Ensemble, sondern in eigenen Produktionen

zumeist an dieser Stätte wirkte,
ist Karl Valentin, der philosophische
Komiker. Es leben noch Zeitgenossen

genug, die ihn auf der Bühne gesehen
haben und denen, wenn sie seine Texte
lesen, der Tonfall noch im Ohr ist, in
dem er diesen hintergründigen Monologen

und Dialogen unverwechselbares
Leben gab. Ich bin bei der Lektüre
allein auf den Text verwiesen. Aber
auch so lebt er, auch so hat er die
Nachwirkung, die Pausen, den
unberechenbaren Gang um mehrere Ecken,
die Verlorenheit im Labyrinth
Valentinscher Logik. Man kann dazu -
anhand des grossen Karl-Valentin-Buches

- ausserdem Photographien betrachten :

Valentin als Balladensänger, als
Stuckmeister vom Bürgerbataillon, als
Feuerwehrkommandant. Man sieht ihn als
den Recken Heinrich, verlegen mit dem
Schwertknauf spielend und mit
zerfurchtem Gesicht die feindliche Welt
betrachtend. Ein Spassmacher ganz
besonderer Art ist er gewesen. Brecht
sagt über ihn (auch Brecht eine Zeitlang

an den Kammerspielen tätig), man
habe bei ihm sofort das scharfe Gefühl



DAS BUCH 439

gehabt, dass dieser Mensch keine Witze
machen würde. Der Witz war er selber,
«ein durchaus komplizierter, blutiger
Witz». Es sei nicht einzusehen, inwiefern

Karl Valentin dem grossen Charlie,

mit dem er mehr als den fast völligen

Verzicht auf Mimik und billige
Psychologismen gemein habe, nicht
gleichgestellt werden sollte. So äusserte
sich Brecht im Oktober 1922. Auch in
den Erinnerungen von Kurt Horwitz
kommt Valentin oft vor. Polgar, Blei,
Tucholsky, Hausenstein haben über
ihn geschrieben. Aus ihren
Erlebnisberichten, die im grossen Karl-Valentin-Buch

zitiert sind, kann man sich
zusammentragen, was nicht im Text
der Szenen enthalten ist. Seine Wirkung
auf die Zeitgenossen, seine unbeschreibliche

Eigenart: sie treten so ins Bild.
Wir Heutigen fragen uns, wo es denn
vergleichbare Spassmacher in unseren
Tagen auf der Bühne gebe. Gibt es sie
Oder ist der Zustand des Theaters
heute dadurch gekennzeichnet, dass
sie fehlen

Thérèse Giehse im Gespräch

Thérèse Giehse hat keine Memoiren
geschrieben. « Ich hab nichts zum Sagen »

war ihre Antwort auf das Ansinnen,
ein Buch über ihr Leben und ihren Weg
als Schauspielerin zu machen. Der
Beharrlichkeit von Monika Sperr ist es

zu danken, dass die Künstlerin ihr
hartes Nein revidierte. Auf Fragen
wolle sie antworten; «aber über mich
red' ich nicht». Was da nun entstanden
ist, lässt den in Schauspielerbüchern
bewanderten Leser die Stossseufzer

vergessen, die er unter dem Andrang
gedruckter Redseligkeiten alternder
Mimen nicht unterdrücken konnte.
Nichts von Geschwätzigkeit, nichts von

Vergangenheitsvergoldung, nichts von
Erfolgsbeschwörung, wie man sie

gerade in den letzten Jahren zur Genüge

vorgesetzt bekam! Der Widerstand der
Giehse, über sich selbst zu reden und
es drucken zu lassen, ist spürbar fast
auf jeder Seite, und Monika Sperr hat
die Grenzen respektiert, die ihr als

Gesprächspartnerin und Autorin in
diesem Fall gesetzt waren. Ihre
Leistung liegt nicht nur darin, dass sie

vernünftig gefragt und gut aufgepasst

hat; der Bericht über ihre Gespräche
mit Thérèse Giehse wahrt die Distanz
der Höflichkeit, macht nicht den
Versuch, die Widerborstigkeit zu glätten,
die in den Antworten spürbar wird.
Monika Sperr kann zwischen Beharrlichkeit

und Aufdringlichkeit
unterscheiden. Wäre das nicht der Fall, das

Buch wäre mit Sicherheit nicht
entstanden.

Auf die Einleitung, die Situation
und Lebensumstände skizziert, folgt
der Abschnitt «Leben und Arbeit»,
Rückblicke im Gespräch auf die Zeit

an den Münchner Kammerspielen unter

Falckenberg (1926-1933), die Zeit
der «Pfeffermühle» (1933-1937), das

Zürcher Schauspielhaus (1938-1945),
die Arbeit mit Brecht. Diesem

«biographischen» Teil folgt «Thérèse Giehse

im Gespräch», ein ungemein
reichhaltiges Kapitel, frei vom Zwang, im
Hinblick auf das geplante Buch zu

reden. Hier ist auf kluge Weise

zusammengestellt, was im Laufe der

zahlreichen Besuche Monika Sperrs

sozusagen nebenher zur Sprache kam.

In knappen Wiedergaben einzelner

Partien der Gespräche finden sich hier
Thérèse Giehses positive Haltung
gegenüber den Jungen, ihr Lob für Peter

Stein, ihre Kritik an Fassbinder, ihre

Feststellung, das Kollektiv habe nicht



440 DAS BUCH

immer recht. Die Künstlerin zeigt sich
als Frau, die weiss, was sie will, die
klar und entschieden Stellung nimmt.
Diese Frau macht keine Sprüche; aber
manches von dem, was hier steht,
müsste in Grossbuchstaben auf ein
Plakat gemalt und in Direktionsstuben
an die Wand geheftet werden. Zum
Beispiel :

«Es wird nicht gedacht, es wird
immer gemeint. Da meint man, weil
einer was Grosses in Mailand oder
Bukarest zustande gebracht hat, man
muss ihn herholen nach München oder
Hamburg. Da arbeiten Leute zusammen,

die sich kaum kennen, und alle
meinen, dass es irgendwas schon werden

wird. So sehen die Aufführungen
dann halt aus.»

Oder:

«Das ist ja heute das Elend im
Theater: Jeder meint, er müsste was
Apartes, was laut Auffallendes machen.
Maria Stuart mit ihrem Delphin sprechen

lassen oder irgend etwas anderes
Dummes. Das finden die Leute dann
apart. -»

«Wer überlegt sich noch, was er
warum macht und mit wem für welches
Publikum? Es fehlt der Ernst, und es
fehlen die Massstäbe.»

Das steht so da, neben vielem anderen

von gleicher Bedeutung, als wäre
es einfach so eingeflossen. Es sind
Einsichten und Wahrheiten, über die sich
der Betrieb und - leider auch - eine
nach bestimmten Gesichtspunkten
arbeitende Kritik hinwegsetzt. Man kreiert

die «Aufführung des Jahres», ohne
zu bedenken, dass «warum mit wem
für welches Publikum» dabei ausser
acht bleiben muss. Und schliesslich hat
das dann dazu geführt, dass ehrgeizige

Regisseure und Intendanten heute
Theater machen, «um aufzufallen, für
die Weltpresse». Es scheint nur
folgerichtig, dass Monika Sperrs schönes
Buch mit ein paar kurzen Äusserungen
junger Künstler über Thérèse Giehse
schliesst. Ruth Drexel, die Schauspielerin,

Franz Xaver Kroetz und Martin
Sperr, die Stückeschreiber, Benjamin
Henrichs, der Kritiker, schreiben über
sie, eher zurückhaltend, ohne
Überschwang, aber konkret. Sperr zum
Beispiel: «Als Autor habe ich von ihr
gelernt, Figuren präzise zu beschreiben

und die Darstellung dem Schauspieler

zu überlassen.» Oder Kroetz,
der Thérèse Giehses Methode, sich
einen Text anzueignen und ihn dann
zu interpretieren, auf die einfache Formel

bringt: «Giehses Klarheit ist
Zurückhaltung. »

Das Buch enthält eine Fülle von
Bildern, vor allem aus der Zeit an den
Kammerspielen nach 1945 (Hildegard
Steinmetz), dann von der «Mutter»-
Aufführung der Schaubühne (Abisag
Tüllmann) und vom Brecht-Abend der
Giehse (Evelyn Richter). Es ist eines
der schönsten Schauspielerbücher, die
ich kenne, ein Selbstporträt wider
Willen, etwas Unverwechselbares.

Theoretisches

Die angelsächsischen Kritiker und
Literaturlehrer haben die glückliche
Gabe, Theoretisches so fasslich wie
möglich, gewissermassen praktikabel
darzubieten. Ein schönes Beispiel dafür
ist das Buch von David E. R. George
über «Deutsche Tragödientheorien vom
Mittelalter bis zu Lessing». Es ist -
zunächst - ein Lesebuch: es gibt von
Boethius über Dante, Melanchthon



DAS BUCH 441

und Luther bis zu Opitz und Hars-
dörffer, Gottsched, Breitinger und
Johann Elias Schlegel bis zu Lessing
eine Auswahl jener Schriften, die der
Theorie der Tragödie gelten. Dass
Dante in diesem «deutschen»
Zusammenhang auftaucht, ist damit begründet,

dass bei ihm das Schicksal als
Vermittler göttlicher Gerechtigkeit gesehen
wird, die Tragödie also als Schauspiel
moralischer Wirkungszusammenhänge.
Die Lektüre der ausgewählten Quellen
zur Theorie der Tragödie schafft die
Grundlage zum besseren Verständnis
der Gattung, aber auch zum theoretischen

Gespräch, das Nicolai, Moses
Mendelssohn und schliesslich Lessing
führten. George schliesst an jeden
dargebotenen Text seinen Kommentar an.
Neben der sachlichen Interpretation
hat er sich zum Ziel gesetzt, eine
Behauptung aufzustellen und zu belegen:
dass nämlich «keine absolut gültige
Theorie der literarischen Gattung
Tragödie» existiere. Zwar scheint mir, es
sei in diesem Zusammenhang schon
einigermassen sonderbar, von «absoluter

Gültigkeit» zu sprechen; aber der
Wert dieses klug kommentierten
Lesebuchs ist damit nicht im geringsten
geschmälert. Was man sich mühsam
genug zusammensuchen müsste, ist
hier chronologisch dargeboten, das
Lateinische im Original mit
Übersetzung, und die aufschlussreichen
Erklärungen, die den Texten folgen, sind
ebenso hilfreich.

Die Verdienste, die sich Günther
Schneider mit seinen « Untersuchungen
zum dramatischen Werk Robert Musils»
erworben hat, sind anderer Art. Zwar
kann man sagen, dass Musils Werk
allmählich in seiner Bedeutung erkannt
und gründlicher erforscht wird. Ein
Schattendasein führen jedoch noch

immer die dramatischen Werke des

Dichters. Hier wirkt sich aus, dass sich
das Theater offenbar nur mühsam an
diese Texte heranarbeitet. Essayistische
Längen und antidramatische Tendenzen,

die sie enthalten und die zu ihren
Wesensmerkmalen gehören, wurden oft
- da Kürzung ohnehin geboten war -
herausgestrichen. In Schneiders
Untersuchungen, die unter Berücksichtigung
der neueren Literatur den gegenwärtigen

Stand der Interpretation ergänzt,
nehmen die theatergeschichtlichen
Abschnitte einen besonderen Raum ein.
Anhand der Kritiken verschiedener
Aufführungen versucht der Musil-For-
scher die Rezeption der Dramen zu
rekonstruieren und daraus Schlüsse zu
ziehen auf den Charakter oder den
Wert der Inszenierung. Es scheint möglich,

und vor allem die französischen
Aufführungen lassen das vermuten,
dass das Theater Musil erst noch
entdecken könnte. Schneiders
Untersuchungen mussten dabei als wichtige
Vorarbeit für Dramaturgie und Regie
genutzt werden.

Anton Krättli

'Wolfgang Petzet, Theater, Die Münchner

Kammerspiele 1911-1972, Verlag Kurt
Desch, München 1973. - 2Das grosse Karl-
Valentin-Buch, herausgegeben von Michael
Schulte, R. Piper & Co. Verlag, München
und Zürich 1973. - 3 Thérèse Giehse, Ich
hab nichts zum Sagen, Gespräche mit
Monika Sperr, C. Bertelsmann-Verlag,
München, Gütersloh, Wien 1973. - 4David
E. R. George, Deutsche Tragödientheorien
vom Mittelalter bis zu Lessing, Texte und
Kommentare, C. H. Beck'sche
Verlagsbuchhandlung, München 1972. - 5Günther
Schneider, Untersuchungen zum dramatischen

Werk Robert Musils, Europäische
Hochschulschriften, Verlag Herbert Lang
& Cie. AG, Bern 1973.



442 DAS BUCH

ZUKUNFT VON GESTERN - ZUKUNFT VON HEUTE

Gedanken zu Daniel Beils Buch «The Coming of Post-Industrial Society»

Die sich unaufhörlich wandelnde Technik,

das Eindringen der Wissenschaft in
die Geheimnisse der Materie, die
Ausfahrt in den Weltraum, die Versprechungen

der Automation haben das
Gefühl, ja die Gewissheit hervorgerufen,
in einer rasch vergänglichen Gegenwart
zu leben, einer Gegenwart, in der die
Zukunft schon begonnen hat. Spekulationen

über neue technische Möglichkeiten

sind massenhaft im Umlauf. Wie
aber wird der Mensch mit seinen
Institutionen diese Zukunft bewältigen

Politische Utopien des Mittelalters
und der Neuzeit

Von der Zukunft wurde Besseres immer
erhofft. In der europäischen Frühzeit
wurde alten Prophetien und Weissagungen

das Versprechen entnommen, dass
eines Tages die Trübsale der Existenz
überwunden werden könnten ; ein Erretter

würde kommen. Die alten Rechte
würden wiederhergestellt, das Böse
besiegt und die von Gott gewollte objektive

Weltordnung neu errichtet werden.
Dieses Reich Gottes auf Erden zu
begründen - das nach Joachim von Fiore
(1130-1202) im Dritten Zeitalter entstehen

sollte - versuchten die chiliasti-
schen Bewegungen in eschatologischer
Begeisterung. Erst mit dem Sieg der
absoluten Monarchie wird der Glaube an
eine objektive Weltordnung durch eine

vom Staat geschaffene zerstört und ein
sie verbesserndes konstruktives Denken
möglich. Mit dem Entstehen einer
ordnenden Staatsspitze, die das buntschek-
kige Bild freischwebender Machtbereiche

rational verändert, entsteht jenes

utopische Denken, das ein sein-sollen-
des besseres Dasein entwirftl.

Solche Entwürfe - von der ihnen den
Namen gebenden Utopia des Thomas
Morus (1516) bis zu Etienne Cabets
Ikarien (1840) - erschienen lange als -
wenn auch naive - Vorstellungen von
einer gerechteren Organisation der
Gesellschaft. Sie wurden als «Vorläufer»
sozialistischer Ideen angesehen. Erst
dem von neuster geschichtlicher Erfahrung

geschärften Blick wird nun
rückblickend das totalitäre Potential der
rationalen Utopien deutlich. Zwar
herrschte in den utopischen Ländern,
angeregt von naturrechtlichen Ideen,
eine weitgehende Gleichheit der Bürger,

aber schon Alexis de TocqueviUe
hatte darauf hingewiesen, dass 1789

Mirabeau die Idee der Gleichheit
damit verteidigte, dass Richelieu und
Louis XIV. es begrüsst haben würden,
alle Untertanen als eine gleiche Masse

zu haben; Gleichheit erleichtere die
Ausübung der Staatsmacht.

Im Rückblick fällt bei den utopischen

Bildern die Gleichheit weniger auf
als die Methoden der Herrschaft. Schon
auf Thomas Morus' Insel Utopia konnte
zu Zwangsarbeit verurteilt werden, wer
ohne Pass angetroffen wurde; wer über

Angelegenheiten des Staates ausserhalb
der dafür vorgesehenen Institutionen
sprach, wurde hingerichtet. In Campanellas

«Sonnenstadt» (1637) stand
Todesstrafe auf Verbrechen gegen die Freiheit

der Republik oder ihre höchsten
Beamten. Auch gab es dort nur ein
einziges Buch, das allerdings dafür
«Weisheit» hiess. Im Staat der Severam-
ber, den Denis Vairasse d'Allais (1677)



DAS BUCH 443

auf dem Naturrecht begründet ohne
Eigentum erdachte, «weil die Natur uns
alle gleich gemacht» hat, waren jedoch
die Beamten « besser untergebracht, besser

ernährt und besser gekleidet als die
gewöhnlichen Bürger»; dem schon mit
Orwells anti-utopischer Tierfabel
vertrauten Betrachter kommt das Wort von
denen, die gleicher sind als gleich, in
den Sinn. Im letzten der grossen utopischen

Entwürfe, in Etienne Cabets Ika-
rien (1840), erlaubte der revolutionäre
Diktator Icar nur eine Zeitung, und sie
sollte nur Tatsachen und Statistiken
enthalten. Bücher waren zwar allen
Bürgern zugänglich, allerdings nur
nützliche, die zuvor revidiert worden
waren, während die nutzlosen und gefährlichen

verbrannt wurden. Polizei gab es
dafür in lkarien nicht, denn jeder sollte
jeden überwachen.

Wissenschaftliche Gestaltung der
Gesellschaft

Die naiv-rationalistischen Konstruktionen
einer besseren Daseinsregelung

wurden abgelöst von der Idee einer auf
wissenschaftlicher Erkenntnis beruhenden

Gestaltung der Gesellschaft. Schon
Morellys «Code de la Nature» (1755)
erwartete, dass die Mathematik die
Gesetze der Gesellschaft erschliessen würde.

Damit würde es möglich werden,
Gesetze zu geben, denen ohne jede
Abweichung wörtlich zu folgen wäre.
Saint-Simon, an der Schwelle des
Industriezeitalters stehend, hoffte für die
Gesellschaft die eine Wissenschaft zu
entwickeln, die Newtons Theorie der
Schwerkraft ebenbürtig wäre. Er
verkündete die Leitung der Gesellschaft
durch jene, die das technische und
organisatorische Wissen besassen. Damit

sollte Sachrationalität und Verwal¬

tung der Dinge an die Stelle der
Herrschaft über Menschen gesetzt werden.
Niemand, der Wissen nicht besässe,

sollte allerdings in öffentlichen
Angelegenheiten mitsprechen, denn dann
wäre ja auch gleich jedermann ein Recht
auf Entdeckungen in der Chemie
zuzubilligen.

So konnte denn Auguste Comte,
einst Saint-Simons Sekretär, schlussfol-

gern, dass Gewissensfreiheit nicht länger

eine fortschrittliche Forderung sei,
weil es sinnlos wäre, in einer
wissenschaftlich geleiteten Gesellschaft Opposition

zu betreiben. Das Bild einer
Gesellschaft entstand, in der moralische
Werte und technisches Handeln
zusammenfielen.

In der Berufung auf die technische
Einsicht erkannte Karl Marx < Ideologie),

das heisst Rechtfertigung von
Herrschaft; er wollte bei gleichzeitiger
Aufhebung der Arbeitsteilung eine
Kontrolle der gesellschaftlichen
Prozesse in allgemeiner Übereinstimmung.
Wissenschaftliche Erkenntnis der
existierenden Wirklichkeit schien ihm zu
beweisen, dass die Geschichte solchem
Ziel zustrebte. Utopia wurde nicht mehr
naiv ausgemalt, sondern philosophisch
spekulativ konstruiert. Wie aber die
Gewalt technischer Verfügung in den
Konsensus der Gesellschaft zu bringen wäre
und eine Diskrepanz zwischen
demokratischer Willensbildung und
Handhabung der Wissenschaft und Technik
vermieden werden könnte, blieb offen;
denn, schreibt Jürgen Habermas, eine
relative Sicherheit des gesellschaftlichen
Reichtums unter Ausschluss politischer
Freiheit war unerwartet2.

In den Anti-Utopias, die mit dem

Fortschrittsglauben gegenüber
einsetzender Skepsis konstruiert wurden, war
aber zumeist davon die Rede. In Emile



444 DAS BUCH

Souvestres «Weltstaat» der «Republik
der Vereinten Interessen» (1842) war
der Arbeiter gut ernährt, gut gekleidet
und seine Zukunft wie sein Denken und
seine Handlungen geregelt. Hier war die
Arbeitsteilung soweit fortgeschritten,
dass jedes Land nur eine einzige Ware
herstellte. In dieser Weltrepublik, wo
Raketen die Beförderung vornehmen
und der Mond durch eine Aktiengesellschaft

ausgebeutet werden sollte,
war es das erklärte Ziel, «die Gesellschaft

als Ganzes zu schützen, ohne
sich viel mit jedem einzelnen ihrer
Mitglieder zu beschäftigen»3.

Wenn aber hundert Jahre danach
George Orwell in «1984» eine Anti-
Utopia ausmalt, ist dies kein Ausblick
mehr in die Zukunft, sondern nur eine

Form, sich die Resultate des historischen

Versuches, Utopia zu bauen, vor
Augen zu führen; Resultate, die
allerdings in den frühesten, noch
hoffnungsvollen Tagen dieses Versuches in
Eugen Zamiatins «Wir» (1920) bereits
beschrieben waren. In seinem «Geeinten

Staat», der aus der Geschichte
ausgetreten, den Hunger besiegt und die
Liebe durch eine mathematische Formel

gebändigt hatte, der von der Raumfahrt

bis zur elektrischen Zahnbürste
über, die Segnungen der Technik
verfügte und in welchem die Individuen
als Nummern wohl geordnet waren,
geschah es, dass Nummern aus der Reihe

sprangen, der Geschichte nachspürten
und Freiheiten suchten, bis es endlich

gelang, solche krankhaften Erscheinungen

durch Operation der Imagination

auszumerzen4.

Die Zukunft von heute

Wie wird die Zukunft heute gesehen?
Daniel Beils 500 Seiten umfassende Stu¬

die über «Das Herannahen der
nachindustriellen Gesellschaft»5 nennt sich
«ein Wagnis in gesellschaftlicher
Voraussage». Bell, Professor der Soziologie
in Harvard, würde es ablehnen, in
seinem Wagnis einen Vorstoss in utopische
Bereiche zu sehen. Sein Versuch
vorauszuschauen basiert auf einer imponierenden

Einsicht in die ökonomischen,
sozialen und ideologischen Zusammenhänge

in die grossen Industriegesellschaften,

insbesondere in den Usa. Es

handelt sich ganz ohne Zweifel um eine
sozialwissenschaftliche Arbeit. Der Leser

kann dennoch nicht vergessen, dass

auch Saint-Simon, Comte und Marx
ihre Voraussagen als Resultate ihrer
wissenschaftlichen Analyse ansahen.

(Anzumerken sei erlaubt, dass schon
Joachim von Fiore wollte, dass seine

Drei-Zeitenlehre als wissenschaftliche
Erkenntnis und nicht als Traum oder
Weissagung angesehen würde.) Gewiss,
Bell hat mehr geschichtliche Erfahrung
als jene zu seiner Verfügung und auch
einen grösseren wissenschaftlichen
Apparat, vor allem aber ist er vorsichtig
genug, immer auf verschiedene
Möglichkeiten hinzuweisen, die aus
gegenwärtigen Trends erwachsen können.

«Nach-industrielle Gesellschaft» als

Bezeichnung bezieht sich zunächst auf
die Tatsache, dass eine ständig wachsende

Proportion der aktiven Bevölkerung

in sogenannten Dienstbereichen
beschäftigt wird. Die Benennung könnte

allerdings in Frage gestellt werden,
wenn man bedenkt, dass industrielle
Arbeits- und Organisationsmethoden sich
zunehmend auch in Landwirtschaft und
Dienstbereichen ausdehnen. Die statistische

Angabe ist aber nur ein äusseres

Merkmal. Wesentlich ist für Bell, dass

die gesellschaftliche Ordnung, zu der wir
uns hinentwickeln, mit Hilfe der Wis-



DAS BUCH 445

senschaft alle Neuerungen und
Veränderungen unter ihre Kontrolle und
Lenkung bringen wird. Wissenschaftlich
Ausgebildete und Techniker werden die
Berufe sein, die Vorrang haben.
Theoretisches Wissen wird zur Quelle des

Fortschritts und dient der Formulierung
gesellschaftlicher Politik. Es entsteht
eine Gesellschaft, die sich ihres Schicksals

zunehmend bewusst wird und es

kontrollieren will: damit wird die
politische Ordnung und die politische
Entscheidung das Wesentliche. Mit bewusst
vorausgeplanter Entwicklung der Technik

wird die Unbestimmtheit der
wirtschaftlichen Zukunft abgebaut. Eine
neue intellektuelle Technologie entsteht,
die darauf abzielt, die Massengesellschaft

in geordnete Bahnen zu lenken -
etwas, von dem man bisher nur träumte.
So werden die Wissenschaftler unmittelbar

in die EntScheidungsprozesse
einbezogen. Ihre Zahl wird beträchtlich
ansteigen. Wissenschaft und Technik werden

die wesentlichen Produktivkräfte,
ihr Besitz wird wichtiger als der von
industriellem Kapital. Die Anwendung
dieser Produktivkräfte wird von anderen

Motiven bestimmt als «business»
und folgt nicht den Anforderungen der
Kapitalverwertung.

«öffentliche Güter» werden zunehmend

wichtiger als solche für privaten
Konsum (beispielsweise : Erziehung,
Landschaftskontrolle, Stadtreform,
Verkehrsreglung, Verteidigung). Damit
ist eine Politisierung der Gesellschaft
verbunden. Während private Entscheidungen

für Konsumgüter unter Abwägung

persönlicher Wünsche und der
Kosten entschieden werden, berühren
alle Fragen der Prioritäten für öffentliche

Güter Gruppeninteressen und
müssen daher auf politischer Ebene
entschieden werden. Der gleichzeitig sich

entwickelnde Drang nach Mitbestimmung

führt zu stärkerer Aktivität
gesellschaftlicher Gruppen mit
unterschiedlichen Prioritätsinteressen. Im
Gegensatz zu den verstreuten Entscheidungen

auf den Märkten, bieten die

zentralen politischen Entscheidungen
den Interessengruppen weit grössere

Möglichkeiten, Druck auf sie auszuüben.

Universität als gesellschaftliches
Machtzentrum

Mit der wachsenden Bedeutung von auf
theoretischer Einsicht beruhender
Planung auf wirtschaftlichem, sozialem
und militärischem Gebiet wird die
Universität zu einem gesellschaftlichen
Machtzentrum. Die von ihr ausgebildeten

Wissenschaftler und Techniker
steUen eine Elite dar, die mit ihren
neuen Methoden - System-Analyse,
linear programming, program
budgeting - die Basis der Entscheidungen

legen.
Die geistige Ausrichtung der neuen

Elite wird durch die im allgemeinen
liberale Haltung der Universität
geprägt. Wenn auch unter diesem Schirm
ein weites Spektrum politischer Auffassungen

möglich ist, so wird die neue
Elite doch durch das auf der Universität

herrschende Ethos der wissenschaftlichen

Arbeit geprägt.
Die Wissenschafts-Gemeinde, so

meint Bell, ist eine einmalige Institution

in der menschlichen Zivilisation.
Sie hat keine Ideologie; aber sie hat
ein Ethos, das unausgesprochene
Verhaltensvorschriften einschliesst. Ihre
Hierachie ist einzig auf Leistung und
auf Anerkennung durch ihresgleichen
aufgebaut und beruht nicht auf Vererbung,

Gewalt oder Manipulation. Die



446 DAS BUCH

neuen Produktivkräfte werden so in den
Händen einer von ihrem Ethos gebundenen

Gruppe liegen, einer Gruppe, in
die man aufgrund der Resultate seiner
Arbeit aufsteigt.

Mit diesem Teil der Vorausschau
stehen wir vor einer Neo-Saint-Simoni-
stischen Erwartung - auf einer anderen
Stufenleiter der geschichtlichen und
wissenschaftlichen Entwicklung. Politik
verwissenschaftlicht sich, und Entscheidungen

erhalten eine neue Zweckrationalität.

Insofern scheint, was Utopia
versprach, einer Verwirklichung näher
zu kommen, wenn auch ohne jene
vollkommenere Harmonie der früheren
naiveren Bilder. Den Tendenzen in dieser
Richtung und insbesondere denen, die
auf den Aufstieg einer wissenschaftlichen

Intelligentsia mit ideologiefreiem
Arbeitsethos hinweisen, folgt Bell mit
offensichtlicher Anteilnahme. Die
antiutopischen Tendenzen lässt er jedoch
nicht unter den Tisch fallen, sie treten
für den den utopischen Tendenzen
misstrauenden Leser deutlich hervor.

Planende Entscheidungen, die die
nach-industrielle Gesellschaft charakterisieren,

sind, Bell stellt dies ausdrücklich

fest, eine Sache der Macht. Er
fragt, wer die Macht haben wird, und
antwortet: nicht der Technokrat,
sondern letztlich der Politiker. Die Beziehung

von Wissen zu Macht ist ihm
wesentlich eine untergeordnete. Zwar
müsste der politische Prozess die
technisch-wissenschaftliche Intelligenz,
deren Ethos von dem aller anderen Gruppen

verschieden ist, entscheidend in
Betracht ziehen, doch ist die neue
Intelligentsia wiederum keine in sich
geschlossene Klasse mit eindeutigem
Interesse.

Ferner: Wissenschaft selbst kann
sich der allgemeinen Tendenz zur Büro¬

kratisierung nicht entziehen, die Hand
in Hand geht mit der Spezialisierung
intellektueller Arbeit auf kleinste Teile.
Bürokratie könnte selbst das

«Anerkennungssystem» für Werk und Person,
das das Herzstück der wissenschaftlichen

Gemeinde darstellt, dadurch in
Frage stellen, dass das persönliche
Werk den Interessen des «Bureaus»
unterworfen wird, und dass in der
Forschung politische Interessen über die
rein wissenschaftlichen gestellt werden.
Die blosse Tatsache, dass Wissenschaft
im gesellschaftlichen Prozess eine strategische

Stellung einnimmt und riesige
Staatsausgaben erfordert, macht
Staatsintervention unvermeidlich, wenn nicht
unbedingt in der engen unmittelbaren
Form der Sowjetunion, so doch in der
lockeren Art der Usa durch gezielte
Geldzahlungen.

Wie wenig «Wissenschaft» mit einer
Stimme spricht, wenn es um politische
oder ethische Entscheidungen geht -
und zwar sowohl hinsichtlich der
Verwendung der Ergebnisse als auch der

Forschung - darauf weist Bell selbst
hin durch eine Schilderung der
Auseinandersetzungen zwischen den
amerikanischen Atomphysikern über die
Anwendung der Atombombe in Japan und
die Entwicklung der Wasserstoffbombe.
Das Ethos der Universität hat aber
auch nie verhindern können, dass

Wissenschaftler, die neue Wege gingen, auf
die feindliche Reaktion ihrer Kollegen
stiessen, die ihre konventionelle Weisheit

angegriffen oder ihre beruflichen
Interessen gefährdet sahen.

Überzeugend ist Beils Hinweis, dass

die sozialen Kosten technischer
Veränderungen eine Höhe erreichen werden,

die nicht zulässt, dass sie länger
unkontrolliert und ungeplant vor sich
gehen können. So werden auch mehr



DAS BUCH 447

und mehr wirtschaftliche Entscheidungen

auf politischer Ebene gefällt werden

müssen. Paradoxerweise werden
dadurch soziale Konflikte verschärft werden,

denn je sichtbarer das
Entscheidungszentrum wird, desto stärker wird
der Druck aller Interessen auf dieses
werden.

Suche nach einem Wertsystem

«Gleichheit» sieht Bell als das zentrale
Wertproblem der nach-industriellen
Gesellschaft. Dass das Drängen nach Abbau

der Ungleichheit unaufhaltsam sein
werde, hatte schon Alexis de TocqueviUe

vorausgesehen; von nun ab werden

aber nicht nur gleiche Möglichkeiten,

sondern auch gleiche Resultate
verlangt werden. (Bell behandelt
ausführlich die Spannung zwischen
Gleichheitsverlangen und Leistungsgesellschaft

und die Zusammenhänge von
InteUigenz, Schulung, Herkunft und
wirtschaftlichem Erfolg. Dieser Teil des
Buches bedürfte jedoch einer besonderen
Besprechung.) Alle aus diesem Verlangen

hervorgehenden Forderungen - die
in den Usa durch das Problem der
Hautfarbe besondere Schärfe erlangen -
dringen auf die Entscheidungsspitze ein.

Eine der Schlussfolgerungen Beils
ist daher: «Wo aber die Beziehungen
zwischen Personen (statt zwischen
Mensch und Natur oder Mensch und
Dingen) zur primären Art der Wechselwirkung

wird, dort führt der
Zusammenprall von individuellen Interessen,
von denen jedes seiner eigenen Laune
folgt, notwendigerweise zu einem
grösseren Ruf nach kollektiver Regelung
und einem höheren Grad von Zwang
(mit einer Verminderung von persönlicher

Freiheit), um eine wirksame ge¬

seUschaftliche Handlung zu ermöglichen»

(S. 475).
Verwaltung muss sich also immer

umfassender gestalten in einer Gesellschaft,

die zwar ihr Schicksal mit
wissenschaftlicher Einsicht zu lenken
versucht, dabei aber ihre Prioritäten unter
dem Druck von widerstreitenden
Interessengruppen zu setzen gezwungen ist -
wobei die zentrale Entscheidungsmacht
ja selbst auch eine Interessengruppe
darstellt. (Es sei dabei darauf hingewiesen,

dass Bell keineswegs mit einer
absoluten Aufhebung der Knappheit von
Gütern - insbesondere nicht der öffentlichen

Güter - rechnet. Einmal deshalb
nicht, weil sich Ansprüche und Nachfrage

mit wachsendem Sozialprodukt
ändern, dann aber auch nicht, weil die
Produktivitätsrate verlangsamt ansteigen

wird ; im sich ausdehnenden
Dienstleistungssektor wächst sie kaum und in
der Gesellschaft als Ganzes wird mehr
Zeit für Schulung und für Beratungen
[Bürokratie, Mitbestimmung usw.]
verbraucht. Zeit wird zum wahren
Mangelfaktor.)

Da es sich dabei aber darum handelt,

Beziehung zwischen Menschen zu
regulieren, wird Verwaltung kaum, wie
Saint-Simon und Friedrich Engels es

erwarteten, die Regierung über Menschen
durch blosse Verwaltung der Sachen
ablösen. Die Frage, ob nicht eher als der
Staat die Demokratie absterben könnte,
erscheint also durchaus gerechtfertigt.
Der vermehrte Gebrauch der Produk-
tivkraft «Wissenschaft» im Dienste
planender Entscheidungen könnte leicht
dazu anregen, dieses Absterben ideologisch

zu rechtfertigen. Bell geht darauf
nicht ein, aber Jürgen Habermas hat
bereits darauf hingewiesen, dass mit der
wissenschaftlichen Unterbauung von
Entscheidungen propagandistisch ge-



448 DAS BUCH

rechtfertigt werden könnte, dass der
demokratische Willensbildungsprozess
seine Funktion verliert. Dies um so
eher, weil anpassendes Verhalten in
einer Gesellschaft ohne verinnerlichte
Normen eine indirekte Lenkung durch
Konsumreize erleichtert. In der nach-in-
dustriellen Gesellschaft, von der Bell
sagt, dass in ihr nicht die Beziehungen
von Mensch zu Natur und Dingen,
sondern die Beziehungen zwischen
Menschen das wesentliche Problem darstellen

werden, fehlt die zur Bewältigung
dieses Problems benötigte adäquate
Moral. So erwartet denn Bell auch eine
weitere Auflösung der Bindung
zwischen Kultur und sozialer Struktur. Die
Rechtfertigungen der bürgerlichen
Gesellschaft - Arbeit und legitime
Eigentumsrechte - werden zunehmend
verdrängt durch die grossen bürokratischen

Wirtschaftsagglomerate, die sich
nur auf ihre überlegene < efficiency > in
der Güterproduktion berufen können.
Die Vervollkommnung der Produktion
materieller Güter kann aber nur eine
vorübergehende Befriedigung geben.
Die Menschen suchen schliesslich doch,
meint Bell, nach einem übergeordneten

Zweck und Sinn in den sozialen
Institutionen. Die nach-industrielle Gesellschaft

könne ihnen jedoch kaum eine
transzendente Ethik bringen, wenn man
von den wenigen absieht, die sich ganz
der Wissenschaft widmen. So müsse
ein Widerspruch entstehen zwischen
wachsender kollektiver Lenkung der
Menschen und ihrer zunehmenden
Selbstbezogenheit. Das Fehlen eines

verwurzelten Moralsystems werde zur
stärksten Herausforderung an die
nachindustrielle Gesellschaft werden (S. 480).

Henry Jacoby

1 Die rationalistische Staatsidee, in Henry

Jacoby, Die Bürokratisierung der Welt,
Hermann-Luchterhand-Verlag, Neuwied
1969. - 2Jürgen Habermas, Technik und
Wissenschaft als «Ideologie», Suhrkamp-
Verlag, Frankfurt 1968. - 3Emile Sou-
vestre, Le monde tel qu'il sera, Paris 1842.

- "Eugene Zamiatin, We, translated by
Gregory Zilboorg, E. P. Dutton & Co.,
New York 1924. - 5 Daniel Bell, The Coming

of Post-Industrial Society - A venture
in social forecasting, Basic Books Inc.,
Publishers, New York 1973.


	Das Buch

