Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 6: Kultur und Zivilisation

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

KULTURGESCHICHTE UND KULTURWISSENSCHAFT

Zum Werk Hugo Fischers

Man konnte sagen: Philosophie, Kul-
turgeschichte und Kulturwissenschaft
haben sich bei Hugo Fischer zu einem
Ganzen vereinigt, das es bisher so noch
nicht gab. Er geht auf den Spuren Sim-
mels und Schelers, die er fortsetzt, aber
auch gleichsam alchemisch verwandelt,
er hat Gold aus dieser Tradition ge-
macht, sein Gold. Denn eine geistige
Tradition, die diese Verwandlung nicht
erfahrt, bleibt Blei, auch wenn sie Gold
wire. Da gilt, was Ludwig Hohl, auch
er ein Kulturphilosoph von Rang, ge-
sagt hat: Die Werte bringen wir nicht
mit, sondern nur die Bedingungen, um
diese Werte zu erzeugen. Die Vergan-
genheit ist das zu schmiedende Eisen,
uns liegt es ob, den Hammer zu schwin-
gen, besser: ihn zu fithren. Hugo Fi-
scher musste 1938 als aktiver Gegner
des Hitlerregimes aus Deutschland flie-
hen. Die Emigration, ein menschliches
Ungliick, aber ein geistiges Gliick,
wetzte das Messer seiner Analyse, er-
laubte ihm jenes scharfe und tiefe Ein-
dringen in kulturelle Zusammenhinge,
die das Vergangene zu einem Drama
der Gegenwart gestaltet.

In der Bundesrepublik — und nicht
nur in der Bundesrepublik — «wichst»,
mit Nietzsche zu reden, die literarische
«Wiiste», trotz des hektischen Betriebs,
trotz des immer wieder Neuen, das das
Neue iiberbietet, auch trotz nicht zu
leugnender partieller Fruchtbarkeit.
Parteilichkeit, politische Polarisierung
in der Literatur hat die Massenmedien,
auch die Verlage, erfasst. Wer sich sein

eigenes Urteil bilden will, muss in den
Schlagschatten der Polarisierung sein
eigenes Licht hineintragen. Man denkt
mit einer gewissen Sehnsucht, mit
einem gewissen Neid an einen Verlag
wie Gallimard, der einerseits Camus
und Sartre, andererseits Montherlant
und sogar Drieu la Rochelle verof-
fentlicht hat: Gallimard schaut nur auf
literarischen und philosophischen Ge-
halt, er blickt nicht zum Himmel auf,
um dort zu lesen, was die Gotter seiner
Politanschauung von diesem oder jenem
Autor halten konnten. Autoren wie Hu-
go Fischer leiden unter dieser Polari-
sierung. Deshalb ist er relativ wenig,
sicherlich nicht nach Verdienst bekannt.
Dieser Versuch einer synoptischen Sicht
von fiinf Werken des Autors konnte
auch als ein Akt literarischer und phi-
losophischer Gerechtigkeit gelten.

Das Anliegen

Das Feuer der Begeisterung Hugo Fi-
schers entziindet sich am historischen
Stoff. Er will beileibe nicht nur schil-
dern, «wie es gewesen ist», sein Inter-
esse geht weit iliber das antiquarische
hinaus, er hat ein Anliegen, ein philoso-
phisches, er will auch zeigen, wie es heu-
te ist und wie es morgen sein konnte.
Es geht ihm um die axiomatische Be-
deutung der kulturhistorischen Ge-
schehnisse, worin wir ja wohl den eigent-
lich kulturwissenschaftlichen Beitrag sei-
ner Werke erkennen konnen, denn Wis-



DAS BUCH 431

senschaft, jede Wissenschaft geht auf
konstante Relationen, die auch der Hi-
storismus nicht vernichten kann. Die
Einbildungskraft gesellt sich zur wissen-
schaftlichen Disziplin, was Goethe zu-
sammensah als «exakte Phantasie».

Die cluniazensische Reform?*

Hugo Fischer hat es verstanden, die
Vernunft zu sehen, hineinzusehen, wo
sie noch niemand so gesehen hat. Wire
das blithende Jahrhundert der Clunia-
zenser ein «siécle des lumiéres»? Es
war es, relativ begriffen, in der Nacht
der Zeit. Die Kloster der Cluniazenser
waren Robinsoninseln der Kultur in
einer rohen, gewalttidtigen, oft noch an
die Barbarei der Volkerwanderung er-
innernden Epoche. Aber die Kultur war
nicht nur von aussen, sie war auch von
innen her bedroht. Die festen Kloster
der Cluniazenser waren gleichsam
«doppelte Festungen». Es gehort zum
Faszinierendsten im Werke Hugo Fi-
schers, zu erleben, wie es thm gelingt,
diese doppelte Bedrohung von innen
und von aussen, die «Gefahr im Her-
zen und auf der Gasse» — so formu-
liert es Nietzsche — anschaulich zu ma-
chen. Im Numinosen sieht der Autor
Heil wie Unheil. Das Numinose bringt
den Menschen an eine Grenze, es defi-
niert eine Grenzsituation. Die ersten
Christen glaubten es nicht nétig zu ha-
ben, sich auf Erden einzurichten, bald
wiirde ja Jesus Christus wiederkommen,
um die Gerechten in den Himmel heim-
zufiihren. Es ist die Bedrohung durch
das Nichts eines sich nicht erfiillenden
Jenseits. Gegen diese um das Jahr tau-
send besonders miéchtige Verachtung
der Welt kimpft die cluniazensische Re-
form mit ihrem ora et labora an. Sie

bringt den Moénch und den Laien dazu,
sich diese Welt zu erobern durch prak-
tische, wissenschaftliche und kiinstleri-
sche Titigkeit. Sie baut Kathedralen,
treibt Politik, organisiert die Wirtschaft
und wird damit zum Vorldufer der euro-
péischen Zivilisation,

Kultur und Zivilisation

Eine Unterscheidung, die an sich nicht,
wohl aber geschichtlich zu verstehen ist.
Es erscheint logisch, dass wir der mate-
riellen Notdurft geniigen miissen, um
Philosophie, Wissenschaft und Kunst zu -
treiben, uns als religioses, moralisches
und d&sthetisches Wesen zu verwirk-
lichen. Aber die Logik der Geschichte
ist, trotz Marx und Hegel, eine andere
als die Logik des Denkens. Die Logik
der Geschichte fiihrte zu der «Entfrem-
dung» von Zivilisation und Kultur, von
Unterbau und Uberbau, weil, seit Ga-
lilei, der Renaissance und der Reforma-
tion, die Aussenwelt in der Wissen-
schaft und der Philosophie der Aufkli-
rung dem Menschen so gegeniibertrat,
als hitte er nichts mit ihr zu tun. Es
kam ganz einfach darauf an, Tatsachen
festzustellen und zu schaffen. Die harte
Welt der Tatsachen, der facts in Wis-
senschaft, Technik und Wirtschaft trat
als Zivilisation neben die Michte der
Kultur in Kunst, Religion, Philosophie
und Wissenschaft, so weit nimlich die
Wissenschaft nicht ausgerichtet war auf
«facts». Die Vernunft wurde von der
Aufkldrung einseitig definiert als eben
diese Orientierung des Lebens und Stre-
bens an Fakten. Es wire eine andere
Definition der Vernunft moglich, ja, sie
ist nicht nur moglich, sie war einmal
wirklich, es gab sie im frithen, im so-
genannt «dunkeln» Mittelalter, gegen



432

welches die Aufkldrung ihr Anathema -
schleuderte, zur Zeit der Romanik,
zur Zeit der Cluniazenser und ihrer
Reform. Damals existierte noch jene
vertikale Bindung von oben nach un-
ten, von unten nach oben, also jene
Bindung und Verbindung von Kultur
und Zivilisation, die von so grosser ge-
sellschaftlicher Bedeutung ist. Auch eine
Ratio, aber eine Ratio ganz anderer Art
als diejenige der Aufkldrung, eine Ra-
tio, die wir unter ganz andern Voraus-
setzungen, in einem ganz andern Sinne,
in einem ganz andern Glauben noch vor
uns haben, nicht hinter uns wie die Ra-
tio der historischen Aufkldarung. Miiss-
ten wir nicht die «Vernunft» umdefi-
nieren? Es wire an der Zeit. Damit
wire am wenigsten eine Riickkehr zum
Mittelalter gemeint, denn auch die Ro-
mantik haben wir hinter uns. Zweifel-
los: auch hier wird Aufkldrung gelei-
stet. Hugo Fischer ist ein dezidierter
Mann der Aufklirung. Aber es geht
ihm um eine «Aufklarung der Aufkla-
rung» insofern, als die bezogene Posi-
tion der Aufklirung gegen das Mittel-
alter — man denke etwa an Voltaires
«Pucelle» — einer Erganzung und Er-
hellung bedarf, die iiber die historische
Aufkldarung hinausgeht.

Das «steinerne Buch» der
Architektur

Der Autor 6ffnet sich ganz und gar der
Anschauung, von der Arthur Schopen-
hauer sagte, sie sei die Quelle jeglicher
Erkenntnis, ja, er offnet sich ihr nicht
nur, er ldsst sich von ihr mitreissen, ich
mochte fast sagen, er «tanzt» mit ihr,
denn es geht um eine ablesbare «Cho-
reographie» der romanischen Kultur in
Bildern und Architektur, die Hugo Fi-

DAS BUCH

scher gerade aus der mitempfundenen
und nachvollzogenen geistigen und kor-
perlichen Bewegung heraus meisterhaft
wiederzugeben, wiederzuschaffen, wie-
der gegenwirtig zu machen versteht,
so dass man manchmal den Eindruck
hat, er projiziere einen Film. Seine Me-
thode erinnert an die «géométrie en-
flammée», an die «entflammte Geome-
trie» Pascals insofern, als die Anschau-
lichkeit der vermittelten Bilder in enger
Beziehung steht zu ihrer bedeutungs-
vollen, bedeutungsschweren Abstrak-
tion, so dass der Autor von «Kultur-
mathematik» sprechen kann.

Der «Jiingste Tag» der Geschichte?

Der Mensch lebt in und mit und durch
die Geschichte, und doch versucht er
immer wieder, der Geschichte zu ent-
rinnen. Dazu gehoren die religiose, phi-
losophische und politische Eschatolo-
gie, die religiose dazu bestimmt, jeg-
liche geschichtliche Religion, die philo-
sophische dazu bestimmt, jegliche ge-
schichtliche Philosophie, die politische
dazu bestimmt, jegliche geschichtliche
Politik aufzuheben. Der Erste Weltkrieg
sollte der Krieg sein, der alle Kriege
beendet. The war to end all wars. Aber
es kam der zweite. Hegel glaubte in
das miéchtige Strombett seines Systems
samtliche historischen Philosophien
aufgenommen zu haben - er sah, iiber
seine eigene hinaus, keine mogliche Phi-
losophie mehr, Aber nach ihm kam
Marx - Marx, der meinte, die Philoso-
phie sei, dhnlich wie die Religion, ein
Jenseits, in das sich der Mensch nicht
mehr verirren miisse, wenn er sein wah-
res Diesseits gefunden habe. Von den
Religionen gilt noch heute, dass jede
die allein wahre sein will: The religion



DAS BUCH

to end all religions. Den Schlusspunkt
des Eschatons setzt immer irgendeine
Spielform des Absoluten. Vielleicht ist
das Absolute gerade deshalb so vital,
virulent, unsterblich, weil es zwei diame-
tral gegensitzliche Grundtriecbe des
Menschen in sich vereinigt: den Trieb
zur dussersten Aktivitdt und den Trieb
Zur dussersten Ruhe. Die dusserste Ak-
tivitdt soll zur dussersten Ruhe, soll zur
Verwirklichung des Absoluten fiihren,
das die Geschichte aufhebt und dem
Menschen endlich den Frieden ver-
schafft, den er dank seiner formidablen
Anstrengung verdient hat. Sein letztes
Aufbdumen soll ihm das Letzte ver-
schaffen, das Eschaton.

Lenins Eschatologie

Die Geschichte ist eine partielle Anar-
chie, die nach partieller Ordnung strebt,
die Eschatologie strebt nach absoluter
Ordnung und will auch noch die par-
tielle Anarchie beseitigen. Damit hebt
sie die Entwicklung auf, wenn auch nur
in Gedanken, im Vorsatz und in der
Leidenschaft ihrer Aktivitit. Auch Le-
nin dachte eschatologisch und handelte
aus vollster geschichtlicher Aktivitit

heraus, als ob das Eschaton erreicht .

werden konnte. Der Glaube an die Uto-
pie, an das Letzte, an das globale «Ende
aller Enden» ist es, der vom Men-
schen Lenin Besitz ergriffen hat. Der
Autor schildert Lenin als einen ddmo-
nischen, als einen besessenen Menschen,
so didmonisch und so besessen, dass der
«wirkliche Lenin» vom offiziellen Kom-
munismus sorgfiltig geheim gehalten
werden muss. Denn er predigt nichts
. weniger als den Aufruhr gegen die par-
teipolitische Organisation. Die «Partei-

losen» miissten gegen die Partei aufste-.

hen! Lenin hat die « Kulturrevolution»

433

Maos vorweggenommen, wenn nicht in
der Praxis, so doch theoretisch. Auch
Lenin tritt fiir die Anarchie gegen die
Erstarrung ein. Er hat nicht einmal
ganz unrecht. Denn wenn die Staats-
partei, ledig aller demokratischen Kon-
trollen, allméchtig wird, so konnen nur
noch die allerdussersten Mittel ihre
Macht brechen. Hugo Fischer sorgt sich
um die . Kontinuitdt der fiinftausend-
jdhrigen Menschheitskultur, die er auf
die dgyptische und sumerische Primér-
kultur zuriickfiihrt. Sie wird gekenn-
zeichnet durch ein Hoheres als Staat,
Politik und Wirtschaft, durch eine reli-
giose Erschiitterung des Menschen. Sie
war und ist es immer wieder, welche
auch die ungeheure Maschinerie der Zi-
vilisation in Gang setzt, sie war und
ist es immer wieder, die auf Nietzsches
Frage nach dem «Wozu» antwortet.
Wird das «Ende aller Enden» die kom-
munistische Absolutsetzung von Staat
und Wirtschaft sein, die, in machtmas-
siger Selbstbehauptung verharrend,
nicht zu dem von Marx geplanten hu-
manistischen Ziel fiihrt ? Es gibt keinen
besseren Kommentar zu dem Lenin-
buch Hugo Fischers als diese Worte,
die Carl J. Burckhardt an Karl Jaspers
gerichtet hat: «Was ist die Qualitit des
Menschlichen anders, als die massver-
leihende Einsicht, dass es <schade um
die Menschen ist> und dass sie es wert
sind, innerhalb des politisch Notwen-
digen geschont zu werden. Religions-
kriege, ob sie sich im 16. und 17. Jahr-
hundert, oder in scheinbar sdkularisier-
ter Form im 20. Jahrhundert abspielen,
entstehen dadurch, dass die durchzuset-
zende Methode des Heils wichtiger wird
als das Heilsobjekt, der Mensch, der so
viel Nachsicht notig hat (oft Nachsicht
in Form des Humors). Alle <Ismen>
konnen jederzeit liberwertig werden ... »



434

Das kulturelle Kraftfeld?

Man hat die Philosophie schon oft tot-
gesagt und sagt sie auch heute wieder
tot. Wie konnte die Philosophie iiber-
leben ? Wohl ain ehesten als Kulturphi-
losophie, nicht also als Philosophie des
Homo oeconomicus, des wissenschaft-
lichen, des technischen, des politischen,
des humanistischen Menschen des indi-
viduellen Genies, sondern des Men-
schen als Triger der Kultur, der seiner-
seits von der Kultur getragen wird,
also als Philosophie des ganzen Men-
schen. Damit stellt sich aber auch das
Problem des zentralen Begriffs. Diesen
neuen zentralen Begriff findet die Philo-
sophie Hugo Fischers im «kulturellen
Kraftfeld». Es handelt sich um ein
«Bild», um die Ubertragung der physi-
kalisch-astronomischen Vorstellung des
Kraftfeldes auf das Gebiet der Kultur.
Damit wird, gewissermassen beildufig,
auch ein wesentlicher Beitrag geleistet
zur Uberbriickung des Abgrunds, der
Natur- und Geisteswissenschaften auch
heute noch trennt. Im kulturellen Kraft-
feld ist kein Phidnomen vereinzelt, so
wie im physikalischen Kraftfeld kein
Partikel vereinzelt ist. Nach der An-
sicht des Autors ist das mathematische
Feldsymbol vom Gegensatz zwischen
Physischem und Geistigem nicht be-
rithrt, es stiinde also in grosserer All-
gemeinheit sowohl hinter dem physika-
lischen wie dem kulturellen Kraftfeld.
Das kulturelle Kraftfeld wird definiert
als die «Gemeinsamkeit aller Phéino-
mene», deren «durchgidngiger Erschei-
nungsbereich» es ist. Es ergibt sich dar-
aus ein fruchtbarer Gegensatz der Kul-
turphilosophie Fischers zum Hegel-
schen «Geist», zu Marxens Rohstoff
plus Arbeit als Wirtschaftskraft, zu
Nietzsches Ubermenschen und zu

DAS BUCH

Spenglers Morphologie der dahinsin-
kenden, nicht weiterwirkenden Kultu-
ren. Das kulturelle Phdnomen: Es ist
selbst die Allgegenwart in Zeit und
Raum, es ist selbst Raum und Zeit,
also nicht getrennt von Raum und Zeit.
Im Raum im Zeichen der Entwicklung
globaler Kommunikationsmittel ist es
ein intensives, in die Welt ausstrahlen-
des Zentrum, auf das die Welt zuriick-
strahlt, in der Zeit zugleich deren drei-
fache Ekstasis in Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft. Es schafft den Raum
als dessen Intensitdt in der Extensitit,
es schafft die Zeit als deren Extensitét
in der Intensitit. Es strukturiert Raum
und Zeit als die Einheit von Raum und
Zeit seines Kraftfeldes, wobei unter
Raum und Zeit durchaus konkret geo-
graphisch-ethnischer Raum und histori-
sche Zeit zu verstehen ist.

Die Primdrkulturl

Die Geburt der Hochkultur in Agypten
und Mesopotamien ist ein einzigartiger
Vorgang. Etwas Vergleichbares hat es
weder vorher noch nachher gegeben.
Es ist der Ursprung im beriihmten Fer-
tile Crescent, im «fruchtbaren Halb-
mond», der seinen Halbkreis von Agyp-
ten bis Mesopotamien beschreibt. Der
Autor setzt fiir Ursprung auch Ur-
Sprung ein. Dies, um auf die Plotzlich-
keit des Geschehens hinzuweisen. Es
war auf einmal alles da. Auch spricht
er von der «Stromschnelle vor 5000 Jah-
ren». Die Zeit war reif dazu, die innere
wie die dussere, die seelische wie die leib-
liche. Es war sozusagen eine «psycho-
somatische Explosion», verursacht
durch eine alle Lebensumstéinde umfas-

-sende religiose Erschiitterung, die bis in

die biologische Tiefe der Gene hinunter-



DAS BUCH 435

reichte. Das «Subjekt» der Geburt der
Hochkultur ist also weder Geist noch
Materie, sondern ein Ganzes, das sie
beide umfasst und das mehr ist als
die Summe seiner Teile, es ist der
menschliche Leib, verstanden als ergrif-
fenes und ergreifendes Partikel des kul-
turellen Kraftfeldes. Wihrend Hegel
den «Geist» zitiert und Marx die «Ma-
terie», siecht Hugo Fischer, vielleicht
zum ersten Male in der Geschichte
der Philosophie, den menschlichen Leib
als kulturelles Kraftfeld und als Ele-
ment des umgreifenden kulturellen
Kraftfelds. Er sieht ihn mit jener « Fern-
sicht» und «Nahsicht», zu welchen ihn
seine zugleich kulturhistorische und na-
turwissenschaftliche Bildung befdhigt.

Die Sonne der Kultur geht im Osten
auf, und wir sind interessierte Zu-
schauer des beginnenden Kulturdra-
mas. Der Gestaltwandel der Primérkul-
tur zeigt im é&gyptischen Quellgebiet
andere Aspekte als im mesopotami-
schen. Das kulturelle Urvolk in Meso-
potamien waren die Sumerer. Die Aus-
grabungen in Ur lassen Schliisse zu iiber
ihre Entwicklung. Im Gegensatz zu
Agypten und dessen Konigtum, das im
ganzen Lande gleich fest begriindet war,
beruhte die Kultur Sumers auf einzelnen
Stiddten, die untereinander im Kampfe
standen, dhnlich wie die griechischen
Stadtstaaten. :

Von der Geburt der Hochkultur
heisst es: «Wir haben diesen ersten An-
lauf noch immer nicht aufgeholt und
aufgearbeitet.» Das Fortschreiten der
Geschichte und insbesondere der Kul-
turgeschichte hat einen ambivalenten
Charakter, den wir heute wohl ganz be-
sonders schmerzlich empfinden. Der
« Fortschritt» hinterldsst Kostbares und
Kostbarstes, das untergeht. Ob fiir im-
mer ? Der Autor spricht, fast im Mér-

chenton, von der «gliicklichen Einheit
von Glauben, Kunst und Zivilisation»
in den beiden Quellgebieten der Pri-
mérkultur. Sie ist dahin, aber nicht
fiir immer. Wir blicken zuriick, um in
die Zukunft zu sehen. Und so wird auch
die Kulturgeschichte zur riickwirts ge-
wandten Prophetie.

Die Antipolitik 3

Lange, allzulange war der geistige
Deutsche ein apolitisches Wesen. Der
Nationalsozialismus konnte in dieser
Hinsicht in ein politisches Vakuum vor-
stossen. Und nun, nach dem Zweiten
Weltkrieg, kommt der Umschlag, wie
die Angelsachsen sagen, with a ven-
geance (mit einer «Rache»). Eine Ra-
che, die nicht frei ist von Ressenti-
ment. Alle apolitischen Strukturen wer-
den verdammt, als der « Reaktion» an-
gehorig. Wer nicht fiir mich ist, ist ge-
gen mich ... Welchen kulturellen Scha-
den kann die permanente Politik, die
permanente Politisierung der mensch-
lichen Beziechungen anrichten? Diese
Frage ist eines der Leitmotive der
«Antipolitik» Hugo Fischers. Er stellt
fest, dass «seit dem 15. Jahrhundert
eine hypertrophische Entwicklung der
okonomisch-politischen = Triebsphére
eingesetzt» habe. Das bedeutet, dass die
Instrumente des zivilisatorischen Da-
seinsapparates, also Wirtschaft, Tech-
nik, Wissenschaft vorziiglich fiir poli-
tische Ziele verwendet werden. Hierbei
ist ein Unterschied besonders wichtig,
der Unterschied zwischen rationalem
Ego und psychosomatischem Ich. Der
Raum der Psychosomatik ist an sich
neutral, er kann beliebig ausgefiillt
werden. Der Autor hat offenbar eine
bestimmte theoretische Erfiilllung des
psychosomatischen Raums im Auge,



436

eine theoretische Position, die er an-
greift. Er nennt den «Feind» nicht
beim Namen, es konnte aber die Libido-
theorie Freuds damit gemeint sein. In
diesem Sinne wohl ist seine Bemer-
kung zu verstehen: «Terminologisch
muss das biologisch bedingte triebhafte
Ich vom sachzugewandten Ego scharf
unterschieden werden.» Dazu wire
noch folgende Stelle heranzuziehen:
«Das psychosomatische Ich ... steht
durchaus nicht auf der Hohe seiner ob-
jektiven leiblichen Weisheit.» Und:
«Die Aktualisierung der Weisheit des
eigenen Leibes gehort bereits mitten in
die voll entfaltete rationale Egofunk-
tion.» Das «Ego» ist also nicht als
eine idealistische Position gegen die Ma-
terie des Korpers zu verstehen und auch
nicht als eine moralische Position gegen
den Ansturm des Triebes. Vielmehr hat
es seine zivilisatorisch und kulturell be-
deutsame Funktion darin, die organi-
sierte Weisheit seines eigenen leiblichen
Systems zu verstehen und in Denken
und Handeln zu verwirklichen. Das psy-
chosomatische Ich aber kann diese Auf-
gabe nicht erfiillen, weil es seine eigene
Leiblichkeit falsch interpretiert. Das
psychosomatische Ich ist denn auch das
Subjekt einer Politik, welche die mate-
rielle Zivilisation von den hoheren Zie-
len der Kultur des Sachverstands trennt
und der volksverdummenden Dema-
gogie Vorschub leistet. Politik anstatt
Sachverstand, Verlangen nach Wohl-

THEATER
Zu neuen Theaterbiichern
Der iiber sechshundert Seiten starke

Band in Grossformat, der den lapida-
ren Titel «Theater» trigt, ist in Wahr-

DAS BUCH

leben anstatt Entwicklung von Wissen-
schaft, Kunst und Philosophie, Herab-
wiirdigung der kulturellen Tatigkeit zu
ambitiosem Strebertum und blossem
Geldverdienen. Politik kann Sachver-
stand nicht ersetzen, wobei Sachver-
stand bei Hugo Fischer immer auch
heisst die Einbeziehung hoherer Ziele
der iiberwolbenden Kultur in die zivili-
satorische Tatigkeit von Wirtschaft,
Technik, Staat und Wissenschaft. Es
wird nicht gegen eine Politik polemi-
siert, die sich ihrer zivilisatorischen und
kulturellen Sendung bewusst ist, son-
dern gegen eine zivilisationsstorende
und kulturzerstérende Politik des «all-
gemeinen Verdachts», die keinen poli-
tisch freien Raum sachlicher Kompe-
tenz mehr gelten lassen will, eine Po-
litik, die so unduldsam ist, dass sie
nichts duldet, was nicht sie selber ist.

Hans F. Geyer

1 Die Geburt der Hochkultur in Agyp-
ten und Mesopotamien. Der priméire Ent-
wurf des menschlichen Dramas. Ernst-
Klett-Verlag, Stuttgart 1960. — 2Wer soll
der Herr der Erde sein? Eine politische
Philosophie. Seewald-Verlag, Stuttgart
1962. — 3Theorie der Kultur. Das kulturelle
Kraftfeld. Seewald-Verlag, Stuttgart 1965.
— 4Die Geburt der westlichen Zivilisation
aus dem Geist des romanischen Monch-
tums. Kosel-Verlag, Miinchen 1969. — 5 Ver-
nunft und Zivilisation: die Antipolitik. See-
wald-Verlag, Stuttgart 1971.

heit eine umfassend dokumentierte
Geschichte der Miinchner Kammer-
spiele von 1911 bis 1972. Die besondgre,



DAS BUCH

wechselvolle, durch personelle und
politische Konstellationen einmalige
‘Geschichte einer bedeutenden Sprech-
biithne jedoch weist auf etwas Grosseres
und Allgemeines. Sie gibt dem Begriff
Theater blutvolles Leben. Der lapidare
Titel ist berechtigt, weil dem Leser
gerade vor diesem Beispiel bewusst
wird, dass das darstellende Spiel immer
an besondere Bedingungen personeller
und gesellschaftlicher Art gebunden
ist, dass man sich Theater eigentlich
gar nicht denken konnte ohne seine
konkreten Grundlagen. Es kommt da
immer darauf an, wer was mit wem
und fiir wen auf den Brettern verwirk-
licht, die die Welt bedeuten. Das gei-
stige Klima einer Stadt oder einer
Region, der besondere Rahmen, in dem
sich die Zeitumstinde spiegeln, und
selbst das Publikum des einzelnen
Theaterabends zdhlen ebenso zu den
konkreten Grundlagen wie Begabung
und Fahigkeiten der Schauspieler, des
Regisseurs, des Biihnenbildners, wie
die finanziellen Mittel, die ihnen zur
Verfiigung stehen. Es hat darum auch
immer etwas Stossendes und zeugt nicht
von grossem Theaterverstindnis, wenn
heute der Versuch gemacht wird, je-
weils die «Inszenierung des Jahres» zu
bestimmen: sie kann es allenfalls im
konkret gegebenen Rahmen sein, dar-
aus herausgelost jedoch kaum.
Wolfgang Petzet, der Verfasser der
Geschichte der Kammerspiele, kennt
den Rahmen und die konkreten Be-
dingungen dieser Biithne sehr genau.
Er war selber widhrend langen Jahren
mit vom Bau als Dramaturg, deren
siebzehn iibrigens unter Otto Falcken-
berg. Die Jahre vor und nach Falcken-
berg erscheinen in Petzets Darstellung
wie Vorbpreitung und Nachhall einer
Epoche. Der Beginn der Kammerspiele

437

ist ubrigens fiir die Zeit typisch. Aus
einem Biergarten mit Tingeltangel, aus
einem Variété entstand zunichst das
Theater « Zum grossen Wurstel». Eugen
Robert, der erste Direktor, wollte in
Miinchen «Grand Guignol» machen.
Das wiederum veranlasste Heinrich
Mann, dessen Einakter « Variété» unter
anderm fiir die Er6ffnung vorgeschen
war, die Auffiilhrung seines Werks
durch gerichtliche Verfiigung zu ver-
bieten. Er wollte nicht in einem Haus
aufgefiihrt werden, das sich schon
durch seinen Namen als Stitte blosser
Hanswurstiaden kennzeichnete. Hein-
rich Mann tat dem Theaterdirektor
Robert Unrecht: die Auffithrung war
gut. Und nach zwei Spielzeiten und
einem weiteren Umbau des Theaters,
am 11. Oktober 1912, stand dann der
Name auf Plakat und Theaterzettel,
der Theatergeschichte machen sollte:
Miinchner Kammerspiele. Bereits in
dieser frithen Zeit, bereits in der «Vor-
geschichte» des «grossen Wurstel»
tauchen unter den Darstellern Namen
auf, die wichtig werden sollten: Miriam
Horwitz, Ida Roland, Erwin Kalser.
Das sind die Anfinge. Wir brechen
hier in der Nacherzdhlung der Chronik
ab. Wolfgang Petzet hat mit unermiid-
lichem Fleiss und staunenswerter Sach-
kenntnis die Spielpldne, die Besetzun-

- gen, Regie und Ausstattung von Spiel-

zeit zu Spielzeit zusammengetragen.
Er charakterisiert die wechselnden
Direktionen, er ldsst den Leser mit-
erleben, wie sich der Geist der Kammer-
spiele entfaltet, eine im Grunde undefi-
nierbare Kraft, die nichtsdestoweniger
in gliicklichen wie in schwierigen Zeiten
spurbar ist. Fiir Petzet verkorpert sie
sich vor allem in der Personlichkeit
Falckenbergs, hat ihre Spatwirkung
unter Hans Schweikarts Direktion und



438

scheint sich in den Politkdmpfen der
spiten sechziger Jahre zu erschopfen.

Theater, so wird einem bei der
Durchsicht und beim verweilenden
Studium dieses Buches bewusst, reali-
siert sich im Spannungsfeld hochst
unterschiedlicher Krifte, deren Wider-
streit und Zusammenspiel Moglichkei-
ten und Grenzen festlegen. Die dar-
stellende Kunst, wie sie von Drama-
turgie, Regie, Biithnenbildner und
Schauspielern ausgeiibt wird, ist immer
bezogen auf Gesellschaft und Publi-
kum, die keine abstrakten Grossen,
sondern konkrete Realitdten sind, und
ausserdem ist auch die finanzielle Lage,
zumeist — auch in der Geschichte der
Kammerspiele — eine Notlage, von
entscheidendem Einfluss. Wie sehr die
politischen Verhiltnisse, die wechseln-
den Grade von Freiheit und der Ge-
brauch, den die Theaterschaffenden
von dieser Freiheit machen, ebenfalls
auf das Ergebnis einwirken, kann man

gerade am Fall der Kammerspiele im .

Hinblick auf die Zeit der Naziherrschaft
und der Reichsdramaturgie in auf-
schlussreichen Einzelheiten feststellen.

Wer die reich dokumentierte Arbeit
Petzets studiert, wird die Theater-
kimpfe der jlingsten Zeit in einem
anderen Licht sehen. Hier ist ein Bei-
spiel dafiir, wie seit den Tagen Wede-
kinds bis zu den Auseinandersetzungen
um den Dramaturgen Kipphardt das
Theater als Brennpunkt der Gegenwart
gewirkt hat, als der Raum, in dem die
geistigen, kiinstlerischen und politischen
Aktualitédten sich dem Widerstand oder
der Begeisterung des Publikums stellen.
Und nicht die glatte, unangefochtene
Qualitdt kiinstlerischer Arbeit ist es,
die allemal von der Lebendigkeit der
Institution zeugt, sondern die Intensi-
tit der Aufnahme und die weithin

DAS BUCH

wirkende Kraft des Widerspruchs.
Dass diese Einsicht freilich zu Fehl-
schliissen fithren kann, von denen in
jiingerer Zeit auch die Kammerspiele
nicht verschont geblieben sind, ver-
schweigt Petzet keineswegs. Das grosse
Buch der Miinchner Kammerspiele ist
eine Fundgrube fiir jeden, der fiir das
Theater und mit dem Theater lebt.

Das grosse Karl-Valentin-Buch

Einer, der mit der Geschichte der
Miinchner Kammerspiele untrennbar
verbunden ist, wenn er auch nicht im
Ensemble, sondern in eigenen Produk-
tionen zumeist an dieser Stitte wirkte,
ist Karl Valentin, der philosophische
Komiker. Es leben noch Zeitgenossen
genug, die ihn auf der Biihne gesehen
haben und denen, wenn sie seine Texte
lesen, der Tonfall noch im Ohr ist, in
dem er diesen hintergriindigen Mono-
logen und Dialogen unverwechselbares
Leben gab. Ich bin bei der Lektiire
allein auf den Text verwiesen. Aber
auch so lebt er, auch so hat er die
Nachwirkung, die Pausen, den unbe-
rechenbaren Gang um mehrere Ecken,
die Verlorenheit im Labyrinth Valen-
tinscher Logik. Man kann dazu - an-
hand des grossen Karl-Valentin-Buches
- ausserdem Photographien betrachten:
Valentin als Balladensidnger, als Stuck-
meister vom Biirgerbataillon, als Feuer-
wehrkommandant. Man sieht ihn als
den Recken Heinrich, verlegen mit dem
Schwertknauf spielend und mit zer-
furchtem Gesicht die feindliche Welt
betrachtend. Ein Spassmacher ganz
besonderer Art ist er gewesen. Brecht
sagt iiber ihn (auch Brecht eine Zeit-
lang an den Kammerspielen titig), man
habe bei ihm sofort das scharfe Gefiihl



DAS BUCH

gehabt, dass dieser Mensch keine Witze
machen wiirde. Der Witz war er selber,
«ein durchaus komplizierter, blutiger
Witz». Es sei nicht einzusehen, inwie-
fern Karl Valentin dem grossen Char-
lie, mit dem er mehr als den fast volli-
gen Verzicht auf Mimik und billige
Psychologismen gemein habe, nicht
gleichgestellt werden sollte. So dusserte
sich Brecht im Oktober 1922. Auch in
den Erinnerungen von Kurt Horwitz
kommt Valentin oft vor. Polgar, Blei,
Tucholsky, Hausenstein haben iiber
ihn geschrieben. Aus ihren Erlebnis-
berichten, die im grossen Karl-Valen-
tin-Buch zitiert sind, kann man sich
zusammentragen, was nicht im Text
der Szenen enthalten ist. Seine Wirkung
auf die Zeitgenossen, seine unbeschreib-
liche Eigenart: sie treten so ins Bild.
Wir Heutigen fragen uns, wo es denn
vergleichbare Spassmacher in unseren
Tagen auf der Biihne gebe. Gibt es sie?
Oder ist der Zustand des Theaters
heute dadurch gekennzeichnet, dass
sie fehlen ?

Therese Giehse im Gesprdch

Therese Giehse hat keine Memoiren

geschrieben. «Ich hab nichts zum Sagen»

war ihre Antwort auf das Ansinnen,
ein Buch tiber ihr Leben und ihren Weg
als Schauspielerin zu machen. Der Be-
harrlichkeit von Monika Sperr ist es
zu danken, dass die Kiinstlerin ihr
hartes Nein revidierte. Auf Fragen
wolle sie antworten; «aber iiber mich
red’ ich nicht». Was da nun entstanden
ist, ldsst den in Schauspielerbiichern
bewanderten Leser die Stossseufzer
vergessen, die er unter dem Andrang
gedruckter Redseligkeiten alternder
Mimen nicht unterdriicken konnte.
Nichts von Geschwitzigkeit, nichts von

439

Vergangenheitsvergoldung, nichts von
Erfolgsbeschworung, wie man sie ge-
rade in den letzten Jahren zur Geniige
vorgesetzt bekam! Der Widerstand der
Giehse, iiber sich selbst zu reden und
es drucken zu lassen, ist spiirbar fast
auf jeder Seite, und Monika Sperr hat
die Grenzen respektiert, die ihr als
Gesprichspartnerin  und Autorin in
diesem Fall gesetzt waren. lhre Lei-
stung liegt nicht nur darin, dass sie
verniinftig gefragt und gut aufgepasst
hat; der Bericht iiber ihre Gespriche
mit Therese Giehse wahrt die Distanz
der Hoflichkeit, macht nicht den Ver-
such, die Widerborstigkeit zu glitten,
die in den Antworten spiirbar wird.
Monika Sperr kann zwischen Beharr-
lichkeit und Aufdringlichkeit unter-
scheiden. Wiire das nicht der Fall, das
Buch wire mit Sicherheit nicht ent-
standen.

Auf die Einleitung, die Situation
und Lebensumstinde skizziert, folgt
der Abschnitt «Leben und Arbeit»,
Riickblicke im Gesprich auf die Zeit
an den Miinchner Kammerspielen un-
ter Falckenberg (1926-1933), die Zeit
der «Pfeffermiihle» (1933-1937), das
Ziircher Schauspielhaus (1938-1945),
die Arbeit mit Brecht. Diesem «bio-
graphischen» Teil folgt « Therese Gieh-
se im Gespriach», ein ungemein reick-
haltiges Kapitel, frei vom Zwang, im
Hinblick auf das geplante Buch zu
reden. Hier ist auf kluge Weise zu-
sammengestellt, was im Laufe der
zahlreichen Besuche Monika Sperrs
sozusagen nebenher zur Sprache kam.
In knappen Wiedergaben einzelner
Partien der Gespriiche finden sich hier
Therese Giehses positive Haltung ge-
geniiber den Jungen, ihr Lob fiir Peter
Stein, ihre Kritik an Fassbinder, ihre
Feststellung, das Kollektiv habe nicht



440

immer recht. Die Kiinstlerin zeigt sich
als Frau, die weiss, was sie will, die
klar und entschieden Stellung nimmt.
Diese Frau macht keine Spriiche; aber
imanches von dem, was hier steht,
miisste in Grossbuchstaben auf ein
Plakat gemalt und in Direktionsstuben
an die Wand geheftet werden. Zum
Beispiel

«Es wird nicht gedacht, es wird
immer gemeint. Da meint man, weil
einer was Grosses in Mailand oder
Bukarest zustande gebracht hat, man
muss ihn herholen nach Miinchen oder
Hamburg. Da arbeiten Leute zusam-
men, die sich kaum kennen, und alle
meinen, dass es irgendwas schon wer-
den wird. So sehen die Auffihrungen
dann halt aus.»

Oder:

«Das ist ja heute das Elend im
Theater: Jeder meint, er miisste was
Apartes, was laut Auffallendes machen.
Maria Stuart mit ihrem Delphin spre-
chen lassen oder irgend etwas anderes
Dummes. Das finden die Leute dann
apart. —»

«Wer liberlegt sich noch, was er
warum macht und mit wem fiir welches
Publikum? Es fehlt der Ernst, und es
fehlen die Massstidbe.»

Das steht so da, neben vielem ande-
ren von gleicher Bedeutung, als wire
es einfach so eingeflossen. Es sind Ein-
sichten und Wahrheiten, tiber die sich
der Betrieb und - leider auch - eine
nach bestimmten Gesichtspunkten ar-
beitende Kritik hinwegsetzt. Man kre-
iert die « Auffithrung des Jahres», ohne
zu bedenken, dass «warum mit wem
fiir welches Publikum» dabei ausser
acht bleiben muss. Und schliesslich hat
das dann dazu gefiihrt, dass ehrgeizige

DAS BUCH

Regisseure und Intendanten heute
Theater machen, «um aufzufallen, fiir
die Weltpresse». Es scheint nur folge-
richtig, dass Monika Sperrs schones
Buch mit ein paar kurzen Ausserungen
junger Kiinstler iiber Therese Giehse
schliesst. Ruth Drexel, die Schauspie-
lerin, Franz Xaver Kroetz und Martin
Sperr, die Stiickeschreiber, Benjamin
Henrichs, der Kritiker, schreiben iiber
sie, eher zuriickhaltend, ohne Uber-
schwang, aber konkret. Sperr zum Bei-
spiel: «Als Autor habe ich von ihr
gelernt, Figuren prdzise zu beschrei-
ben und die Darstellung dem Schau-
spieler zu iiberlassen.» Oder Kroetz,
der Therese Giehses Methode, sich
einen Text anzueignen und ihn dann
zu interpretieren, auf die einfache For-
mel bringt: «Giehses Klarheit ist
Zuriickhaltung.»

Das Buch enthilt eine Fiille von
Bildern, vor allem aus der Zeit an den
Kammerspielen nach 1945 (Hildegard
Steinmetz), dann von der «Mutter»-
Auffithrung der Schaubiihne (Abisag
Tiillmann) und vom Brecht-Abend der
Giehse (Evelyn Richter). Es ist eines
der schonsten Schauspielerbiicher, die
ich kenne, ein Selbstportrit wider
Willen, etwas Unverwechselbares.

Theoretisches

Die angelsidchsischen Kritiker und
Literaturlehrer haben die gliickliche
Gabe, Theoretisches so fasslich wie
moglich, gewissermassen praktikabel
darzubieten. Ein schones Beispiel dafiir
ist das Buch von David E. R. George
iiber « Deutsche Tragddientheorien vom
Mittelalter bis zu Lessing». Es ist — zu-
nidchst — ein Lesebuch: es gibt von
Boethius tliber Dante, Melanchthon



DAS BUCH 441

und Luther bis zu Opitz und Hars-
dorffer, Gottsched, Breitinger und
Johann Elias Schlegel bis zu Lessing
eine Auswahl jener Schriften, die der
Theorie “der Tragddie gelten. Dass
Dante in diesem «deutschen» Zusam-
menhang auftaucht, ist damit begriin-
det, dass bei ihm das Schicksal als Ver-
mittler gottlicher Gerechtigkeit gesehen
wird, die Tragodie also als Schauspiel
moralischer Wirkungszusammenhinge.
Die Lektiire der ausgewihlten Quellen
zur Theorie der Tragddie schafft die

Grundlage zum besseren Verstindnis

der Gattung, aber auch zum theoreti-
schen Gesprach, das Nicolai, Moses
Mendelssohn und schliesslich Lessing
fiihrten. George schliesst an jeden dar-
gebotenen Text seinen Kommentar an.
Neben der sachlichen Interpretation
‘hat er sich zum Ziel gesetzt, eine Be-
hauptung aufzustellen und zu belegen:
dass namlich «keine absolut giiltige
Theorie der literarischen Gattung Tra-
godie» existiere. Zwar scheint mir, es
sei in diesem Zusammenhang schon
einigermassen sonderbar, von «abso-
luter Gililtigkeit» zu sprechen; aber der
Wert dieses klug kommentierten Lese-
buchs ist damit nicht im geringsten
geschmélert. Was man sich miihsam
genug zusammensuchen miisste, ist
hier chronologisch dargeboten, das
Lateinische im Original mit Uber-
setzung, und die aufschlussreichen Er-
kldrungen, die den Texten folgen, sind
ebenso hilfreich.

Die Verdienste, die sich Giinther
Schneider mit seinen « Untersuchungen
zum dramatischen Werk Robert Musils»
erworben hat, sind anderer Art. Zwar
kann man sagen, dass Musils Werk
allmihlich in seiner Bedeutung erkannt
und griindlicher erforscht wird. Ein
Schattendasein fithren jedoch noch

immer die dramatischen Werke des
Dichters. Hier wirkt sich aus, dass sich
das Theater offenbar nur miihsam an
diese Texte heranarbeitet. Essayistische
Langen und antidramatische Tenden-
zen, die sie enthalten und die zu ihren
Wesensmerkmalen gehoren, wurden oft
- da Kiirzung ohnehin geboten war —
herausgestrichen. In Schneiders Unter-
suchungen, die unter Beriicksichtigung
der neueren Literatur den gegenwaérti-
gen Stand der Interpretation erginzt,
nehmen die theatergeschichtlichen Ab-
schnitte einen besonderen Raum ein.
Anhand der Kritiken verschiedener
Auffiihrungen versucht der Musil-For-
scher die Rezeption der Dramen zu
rekonstruieren und daraus Schliisse zu
zichen auf den Charakter oder den
Wert der Inszenierung. Es scheint mog-
lich, und vor allem die franzosischen
Auffithrungen lassen das vermuten,
dass das Theater Musil erst noch ent-
decken konnte. Schneiders Unter-
suchungen miissten dabei als wichtige
Vorarbeit fiir Dramaturgie und Regie
genutzt werden. :
Anton Krdttli

1'Wolfgang Petzet, Theater, Die Miinch-
ner Kammerspiele 1911-1972, Verlag Kurt
Desch, Miinchen 1973. - 2Das grosse Karl-
Valentin-Buch, herausgegeben von Michael
Schulte, R. Piper & Co. Verlag, Miinchen
und Ziirich 1973. - 3Therese Giehse, Ich
hab nichts zum Sagen, Gespriche mit
Monika Sperr, C. Bertelsmann-Verlag,
Minchen, Giitersloh, Wien 1973. — 4David
E. R. George, Deutsche Tragodientheorien
vom Mittelalter bis zu Lessing, Texte und
Kommentare, C. H. Beck’sche Verlags-
buchhandlung, Miinchen 1972. — 5Giinther
Schneider, Untersuchungen zum drama-
tischen Werk Robert Musils, Europdische
Hochschulschriften, Verlag Herbert Lang
& Cie. AG, Bern 1973.



442 DAS BUCH

ZUKUNFT VON GESTERN - ZUKUNFT VON HEUTE

Gedanken zu Daniel Bells Buch «The Coming of Post-Industrial Society»

Die sich unaufhorlich wandelnde Tech-
nik, das Eindringen der Wissenschaft in
die Geheimnisse der Materie, die Aus-
fahrt in den Weltraum, die Verspre-
chungen der Automation haben das Ge-
fiihl, ja die Gewissheit hervorgerufen,
in einer rasch vergédnglichen Gegenwart
zu leben, einer Gegenwart, in der die
Zukunft schon begonnen hat. Spekula-
tionen iiber neue technische Maoglich-
keiten sind massenhaft im Umlauf. Wie
aber wird der Mensch mit seinen In-
stitutionen diese Zukunft bewéltigen ?

Politische Utopien des Mittelalters
und der Neuzeit

Von der Zukunft wurde Besseres immer
erhofft. In der europiischen Friihzeit
wurde alten Prophetien und Weissagun-
gen das Versprechen entnommen, dass
eines Tages die Triibsale der Existenz
tiberwunden werden konnten ; ein Erret-
ter wiirde kommen. Die alten Rechte
wiirden wiederhergestellt, das Bose be-
siegt und die von Gott gewollte objek-
tive Weltordnung neu errichtet werden.
Dieses Reich Gottes auf Erden zu be-
griinden - das nach Joachim von Fiore
(1130-1202) im Dritten Zeitalter entste-
hen sollte — versuchten die chiliasti-
schen Bewegungen in eschatologischer
Begeisterung. Erst mit dem Sieg der ab-
soluten Monarchie wird der Glaube an
eine objektive Weltordnung durch eine
vom Staat geschaffene zerstort und ein
sie verbesserndes konstruktives Denken
moglich. Mit dem Entstehen einer ord-
nenden Staatsspitze, die das buntschek-
kige Bild freischwebender Machtberei-
che rational veridndert, entsteht jenes

utopische Denken, das ein sein-sollen-
des besseres Dasein entwirft 1.

Solche Entwiirfe — von der ihnen den
Namen gebenden Utopia des Thomas
Morus (1516) bis zu Etienne Cabets
Ikarien (1840) — erschienen lange als -
wenn auch naive — Vorstellungen von
einer gerechteren Organisation der Ge-
sellschaft. Sie wurden als «Vorldaufer»
sozialistischer ldeen angesehen. Erst
dem von neuster geschichtlicher Erfah-
rung geschérften Blick wird nun riick-
blickend das totalitire Potential der
rationalen Utopien deutlich. Zwar
herrschte in den utopischen Léndern,
angeregt von naturrechtlichen Ideen,
eine weitgehende Gleichheit der Biir-
ger, aber schon Alexis de Tocqueville
hatte darauf hingewiesen, dass 1789
Mirabeau die Idee der Gleichheit da-
mit verteidigte, dass Richelieu und
Louis XIV. es begriisst haben wiirden,
alle Untertanen als eine gleiche Masse
zu haben; Gleichheit erleichtere die
Ausiibung der Staatsmacht.

Im Riickblick fédllt bei den utopi-
schen Bildern die Gleichheit weniger auf
als die Methoden der Herrschaft. Schon-
auf Thomas Morus’ Insel Utopia konnte
zu Zwangsarbeit verurteilt werden, wer
ohne Pass angetroffen wurde; wer iiber
Angelegenheiten des Staates ausserhalb
der dafiir vorgesehenen Institutionen
sprach, wurde hingerichtet. In Campa-
nellas «Sonnenstadt» (1637) stand To-
desstrafe auf Verbrechen gegen die Frei-
heit der Republik oder ihre hochsten
Beamten. Auch gab es dort nur ein
einziges Buch, das allerdings dafiir
«Weisheit» hiess. Im Staat der Severam-
ber, den Denis Vairasse d’ Allais (1677)



DAS BUCH

auf dem Naturrecht begriindet ohne
Eigentum erdachte, «weil die Natur uns
alle gleich gemacht» hat, waren jedoch
die Beamten «besser untergebracht, bes-
ser erndhrt und besser gekleidet als die
gewoOhnlichen Biirger»; dem schon mit
Orwells anti-utopischer Tierfabel ver-
trauten Betrachter kommt das Wort von
denen, die gleicher sind als gleich, in
den Sinn. Im letzten der grossen utopi-
schen Entwiirfe, in Etienne Cabets 1ka-
rien (1840), erlaubte der revolutionire
Diktator Icar nur eine Zeitung. und sie
sollte nur Tatsachen und Statistiken
enthalten. Biicher waren zwar allen
Biirgern zugénglich, allerdings nur niitz-
liche, die zuvor revidiert worden wa-
ren, wihrend die nutzlosen und gefihr-
~lichen verbrannt wurden. Polizei gab es
dafiir in Ikarien nicht, denn jeder sollte
jeden iiberwachen.

Wissenschaftliche Gestaltung der
Gesellschaft

Die naiv-rationalistischen Konstruktio-
nen einer besseren Daseinsregelung
wurden abgelost von der 1dee einer auf
wissenschaftlicher Erkenntnis beruhen-
den Gestaltung der Gesellschaft. Schon
Morellys «Code de la Nature» (1755)
erwartete, dass die Mathematik die Ge-
setze der Gesellschaft erschliessen wiir-
de. Damit wiirde es moglich werden,
Gesetze zu geben, denen ohne jede Ab-
weichung wortlich zu folgen wire.
Saint-Simon, an der Schwelle des Indu-
striezeitalters stehend, hoffte fiir die Ge-
sellschaft die eine Wissenschaft zu ent-
wickeln, die Newtons Theorie der
Schwerkraft ebenbiirtig wire. Er ver-
kiindete die Leitung der Gesellschaft
durch jene, die das technische und
organisatorische Wissen besassen. Da-
mit sollte Sachrationalitit und Verwal-

443

tung der Dinge an die Stelle der Herr-
schaft iiber Menschen gesetzt werden.
Niemand, der Wissen nicht besésse,
sollte allerdings in Offentlichen Ange-
legenheiten mitsprechen, denn dann
wiire ja auch gleich jedermann ein Recht
auf Entdeckungen in der Chemie zuzu-
billigen.

So konnte denn Auguste Comte,
einst Saint-Simons Sekretir, schlussfol-
gern, dass Gewissensfreiheit nicht ldn-
ger eine fortschrittliche Forderung sei,
weil es sinnlos wire, in einer wissen-
schaftlich geleiteten Gesellschaft Oppo-
sition zu betreiben. Das Bild einer Ge-
sellschaft entstand, in der moralische
Werte und technisches Handeln zusam-
menfielen.

In der Berufung auf die technische
Einsicht erkannte Kar!/ Marx <Ideolo-
gie>, das heisst Rechtfertigung von
Herrschaft; er wollte bei gleichzeitiger
Aufhebung der Arbeitsteilung eine
Kontrolle der gesellschaftlichen Pro-
zesse in allgemeiner Ubereinstimmung.
Wissenschaftliche Erkenntnis der exi-
stierenden Wirklichkeit schien ihm zu
beweisen, dass die Geschichte solchem
Ziel zustrebte. Utopia wurde nicht mehr
naiv ausgemalt, sondern philosophisch
spekulativ konstruiert. Wie aber die Ge-
walt technischer Verfiigung in den Kon-
sensus der Gesellschaft zu bringen wére
und eine Diskrepanz zwischen demo-
kratischer Willensbildung und Hand-
habung der Wissenschaft und Technik
vermieden werden konnte, blieb offen;
denn, schreibt Jiirgen Habermas, eine
relative Sicherheit des gesellschaftlichen
Reichtums unter Ausschluss politischer
Freiheit war unerwartet 2.

In den Anti-Utopias, die mit dem
Fortschrittsglauben gegeniiber einset-
zender Skepsis konstruiert wurden, war
aber zumeist davon die Rede. In Emile



444 DAS BUCH

Souvestres «Weltstaat» der « Republik
der Vereinten Interessen» (1842) war
der Arbeiter gut erndhrt, gut gekleidet
und seine Zukunft wie sein Denken und
seine Handlungen geregelt. Hier war die
Arbeitsteilung soweit fortgeschritten,
dass jedes Land nur eine einzige Ware
herstellte. In dieser Weltrepublik, wo
Raketen die Beforderung vornehmen
und der Mond durch eine Aktienge-
sellschaft ausgebeutet werden sollte,
war es das erklirte Ziel, «die Gesell-
schaft als Ganzes zu schiitzen, ohne
sich viel mit jedem einzelnen ihrer
Mitglieder zu beschéftigen»3.

Wenn aber hundert Jahre danach |

George Orwell in «1984» eine Anti-
Utopia ausmalt, ist dies kein Ausblick
mehr in die Zukunft, sondern nur eine
Form, sich die Resultate des histori-
schen Versuches, Utopia zu bauen, vor
Augen zu fiihren; Resultate, die aller-
dings in den friihesten, noch hoff-
nungsvollen Tagen dieses Versuches in
Eugen Zamiatins «Wir» (1920) bereits
beschrieben waren. In seinem «Geein-
ten Staat», der aus der Geschichte aus-
getreten, den Hunger besiegt und die
Liebe durch eine mathematische For-
mel gebidndigt hatte, der von der Raum-
fahrt bis zur elektrischen Zahnbiirste
iiber, die Segnungen der Technik ver-
fiigte und in welchem die Individuen
als Nummern wohl geordnet waren, ge-
schah es, dass Nummern aus der Reihe
sprangen, der Geschichte nachspiirten
und Freiheiten suchten, bis es end-
lich gelang, solche krankhaften Erschei-
nungen durch Operation der Imagina-
tion auszumerzen <.

Die Zukunft von heute

Wie wird die Zukunft heute gesehen?
Daniel Bells 500 Seiten umfassende Stu-

die iiber «Das Herannahen der nach-
industriellen Gesellschaft»? nennt sich
«ein Wagnis in gesellschaftlicher Vor-
aussage». Bell, Professor der Soziologie
in Harvard, wiirde es ablehnen, in sei-
nem Wagnis einen Vorstoss in utopische
Bereiche zu sehen. Sein Versuch voraus-
zuschauen basiert auf einer imponieren-
den Einsicht in die 6konomischen, so-
zialen und ideologischen Zusammen-
hinge in die grossen Industriegesell-
schaften, insbesondere in den Usa. Es
handelt sich ganz ohne Zweifel um eine
sozialwissenschaftliche Arbeit. Der Le-
ser kann dennoch nicht vergessen, dass
auch Saint-Simon, Comte und Marx
ihre Voraussagen als Resultate ihrer
wissenschaftlichen Analyse ansahen.
(Anzumerken sei erlaubt, dass schon
Joachim von Fiore wollte, dass seine
Drei-Zeitenlehre als wissenschaftliche
Erkenntnis und nicht als Traum oder
Weissagung angesehen wiirde.) Gewiss,
Bell hat mehr geschichtliche Erfahrung
als jene zu seiner Verfiigung und auch
einen grosseren wissenschaftlichen Ap-
parat, vor allem aber ist er vorsichtig
genug, immer auf verschiedene Mog-
lichkeiten hinzuweisen, die aus gegen-
wirtigen Trends erwachsen konnen.
«Nach-industrielle Gesellschaft» als
Bezeichnung bezieht sich zunidchst auf
die Tatsache, dass eine stindig wach-
sende Proportion der aktiven Bevolke-
rung in sogenannten Dienstbereichen
beschiftigt wird. Die Benennung konn-
te allerdings in Frage gestellt werden,
wenn man bedenkt, dass industrielle Ar-
beits- und Organisationsmethoden sich
zunehmend auch in Landwirtschaft und
Dienstbereichen ausdehnen. Die statisti-
sche Angabe ist aber nur ein dusseres
Merkmal. Wesentlich ist fiir Bell, dass
die gesellschaftliche Ordnung, zu der wir
uns hinentwickeln, mit Hilfe der Wis-



DAS BUCH 445

senschaft alle Neuerungen und Veridn-
derungen unter ihre Kontrolle und Len-
kung bringen wird. Wissenschaftlich
Ausgebildete und Techniker werden die
Berufe sein, die Vorrang haben. Theo-
retisches Wissen wird zur Quelle des
Fortschritts und dient der Formulierung
gesellschaftlicher Politik. Es entsteht
eine Gesellschaft, die sich ihres Schick-
sals zunehmend bewusst wird und es
kontrollieren will: damit wird die poli-
tische Ordnung und die politische Ent-
scheidung das Wesentliche. Mit bewusst
vorausgeplanter Entwicklung der Tech-
nik wird die Unbestimmtheit der wirt-
schaftlichen Zukunft abgebaut. Eine
neue intellektuelle Technologie entsteht,
die darauf abzielt, die Massengesell-
schaft in geordnete Bahnen zu lenken -
etwas, von dem man bisher nur triumte.
So werden die Wissenschaftler unmittel-
bar in die Entscheidungsprozesse einbe-
zogen. lhre Zahl wird betrichtlich an-
steigen. Wissenschaft und Technik wer-
den die wesentlichen Produktivkrifte,
ihr Besitz wird wichtiger als der von in-
dustriellem Kapital. Die Anwendung
dieser Produktivkrifte wird von ande-
ren Motiven bestimmt als «business»
und folgt nicht den Anforderungen der
Kapitalverwertung.

«Offentliche Giiter» werden zuneh-
mend wichtiger als solche fiir privaten
Konsum (beispielsweise: Erziehung,
Landschaftskontrolle, Stadtreform,
Verkehrsreglung, Verteidigung). Damit
ist eine Politisierung der Gesellschaft
verbunden. Wihrend private Entschei-
dungen fiir Konsumgiiter unter Abwi-
gung personlicher Wiinsche und der
Kosten entschieden werden, beriihren
alle Fragen der Prioritdten fiir offent-
liche Giiter Gruppeninteressen und
miissen daher auf politischer Ebene ent-
schieden werden. Der gleichzeitig sich

entwickelnde Drang nach Mitbestim-
mung fiihrt zu stiarkerer Aktivitit ge-
sellschaftlicher Gruppen mit unter-
schiedlichen Prioritétsinteressen. Im
Gegensatz zu den verstreuten Entschei-
dungen auf den Mirkten, bieten die
zentralen politischen Entscheidungen
den Interessengruppen weit grossere
Maoglichkeiten, Druck auf sie auszu-
iiben.

Universitdt als gesellschaftliches
Machtzentrum

Mit der wachsenden Bedeutung von auf
theoretischer Einsicht beruhender Pla-
nung auf wirtschaftlichem, sozialem
und militdrischem Gebiet wird die Uni-
versitit zu einem gesellschaftlichen
Machtzentrum. Die von ihr ausgebil-
deten Wissenschaftler und Techniker
stellen eine Elite dar, die mit ihren
neuen Methoden - System-Analyse,
linear programming, program bud-
geting — die Basis der Entscheidun-
gen legen.

Die geistige Ausrichtung der neuen
Elite wird durch die im allgemeinen
liberale Haltung der Universitdt ge-
pragt. Wenn auch unter diesem Schirm
ein weites Spektrum politischer Auffas-
sungen moglich ist, so wird die neue
Elite doch durch das auf der Universi-
tdt herrschende Ethos der wissenschaft-
lichen Arbeit geprigt.

Die Wissenschafts-Gemeinde, so
meint Bell, ist eine einmalige Institu-
tion in der menschlichen Zivilisation.
Sie hat keine Ideologie; aber sie hat
ein Ethos, das unausgesprochene Ver-
haltensvorschriften einschliesst. Ihre
Hierachie ist einzig auf Leistung und
auf Anerkennung durch ihresgleichen
aufgebaut und beruht nicht auf Verer-
bung, Gewalt oder Manipulation. Die



446 DAS BUCH

neuen Produktivkrifte werden so in den
Hénden einer von ihrem Ethos gebun-
denen -Gruppe liegen, einer Gruppe, in
die man aufgrund der Resultate seiner
Arbeit aufsteigt.

Mit diesem Teil der Vorausschau
stehen wir vor einer Neo-Saint-Simoni-
stischen Erwartung — auf einer anderen
Stufenleiter der geschichtlichen und wis-
senschaftlichen Entwicklung. Politik
verwissenschaftlicht sich, und Entschei-
dungen erhalten eine neue Zweckratio-
nalitdt. Insofern scheint, was Utopia
versprach, einer Verwirklichung nédher
zu kommen, wenn auch ohne jene voll-
kommenere Harmonie der fritheren nai-
veren Bilder. Den Tendenzen in dieser
Richtung und insbesondere denen, die
auf den Aufstieg einer wissenschaft-
lichen Intelligentsia mit ideologiefreiem
Arbeitsethos hinweisen, folgt Bell mit
offensichtlicher Anteilnahme. Die anti-
utopischen Tendenzen ldsst er jedoch
nicht unter den Tisch fallen, sie treten
fir den den utopischen Tendenzen
misstrauenden Leser deutlich hervor.

Planende Entscheidungen, die die
nach-industrielle Gesellschaft charakte-
risieren, sind, Bell stellt dies ausdriick-
lich fest, eine Sache der Macht. Er
fragt, wer die Macht haben wird, und
antwortet: nicht der Technokrat, son-
dern letztlich der Politiker. Die Bezie-
hung von Wissen zu Macht ist ihm we-
sentlich eine untergeordnete. Zwar
miisste der politische Prozess die tech-
nisch-wissenschaftliche Intelligenz, de-
ren Ethos von dem aller anderen Grup-
pen verschieden ist, entscheidend in
Betracht ziehen, doch ist die neue In-
telligentsia wiederum keine in sich ge-
schlossene Klasse mit eindeutigem In-
teresse.

Ferner: Wissenschaft selbst kann
sich der allgemeinen Tendenz zur Biiro-

kratisierung nicht entziehen, die Hand
in Hand geht mit der Spezialisierung
intellektueller Arbeit auf kleinste Teile.
Biirokratie konnte selbst das «Anerken-
nungssystem» fiir Werk und Person,
das das Herzstiick der wissenschaft-
lichen Gemeinde darstellt, dadurch in
Frage stellen, dass das personliche
Werk den Interessen des «Bureaus»
unterworfen wird, und dass in der For-
schung politische Interessen iiber die
rein wissenschaftlichen gestellt werden.
Die blosse Tatsache, dass Wissenschaft
im gesellschaftlichen Prozess eine strate-
gische Stellung einnimmt und riesige
Staatsausgaben erfordert, macht Staats-
intervention unvermeidlich, wenn nicht
unbedingt in der engen unmittelbaren
Form der Sowjetunion, so doch in der
lockeren Art der Usa durch gezielte
Geldzahlungen.

Wie wenig «Wissenschaft» mit einer
Stimme spricht, wenn es um politische
oder ethische Entscheidungen geht —
und zwar sowohl hinsichtlich der Ver-
wendung der Ergebnisse als auch der
Forschung — darauf weist Bell selbst
hin durch eine Schilderung der Aus-
einandersetzungen zwischen den ameri-
kanischen Atomphysikern iiber die An-
wendung der Atombombe in Japan und
die Entwicklung der Wasserstoff bombe.
Das Ethos der Universitdt hat aber
auch nie verhindern konnen, dass Wis-
senschaftler, die neue Wege gingen, auf
die feindliche Reaktion ihrer Kollegen
stiessen, die ihre konventionelle Weis-
heit angegriffen oder ihre beruflichen
Interessen gefdhrdet sahen.

Uberzeugend ist Bells Hinweis, dass
die sozialen Kosten technischer Ver-
anderungen eine Hohe erreichen wer-
den, die nicht zulédsst, dass sie ldnger
unkontrolliert und ungeplant vor sich
gehen konnen. So werden auch mehr



DAS BUCH

und mehr wirtschaftliche Entscheidun-
gen auf politischer Ebene gefillt wer-
den miissen. Paradoxerweise werden da-
durch soziale Konflikte verschirft wer-
den, denn je sichtbarer das Entschei-
dungszentrum wird, desto stirker wird
der Druck aller Interessen auf dieses
werden.

Suche nach einem Wertsystem

«Gleichheit» sieht Bell als das zentrale
Wertproblem der nach-industriellen Ge-
sellschaft. Dass das Dringen nach Ab-
bau der Ungleichheit unaufhaltsam sein
werde, hatte schon Alexis de Tocque-
ville vorausgesehen; von nun ab wer-
den aber nicht nur gleiche Moglich-
keiten, sondern auch gleiche Resultate
verlangt werden. (Bell behandelt aus-
fithrlich die Spannung zwischen Gleich-
heitsverlangen und Leistungsgesell-
schaft und die Zusammenhénge von In-
telligenz, Schulung, Herkunft und wirt-
schaftlichem Erfolg. Dieser Teil des Bu-
ches bediirfte jedoch einer besonderen
Besprechung.) Alle aus diesem Verlan-
gen hervorgehenden Forderungen - die
in den UsAa durch das Problem der
Hautfarbe besondere Schérfe erlangen —
dringen auf die Entscheidungsspitze ein.

Eine der Schlussfolgerungen Bells
ist daher: «Wo aber die Beziehungen
zwischen Personen (statt zwischen
Mensch und Natur oder Mensch und
Dingen) zur primdren Art der Wechsel-
wirkung wird, dort fiihrt der Zusam-
menprall von individuellen Interessen,
von denen jedes seiner eigenen Laune
folgt, notwendigerweise zu einem gros-
seren Ruf nach kollektiver Regelung
und einem hoheren Grad von Zwang
(mit einer Verminderung von person-
licher Freiheit), um eine wirksame ge-

447

sellschaftliche Handlung zu ermogli-
chen» (S. 475).

Verwaltung muss sich also immer
umfassender gestalten in einer Gesell-
schaft, die zwar ihr Schicksal mit wis-
senschaftlicher Einsicht zu lenken ver-
sucht, dabei aber ihre Prioritdten unter
dem Druck von widerstreitenden Inter-
essengruppen zu setzen gezwungen ist —
wobei die zentrale Entscheidungsmacht
ja selbst auch eine Interessengruppe dar-
stellt. (Es sei dabei darauf hingewie-
sen, dass Bell keineswegs mit einer ab-
soluten Aufhebung der Knappheit von
Giitern — insbesondere nicht der 6ffent-
lichen Giiter — rechnet. Einmal deshalb
nicht, weil sich Anspriiche und Nach-
frage mit wachsendem Sozialprodukt
dindern, dann aber auch nicht, weil die
Produktivitidtsrate verlangsamt anstei-
gen wird ; im sich ausdehnenden Dienst-
leistungssektor wichst sie kaum und in
der Gesellschaft als Ganzes wird mehr
Zeit fir Schulung und fiir Beratungen
[Biirokratie, Mitbestimmung usw.] ver-
braucht. Zeit wird zum wahren Man-
gelfaktor.)

Da es sich dabei aber darum han-
delt, Beziehung zwischen Menschen zu
regulieren, wird Verwaltung kaum, wie
Saint-Simon und Friedrich Engels es er-
warteten, die Regierung iiber Menschen
durch blosse Verwaltung der Sachen ab-
l6sen. Die Frage, ob nicht eher als der
Staat die Demokratie absterben konnte,
erscheint also durchaus gerechtfertigt.
Der vermehrte Gebrauch der Produk-
tivkraft «Wissenschaft» im Dienste
planender Entscheidungen konnte leicht
dazu anregen, dieses Absterben ideolo-
gisch zu rechtfertigen. Bell geht darauf
nicht ein, aber Jiirgen Habermas hat be-
reits darauf hingewiesen, dass mit der
wissenschaftlichen Unterbauung von
Entscheidungen propagandistisch ge-



448 DAS BUCH

rechtfertigt werden konnte, dass der de-
mokratische = Willensbildungsprozess
seine Funktion verliert. Dies um so
eher, weil anpassendes Verhalten in
einer Gesellschaft ohne verinnerlichte
Normen eine indirekte Lenkung durch
Konsumreize erleichtert. In der nach-in-
dustriellen Gesellschaft, von der Bell
sagt, dass in ihr nicht die Beziehungen
von Mensch zu Natur und Dingen, son-
dern die Beziehungen zwischen Men-
schen das wesentliche Problem darstel-
len werden, fehlt die zur Bewiltigung
dieses Problems bendétigte adidquate
Moral. So erwartet denn Bell auch eine
weitere Auflosung der Bindung zwi-
schen Kultur und sozialer Struktur. Die
Rechtfertigungen der biirgerlichen Ge-
sellschaft — Arbeit und legitime Eigen-
tumsrechte — werden zunehmend ver-
dringt durch die grossen biirokrati-
schen Wirtschaftsagglomerate, die sich
nur auf ihre iiberlegene <efficiency> in
der Giiterproduktion berufen konnen.
Die Vervollkommnung der Produktion
materieller Giiter kann aber nur eine
voriibergehende Befriedigung geben.
Die Menschen suchen schliesslich doch,
meint Bell, nach einem iibergeordneten

Zweck und Sinn in den sozialen Insti-
tutionen. Die nach-industrielle Gesell-
schaft konne ihnen jedoch kaum eine
transzendente Ethik bringen, wenn man
von den wenigen absieht, die sich ganz
der Wissenschaft widmen. So miisse
ein Widerspruch entstehen zwischen
wachsender kollektiver Lenkung der
Menschen und ihrer zunehmenden
Selbstbezogenheit. Das Fehlen eines
verwurzelten Moralsystems werde zur
stdarksten Herausforderung an die nach-
industrielle Gesellschaft werden (S.480).

Henry Jacoby

1 Die rationalistische Staatsidee, in Hen-
ry Jacoby, Die Biirokratisierung der Welt,
Hermann-Luchterhand-Verlag, Neuwied
1969. — 2Jirgen Habermas, Technik und
Wissenschaft als «Ideologie», Suhrkamp-
Verlag, Frankfurt 1968. — 3Emile Sou-
vestre, Le monde tel qu’il sera, Paris 1842.
— 4Eugene Zamiatin, We, translated by
Gregory Zilboorg, E. P. Dutton & Co.,
New York 1924, — SDaniel Bell, The Com-
ing of Post-Industrial Society — A venture
in social forecasting, Basic Books Inc.,
Publishers, New York 1973.



	Das Buch

