Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 6: Kultur und Zivilisation

Artikel: Praxis und Kultur : der Zustand zweiten Grades
Autor: Fischer, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162976

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

i

HuGo Fi1SCHER

Praxis und Kultur: Der Zustand zweiten Grades

Alltagsgeschiiftigkeit und kultureller Anfangselan

Praxis wird in diesem Zusammenhang als die vordergriindige Alltagsge-
schiftigkeit verstanden, der es um die Zwecke der Daseinsfiirsorge und der
Fortpflanzung der eigenen Art geht. Fiir den praktischen Menschen wenig-
stens gehort die natiirliche Umwelt mit ihren Pflanzen, Tieren, geo- und
astrophysikalischen Prozessen und Gebilden restlos in die auf den Men-
schen abgestimmte Alltags-, Elementar- oder Trivialrealitat hinein. Er denkt
nicht einmal ernstlich daran, dass diese Realitit nicht die einzige sein
und dass es eine andere Realitit geben konnte. Vom Tier zum Men-
schen erweitert sich diese Elementarrealitit insofern, als sie sich zeitlich
oder geschichtlich in ein Vorher und ein «fortgeschritteneres» Nachher
auseinanderzieht. Der als Selbstverstindlichkeit hingenommene und zu-
weilen mit Brachialgewalt herbeigefiihrte Fortschritt gehort auf seiten der
Vorstellung zu den systemimmanenten Ingredienzien der Praxis: eine unaus-
rottbare Selbsttiuschung, die, wenn sie einem herrschenden, mehr oder
weniger missverstandenen Gruppeninteresse entspricht, noch unbekehrten
Aussenseitern in der Regel als Ideologie aufgezwungen wird. So schreibt -
es wenigstens der missionierende Instinkt vor, fiir den Sachlichkeit oder Ob-
jektivitat nichts anderes als Konformitit mit dem eigenen Interesse be-
deutet. Die nach Francis Bacon instinktgeborenen «Idola» oder automati-
schen «weltanschaulichen» Tricks, besonders machthabender Parteien, ge-
horen neben der Zeitausdehnung zu den zusitzlichen Konstituentien der
Trivialrealitit, die der Homo vulgaris nach Absolvierung seiner animalischen
Kandidatur als eigene Errungenschaft riihmlich hinzubringt.

Mit der Geburt der Hochkultur in Agypten, Mesopotamien und dem an-
geschlossenen Industal vollzieht sich jedoch ein entschiedener Richtungs-
wechsel auf ganzer Front, von dem noch nicht generell Notiz genommen
ist. Minerva entspringt dem Haupt des Zeus gleichsam in voller Riistung!
Seit etwa 6000 Jahren ist die integrale Kultur in der Existenz, integral in
dem Sinne, dass sich, von einer numinosen Religion infiziert, Kunst, Recht,
Philosophie und wissenschaftliche Wahrheitsforschung zusammenschliessen



386 PRAXIS UND KULTUR

und von sich aus, als Tempelwirtschaft und Rechtsorganisation, die All-
tagswirklichkeit regulieren und zivilisierend fordern. Im Gegensatz zur Fort-
schrittsideologie und den materialistischen chiliastischen Erl6sungsdoktrinen
ist die integre Friihkultur zivilisatorisch, ethisch und humanitirrechtlich der
spiaten des 20. Jahrhunderts voraus. Der kulturelle Anfangselan ist noch
nicht aufgeholt, und das militaristische industrielle Massenzeitalter be-
deutet einen ernsten Riickfall in die Barbarei.

Daraus ergibt sich bislang eine erste Erkenntnis iiber das Verhaltnis
zwischen Elementarrealitit und Kultur: In der Initialperiode der Kultur galt
dem Alltagsmenschen, falls es ihn in einer relativ selbstgeniigsamen Vor-
dergriindigkeit iberhaupt gab, eine Ausschliesslichkeit seiner gewdOhn-
lichen tagtiglichen Betdtigung keineswegs als das Selbstverstandlichste von
der Welt. Dabei lebte und dachte er, verglichen mit dem desillusionierten
Alleswisser der Massenaufklarung, keineswegs in einer Welt des Aber-
glaubens, sondern im Bannkreis eines subtilen und hochsensiblen Ordnungs-
denkens, dem wir mit unseren kiinstlerischen Kompositionen und philo-
sophischen Entwiirfen nur mithsam nahezukommen suchen.

Ein Spektrum von Einzelerkenntnissen mag an eine resiimierende Er-
kenntnis des praxisenthobenen, aber schliesslich wiederum auf die Praxis hei-
lend riickwirkenden Phianomens « Kultur» hinleiten.

Die Werke der Kultur sind in die Zeitlichkeit oder Geschichtlichkeit auf-
grund einer ihnen jeweils innewohnenden spezifischen induzierenden «Feld-
energie» eingestreut, zuweilen werden, wenn es der Eigenintention entspricht,
frithere Ansidtze aufgenommen, aber auch jih abgebrochen, wird sprung-
haft auf Altehrwiirdiges riickgegriffen, werden Affinitdten aktualisiert. Stil-
perioden resultieren, wenn sich Werke gleichsam zu Galaxien aneinander-
schliessen. Konstellationen wie die der Florentiner Friihrenaissance oder
die des Wiener Spitbarock dringen sich dem kulturnahen Kommuni-
kanten auf. Ein kongeniales und sensibles Mitgehen ist bereits in das Werk
hineingebaut. Das Werk oder das artikulierte Kulturphdnomen bringt auch
fiir den spiteren Rezipienten seine Eigenzeit mit auf die Welt: das ist
eines seiner konstitutionellen Merkmale. Es ist dem linear langgezerrten
Vorher und Nachher entnommen und fiillt die aktuelle Gegenwart aus, das
«ewige Nu», welches das Mittelalter dem Ens realissimum zuspricht. Diese
Gegenwart ist nicht durch ein uniformes Weiterlaufen in Vorher und Nach-
her relativiert, sondern es brennt auf der Stelle aus seinem stets selbster-
zeugten Brandherd. Aus dem Zeitfluss wird im Werk ein Wandel, der das
Dingliche aus der stereotypen Zweckbestimmtheit des Alltags, dem Klischee,
befreit. Das Ding ist, wie Paul Klee sagt, ins «Es werde» riickversetzt,
wenn e§ mit dem Werk, dem Kulturphdnomen, den Status oder Aggregat-
zustand der kulturellen Natura naturans gewinnt.



PRAXIS UND KULTUR 387

Im Gegensatz zum generellen Naturphdnomen, etwa dem Ereignis einer
subatomaren Plasmamanifestation oder einer atmosphérischen elektrischen
Energieentladung, baut sich der kulturelle Phdinomenbereich aus dem Eigen-
gewicht der einzelnen unvergleichlich einzigartigen Kulturwerke auf. In der
einzelnen Kulturmonade ist jedoch in Leibnizschem Sinne die Monas mo-
nadum erfahrbar prisent. Sie ist priasent, wenn der einzelnen vollgiiltigen
Monade bis auf den Grund durchgeblickt wird. Zuziiglich bringt — im
Gegensatz zum Naturphdnomen, das nur durch perfektionierte Experi-
mentalanordnungen und revisionsbediirftige Theorien hindurch approxi-
mativ zugingig ist — das Kulturphdnomen seine artikulierte und durchgin-
gige Selbstinterpretation, den gesteuerten Aufruf, seiner gewahr zu werden,
mit in die «kulturelle Existenz». Die aufgerufene verstehende Kapazitit
kann in Jahrhunderten reifen.

Der «objektive» Charakter der Kulturexistenz

Der «objektive» Charakter der Kulturexistenz wurde frither erkannt als
die interne kompositionell-logische Form ihres Binnenbereiches. Sie ent-
hiillt sich schliesslich als kulturell-spezifische und hochst subtile Feldstruk-
tur, und die Kulturmathematik stellt sich dann als potenzierte Extension
oder Elongation der reinen Mathematik dar, die dem Kulturphilosophen
C. J. Burckhardt als das Wunder des menschlichen Geistes schlechthin er-
schien. Hegel nannte die Kultur die Doméne des «objektiven Geistes», die
er aber leider der Relativitat des geschichtlichen Fortschritts preisgab. Georg
Simmel sah im Kunstwerk eine selige und selbstgeniigsame Insel, die der
Mensch aus seinem endlos weitergehenden Alltag hinausprojizierte, ohne
dies zu beabsichtigen. Die Objektivitit war mit einem Male da, und er
hatte sich ihr zu stellen. Sie entstand aus eigenem Recht, war nicht bloss
sein libersehbares Machwerk, das er auch zum Beispiel politisch miss-
brauchen konnte.

Als kulturelles Werk ist ein Phinomen nicht Erscheinung von irgend
etwas anderem. Wie ein Naturereignis gibt sich vielmehr das Kunstwerk,
wie zum Beispiel Mozarts Don Giovanni, als ein reich gefiigtes Gebilde
von konsequenzenreicher Aktualitiat. Als solches reduziert sich seine Ge-
stalt, sein moralisches Gewicht und sein implizierter Gehalt nicht etwa dar-
auf, Erscheinung fiir ein vorstellendes oder ahnendes Subjekt zu sein.

Der Ausdruck «Phénomen» wird hier im Sinne des Goetheschen Ur-
phinomens gebraucht, das nur aus sich selbst, nicht aus irgend einem in-
dividuellen, sozialen oder nationalen Bewusstsein oder Unterwusstsein her-
aus erklart werden konnte. Anders als im Falle des Naturphidnomens
dringt allerdings die erkennende und teilnehmende Person durch die Ober-



388 PRAXIS UND KULTUR

flachenschicht ihres gewohnten Daseins hindurch in das kulturelle Eigen-
feld des Werkes, in einen zweckfreien Status mit positiven Eigenbestim-
mungen, ein.

Das kulturelle Phanomen bezeugt sich selbst und bringt die Mdglich-
keit und Forderung des Explizierens mit sich. Es bringt auch den «geo-
metrischen Ort», in dessen weitergreifendem Bezugsbereich es erscheint,
mit sich. Denn das Medium, in das es gehért, wird von den Phinomen-
charakteren mit determiniert. Die Aktualitiat des Kulturphdnomens ist lang-
lebig und erhélt sich hartniackig, wenn auch in wechselnder Metamor-
phose, durch die Jahrhunderte. Osiris, Buddha, Christus erscheinen im
numinos offenen Kunstwerk unangefochten von Sophisten und Tagespubli-
zisten. Von den alten Gesetzen wusste niemand, von wannen sie kamen
und wer sie gemacht hatte. Als der Prometheus des Aschylos, ein objek-
tives Paradigma des Menschlichen, gegen sie verstiess, entstand die Kunst-
form der Tragédie. Aus der Trivialpraxis des Herdendaseins heraus ge-
wann im unnahbaren Hohlenbild Altamiras der Bison den Status des Kul-
turphdnomens. Das Pferd enthebt sich im Epos und im Kultgrab als
Kamerad des epischen Menschen dem Einerlei des utilitarischen Alltags-
getriebes; es wird nobilitiert. Die Kreatur erscheint im Kunstwerk in ihre
urspriingliche Unberiihrtheit riickversetzt, so wiederum in den modernen,
der chinesischen Tuschmalerei angendherten Kunst der Impressionisten.
Alain Robbe-Grillet interpretierte diese moderne objektive Phdnomenalitit
1965 (vgl. «Argumente fiir einen neuen Roman»): «Die Welt ist weder
sinnvoll noch absurd. Ganz einfach — sie ist. Und pl6tzlich stosst uns diese
Evidenz mit einer Kraft, gegen die wir ohnméichtig werden ... Als wir un-
versehens die Augen o6ffneten, erlitten wir den Stoss dieser hartnickigen
Wirklichkeit, die wir als iiberwunden betrachtet haben wollten. Um uns
herum, den Schwarm unserer seelenspendenden oder hduslichen Beiworter
herausfordernd, sind die Dinge da. Ihre Oberfliche ist sduberlich und glatt,
unberiihrt, aber ohne zweideutigen Glanz und ohne Durchsichtigkeit. Un-
serer ganzen Dichtung gelang es noch nicht, sie auch nur eine Spur anzu-
ritzen oder die kleinste ihrer Kriimmungen abzudndern. Die Welt soll ...
in ihrem Anderssein ernst ggenommen werden. »

Wenn der Mensch sich als integrierter Kulturmensch seiner Einfiigung
ins schichtenreiche und wandelbare Dasein gewahr wird, erkennt er die
von Robbe-Grillet und allen grossen Kiinstlern suggerierte Prioritdt der ob-
jektiven Phinomene gegeniiber dem psychosomatischen und sozialen Ich. In
ethnischen Phinomenen wie der rhythmischen Sprache, dem kultischen Tanz
und Theater, der sakralen Skulptur und der Musiktradition sieht er sich
mit Pattern und phantasievollen Ordnungen konfrontiert, denen er sich im
Leben und Trachten oft nur hilflos und ungeschickt entgegenzubilden sucht.



PRAXIS UND KULTUR 389

Ein Trost fiir den Alltagsmenschen mag es sein, dass der Ubergang zur
Kultur bereits in der Praxis ansetzt. Ein Ubersetzen in doppeltem Sinn
findet statt: die triviale Sprache wird einmal in die kulturelle, das heisst
des anderen Ufers iibersetzt, und zugleich aber setzt der ganze Mensch
iiber. Die ungefiige Puppe enthiillt damit ihre Schmetterlingsbestimmung.
Auf dem anderen Ufer hebt in einer Parallele zur elementaren Ausgangs-
linie ein kompositorisches Verfahren an, das die Logik oder Rationalitit
des Daseinskampfes im Getriebe von « Hunger und Liebe» auf Sachebene
in die Logik der kompositionellen Projektion iiberfiihrt. J. L. Barrault be-
nutzt das Bild vom abhebenden Flugzeug, um dieselbe Divergenz zu illu-
strieren. Mit der Bodenbewegung beginnt auf erster primitiver Stufe die Ab-
hebebewegung; das Flugzeug sammelt Energie, springt hektisch auf stellen-
weise unebenem Boden entlang, verharrt dann in einer ominésen Ruhe-
pause und befindet sich auf einmal im Bereich der heterogenen, das Elemen-
tare umgreifenden und transzendierenden Gesetzlichkeit eines unirdischen
Mediums, das kithnen Kurs, hohe Geschwindigkeit und Mandévrierfahigkeit
mit ungeahnter Daseinserweiterung freistellt.

Im &konomisch-technisch-praktischen Bereich beginnt die erste entschei-
dende Entfernung von der animalischen Triebgebundenheit mit der von
Gordon Childe so benannten neolithischen Agrarrevolution. Pflanzen wur-
den zum erstenmal geziichtet, Tiere gezdhmt; und somit wurde Kreatiir-
liches in die Objektivitat des kulturndheren strukturellen Zusammenhanges
herausgehoben und einem Induktionsbereich fortlaufender Perfektionierung
anheimgegeben. Ahnlich wurde die Schrift bereits im frithen Agypten aus
dem utilitarischen Kommunikationsgeflecht herausgenommen und in die
kiinstlerische Darstellung als Komponente des Bildaufbaus hineinprojiziert,
wo sie eigenes Biirgerrecht erwarb. In diesem Zusammenhang muss das
Wort « Revolution» durch den Terminus «kultureller Objektivationsschritt»
ersetzt werden. Revolution bedeutet eine Art spiritueller Droge fiir den
Freudschen selbstmorderischen Instinkt, und das Wort besagt eine Umdre-
hung, die nach méglichem Risiko auf denselben Punkt zuriickfiihrt, so
dass zur allgemeinen Erniichterung nicht viel gesagt ist.

Das Schriftzeichen als Komponente zum Beispiel einer chinesischen
Tuschzeichnung mit Bambus, Reiher und der lichten, weiten Fliche des
numinosen Nirwana, bricht jedenfalls den gewohnten Kreis der Nutzbar-
keit solcher Zeichen auf. Kunst- und kulturspezifisch entfaltet es nun seine
Fahigkeit topologischer Lageanordnung: oben, unten, diagonal. Nur gerade
an dieser Stelle bringt es sich zum Sprechen und Mitsprechen. Es hat sich
aus der Nutzlosigkeit gerettet, kann nicht mehr achtlos weggeworfen wer-
den, noch kann man es vernachlédssigen, nachdem es seine Schuldigkeit ge-
tan. Die alltidgliche Funktion war vielleicht nicht der Rede wert.



390 PRAXIS UND KULTUR
Das Biihnenwerk als Beispiel des Ubergangs

Im Extremfall nimmt ein kompaktes Ensemble aus Schriftzeichen, Bildern,
Dingen und Personen, sprachlichen Mitteilungen, Empfindungen und Emo-
tionen die Mittelstellung zwischen Vulgarpraxis und kultureller Projektion
ein. Gemeint ist das Phinomen des Biihnenwerkes, stets eine einmalige
Auffiihrung. Das kompositionelle Biihnenarrangement, in dem (nach Bar-
rault) die Rolle agiert, schafft wie die Leere in einem Tuschebild dem
Zuschauer gegeniiber «eine Welt, die der gewohnten fremd ist, und 16st so
den unerlasslichen Distanzierungsschock aus». Das Theater ist ein Ort, an
dem sich nach Barrault «antagonistische Krifte in kristallinischer Form
gegeniiberstehen». Das Leben offenbart sich da «wie ein Seiltinzer, der
sich auf dem Seil dreht, stindig in Gefahr, das Gleichgewicht zu verlieren,
stindig vom Tod bedroht. Und nur das Mass, die Richtigkeit, die Ge-
rechtigkeit konnen das Gleichgewicht immer neu herstellen und erhalten».

Das sind die Kenntnisse, die innerhalb der aktuellen Biihnenausriistung
gewonnen werden. Der Zuschauer wird auf eine Hohenlinie geistiger Aktua-
litit angehoben, die aus der Ubersetzung seiner psychosomatischen und
sozialen Person resultiert, und diese wird ans «andere Ufer» iibergesetzt und
transformiert. Das, was sie somatisch mitbringt, schwingt nunmehr mit,
wenn es die aktuelle Gegenwart des Spiels erfordert. Sie wirft den soma-
tischen und sozialen Ballast ab und ist so «im Lot», wie ein geiibter
Seiltidnzer es vorlebt. In groberer Form als Barrault stellt der stirker tages-
politisch engagierte Peter Handke, gegen Brechts sozialpolitische Denatu-
rierung der Kunst gewandt, die amphibische Natur des Theaters heraus,
wenn er feststellt: «Das Theater als Bedeutungsraum ist dermassen be-
stimmt, dass alles was ausserhalb des Theaters Ernsthaftigkeit, Anliegen,
Eindeutigkeit, Engagement, Finalitdt ist, Spiel wird, dass also Eindeutig-
keit, Engagement usw. auf dem Theater eben durch den fatalen Spiel- und
Bedeutungsraum rettungslos verspielt werden.» Die ernsthafte eigene Bedeu-
tungsstruktur und die eigene positivere «Finalitit» des Biihnengeschehens
kommen in dieser Antithetik allerdings zu kurz.

Vermdoge seiner durchrhythmisierten Eigenqualitit verfiigt das Kunstwerk
Theater iiber ein Gravitationsfeld, dessen Attraktionskraft die zugeordnete
empirische Daseinssphire mit ihren Figuren nachgeben muss. Das Gravi-
tationsfeld des Bithnenszenariums, eines « Zauberkastens», erstreckt sich ge-
geniiber dem Bildwerk in eine Komplexion diverser Dimensionen, wie Licht,
Farbe, Schatten, Raumperspektive, topologische Lagequalitdt der Biihnen-
partien, Kontrapunktik von Situationen, Sequenzen von lyrischer Stimmung
und dramatischer Spannung in Komik und Ernst.

Im Eigenfeld des Werkes jeder Gattung hat die einfache wie die kom-



PRAXIS UND KULTUR 391

plexe Partie im Wellenfluss des Feldes, dem auf- und niederwogenden
Duktus, der das ganze Relationsgeflecht durchzieht, jedesmal ihren spe-
zifischen Wirkungseffekt auf alle anderen, und eine jede nuanciert und farbt
diesen Wirkeffekt auf ihre Weise. Dieser macht sich nicht hier und dort,
sondern iiberall zugleich bemerkbar. Die Wellen schlagen auf alle Positionen
zuriick; alles steuert ein jedes und zugleich das Insgesamt. Die Ursache
wird zur Wirkung und damit von dem bestimmt, das sie zuerst selbst be-
stimmte. Ubiquitit der Ausgangspunkte ist ‘an jeder Stelle nachpriifbar,
besonders wenn probeweise ein Fremdelement eingefiihrt wird, vielleicht in
Form der Collage.

Der Gegenstand der Kulturwissenschaft

Erkennbar und mitvollziehbar wurde die Feldstruktur des kulturellen Bin-
nenbereichs in derselben Zeit, in der seit Maxwell die Feldauffassung der
energetischen Naturzusammenhinge zur Regel wurde. Der Philosoph Toul-
min (vgl. «On Human Understanding», Princeton University Press) ldsst
dahingestellt sein, ob grundlegende Theorienbestinde wie zum Beispiel eben
die Feldkonzeption, aus dem Kulturbereich heriibergenommen sein kénn-
ten. Dann dienen sie dazu, empirische Tatbestinde «vom anderen Ufer her»
zu erhellen. Im subtileren Relationsgeflecht eines Kunstwerkes, in dem stets
die sensiblen Regungen und Strukturausrichtungen des psychosomatischen
Untergrundes mitschwingen, sind — im Gegensatz zu den exakten Rela-
tionen des physischen Feldes — die Bedingungen fiir eine Evokation des
Imaginativen gegeben. So bricht in der Cluniazensischen Romanik zwischen
den Wolbungen, Licht- und Schattenbahnen, den Pfeilern und Reliefs und
der Formenstauung des Chors das Imago des Heiligen und Numinosen her-
vor. Die evozierte Imagination — des Schonen, des Enigmatischen, des
Schauers und des Friedens, der seiltinzerischen Ausgeglichenheit — gehért
der Realitit des Binnenbereiches der Kunst und Kultur an und hat nichts
mit dem Ideal, das nach Schiller gegen das Leben stehe, einem Sollen oder
einer Norm zu tun.

Die Konstitution des kiinstlerisch-kulturellen Phanomenbereichs, vom
Status der Objektivitat bis zum Feldcharakter des kompositionell-rationalen
Binnenbereichs, der das beteiligte Gewahrwerden und Mitgehen vorweg
aktualisiert, ist der Formungsbereich und Gegenstand der Kulturwissen-
schaft, die in der Kulturphilosophie ihre vorsichtige und tastende Aus-
deutung und Auswertung erfihrt. Diese Philosophie ist der Kunst im selben
heimischen kulturellen Medium zugeordnet, wobei das bereits durchstruk-
turierte Phanomengebiet der Kunst fiir die Philosophie die iiberlegene, stets
frisch nachfliessende und unvorgreifliche Erfahrungsquelle darstellt.



392 PRAXIS UND KULTUR

In drei Richtungen greift die philosophisch-kulturwissenschaftliche
Theorie iiber den Kompetenzbereich und das an sich unverletzliche Eigen-
recht des individuellen Kunstwerkes hinaus.

1. Das Werk wird in das universelle Kunst- und Kulturmassiv hinein-
projiziert, das sich in Frith- und Spat-, 6stliche und westliche und mehr
oder weniger kulturgetrinkte Zivilisationen gliedert und in dem Stilperioden
mit barbarischen Zeiten abwechseln.

2. Das Werk wird mehr oder weniger legitim, soziologisch und histori-
zistisch auf eine gleichzeitige Daseinspraxis riickbezogen und dabei auf den
diirren Status der zweckdienlichen, oft iiberfliissigen Kommunikation herab-
gedriickt. Als Protokollaussage mag ein angebliches Kunstwerk selbst dem
Klassen- oder Rassenkampf dienen. Die Philosophie, die es bestimmungs-
gemaiss mit Relationen, Relationsgeflechten und Relationskurven zu tun hat,
bewertet in diesem Falle wenigstens die werkexternen Bezugsbahnen.

3. Die Philosophie verfolgt schliesslich die Linienbiindel, die seit der
origindren Kulturwerdung Kunst und Kultur mit der Religion, legitim und
realitdtssteigernd, verbinden. Fiir G. B. Shaw ist jede Kunst Ikonographie,
was seine Dramen wie «Die heilige Johanna» und «Androklus und der
Lowe» liberzeugend kund tun. Dem Numinosen in aller Deutlichkeit offen
sind Bachs «Hohe Messe» und Mozarts «Zauberfléte». Der Philosoph
kommt zu dem Schluss, dass die iiber das Kompositionsfeld der Kunst hin-
weg angeriihrte Religion aller Volker und Stimme unformuliert und unfor-
mulierbar ist. Die iiber das objektive Potential der Kunst hinaus gestei-
gerte, gleichsam aus eigener Hintergriindigkeit angelockte Numinositit, das
positive Nichts der altchinesischen Tuschzeichnung, hat gegeniiber jeder
philologischen Textfixierung zerebraler Spatzeiten als kunstgeborene Epipha-
nie und erscheinendes Numen fascinans eine Credibilitat hochsten Ranges.

Die Kulturphilosophie garantiert somit auf ihre beziehungsstiftende
Weise die Souveranitit der Kunst gegeniiber jeder Praxishorigkeit und sach-
widrigen Interesseneinengung oder Selbstsucht, und auf der anderen Seite
gegeniiber jeder offiziell oktroyierten Dogmatik und weltanschaulich-ideo-
logischen Selbstbeschénigung.

Die wiederkehrenden Gebilde, mit denen es die Philosophie zugleich
mit den Beziehungen stiftenden Prozessen zu tun hat, sind nie starre kon-
ventionelle Klischees, vielmehr in flexibler Selbstregulation befindliche Re-
lationsgefiige oder Ordnungsgewebe. Diese regenerieren sich, biologisch ge-
sagt, stetig im « Fliessgleichgewicht». Die kompositorische Ratio des Kiinst-
lers setzt die unaufhoérliche psychosomatische Produktion solcher im Fluss
befindlichen Pattern projektiv in die Objektivationsebene der Kunst hinein
fort.



PRAXIS UND KULTUR 393

Der Kiinstler hat nunmehr die biologisch-psychischen Strukturverbdnde
im Riicken und die kulturell-spontan erzeugten in Front vor sich. Er wirft
am Haltepunkt das Steuer herum und vollzieht eine radikale Kehrtwen-
dung, jenen Kurswechsel, von dem Barrault in seiner Metapher vom ab-
hebenden Flugzeug sprach. So wird aus dem strukturenbestimmten ein
strukturenbestimmendes Agens. In einem gegenldufigen Duktus ist nun die
kulturelle an die praktische Ratio angeschlossen. Vom Naturhaften her ent-
faltet sich die Logik in den Bereich der kulturellen Projektion hinein.

Eine ausgebildete Kulturphilosophie ist ebenso wie ein Kunstwerk ein
objektives und artikuliertes kulturelles Phanomen. Die disparaten Kultur-
phinomene sind im selben Medium differenziert ineinander; sie sind weder
iber- noch nebengeordnet. Also ist das Kunstwerk ebenso von der Philo-
sophie, wie die Philosophie vom Kiinstlerischen durchzogen. Dasselbe Flui-
dum ist ihr Daseinselement. Einige Beispiele waren vielleicht die Zen-
Malerei und die poetische Philosophie des Parmenides und Zeno oder auch
die Cusanische Naturphilosophie des Leonardo da Vinci.

Der Zustand zweiten Grades

Ein gesamtkulturelles Ethos schliesslich manifestiert sich in der philoso-
phisch-ethisch-naturrechtlichen Grundhaltung der aktiven konstruktiven
Affirmation von Realitdt und Ordnung, die allem Destruktiven, Verwor-
renen, Blindwiitigen und Gewaltsamen der alltidglichen Praxis die Stirn
bietet. Schon durch ihre blosse Existenz straft sie die Idola vermeintlich
zweckdienlicher Doktrinen Liigen. Das Recht zum kulturellen Einsatz ist
unverjahrbar und kann an kein Regime und keine Zeitmeinung abgetreten
werden.

Jede politisch soziale Forderung hat sich vor dem Credo des konstruk-
tiven Kulturmenschen auszuweisen. Angesichts der allmenschlichen Ge- -
brechlichkeit und Unzuverléssigkeit kann jede Maxime des Handelns und
Planens nur auf pragmatische Geltung Anspruch erheben. Die Allgemein-
giiltigkeit eines kulturellen Ordnungsgefiiges dagegen nimmt in Richtung
der spontanen selbsterzeugten und sachlich verankerten Struktur zu.

Ein erster zogernder Schritt in Richtung einer Ansiedlung auf dem Bo-
den kultureller Objektivitdt oder Sachlichkeit ist bereits innerhalb der ele-
mentaren Praxisbefangenheit getan. Wer noch innerhalb des von Torheiten
wimmelnden «Jahrmarktes der Eitelkeiten», als Politiker, Okonom oder
Funktionar, dem Chaos zu wehren sucht, fallt doch immer wieder auf kurz-
fristige und widerstreitende Alltagsinteressen zuriick. Auch ein selbstkriti-
scher Sozialphilosoph stellt oft zu seiner Uberraschung fest, dass er im



394 PRAXIS UND KULTUR

Zwielicht der Geschéifte die Grenze zwischen egoistischer Motivation und
sachlicher Erwédgung nicht mehr deutlich unterscheiden kann. Carl Jakob
Burckhardt zeigt am Beispiel des vorbildlichen, besonders theologisch gebil-
deten «reinen Politikers» Richelieu, dass eine praxishorige Sachlichkeit,
der es im optimalen Falle doch nur um eine auf einen nationalstaatlichen
Egoismus hin orientierte Machtstaatenordnung geht, nichts anderes als eine
trieb- und terminbestimmte Quasiordnung sein und bleiben kann. Leibniz
sagte in seiner polemischen Schrift gegen den «Mars Christianissimus»
Ludwig XIV. voraus, dass die Sache gewaltsamer, auf Rechtsbruch basie-
render «Ordnung» in einer Katastrophe enden muss. Um einer solchen,
stets prekdren «Sache» willen zerriss Richelieu die Mutter-Sohn-Bindung
des koniglichen Hauses, verband sich mit den Tiirken gegen die Christen,
mit den Protestanten gegen die eigene Mutterkirche, und setzte sich
schliesslich in Gefahr, als unpopulidrer Kriegspolitiker vom eigenen Volk
gelyncht zu werden. Eine politische Pazifizierung auf Zeit wird im Krieg
gegen die vermeintliche habsburgische Einkreisung mit passionierten Greuel-
taten bezahlt, die erst in lingeren Zeitrdumen sehr lahm gesiihnt werden
konnen. : :

Der Pazifizierungsbeitrag der kulturellen Ordnungsbereiche dagegen ist
bisher wenig untersucht und gepriift worden. In Zeiten der Wirren kann, wie
die Periode des Machtniederganges der Seldschuken zeigte, die gesamte
briichige Praxis von den herrlichsten Werken der Gross- und Kleinkunst
iiberzogen sein. Wenn der Kulturmensch das Niveau der Objektivitit er-
reicht hat, so dass er mit Leib und Seelé gleichsam in den eigenen Héhe-
punkt seines Schaffens tibergeht und als ganzer, integrer Mensch nur noch
Vollzug des Werkes ist, dann erhilt ihn das Erreichte, von der Sakral-
anlage bis zum kostbaren Webwerk, auf einem eigenen Niveau. Nunmehr
entwickelt sich die Formerfindung innerhalb des brillierenden Formen- und
Farbenspiels. Wenn sich das Gekonnte realisiert, ruft es zusitzliche Initia-
tive auf den Plan, und die Fahigkeiten zeigen sich gesteigert und zum Er-
staunen des Spielers selbst mitten im kompetenten Spiel mit Einféllen ge-
segnet. Hier hindert der einmal gewonnene Standard jeden Riickfall in die
Banalitit der familiiren und sozialen Belange, die ohnehin niemandem ver-
loren gehen.

Als Teil der urspriinglichen Sakralkunst wirkt besonders instruktiv das
Theater, soweit es sich integer erhilt, zivilisierend auf die Haltung und
das Gebaren des Alltagsmenschen ein, und zwar unbeabsichtigt und unbe-
merkt. Die sozialen, privaten und politischen Handlungen der Gegenwart
werden oft als «schlechtes Theater» empfunden. Die Gesten sind linkisch
und eckig, die Reden roh, holprig und taktlos direkt, die Haltung und Be-
gegnung entbehrt des Charmes und des Charakters. Das Theater machte es



PRAXIS UND KULTUR _ 395

einst iiberzeugend, dass der ermordete Bruder des Regenten als «jeder Zoll
ein Konig» erscheinen konnte, wahrend der politische Morder ohne Auto-
ritit war und nicht einmal die Haltung des Beters annehmen konnte. Nach
Barrault («Commentaire sur Phédre») markiert das Rezitativ den Ein-
tritt einer Handlung in die spezifisch poetische Welt. Die Spannung sei so
weit gestiegen, dass sie in Gesang umschlagen konnte. Damit entfernt sich
der Mensch vom ordindren Bereich durchsichtiger Motive. Er wechselt in
einen « Zustand zweiten Grades» mit Rhythmuswechsel und geistigen Aus-
blicken. Innerhalb der Sachdomine der Theaterkunst, einer «geheimnis-
reichen Zaubertruhe», aus der alle Gegenstiande, Haltung, Dialoge und Ent-
scheidungen mit erh6htem und strahlungsreichem Bedeutungsspielraum her-
vorgehen, gewinnt er die «Theatersubstanz», aus der sich Charaktere pro-
filieren und vollplastisch stabilisieren. Der Spieler mit Theatersubstanz be-
freit die Objekte aus der Tretmiihle von der Schwere und dem Ballast
des Werkeltages. ‘ '

~ Als Same in ein Stiick zugehérige Kultur gesenkt, beginnt sich auch der
beteiligte Zuschauer spontan zu regen. Im Hohen Drama realisiert er sich
selbst als mitwachsender Keim, der in ein dichtes Gewebe iiberkommenen,
immer lebenden Glaubens, heimische Landschaft, Sitte und Kunstiibung ge-
fiigt ist, ganz konkret und ganz gegenwirtig, wiahrend die abstrakte Zeit
an belanglosen Grenzen endlos weiterfliesst.

- Vom Biithnenboden her lernt der Zuschauer als musischer Mensch zu
sprechen, zu handeln, ja selbst zu gehen. Nach Barrault werden die Schreit-
bewegungen aus dem Steuerungszentrum der Brust heraus reguliert, dem
dann die Glieder der Bewegung folgen. Die Person des Schauspielers ist des
dauernd kontrollierenden Eingriffs gewirtig; sie ordnet die Emotionen des
Publikums, die sie nie teilt, in das durchorchestrierte Schauspiel ein. Bar-
raults Lieblingstext fiir ein solches Spiel war «Der seidene Schuh» Clau-
dels, der — selbst Diplomat und Politiker — das objektive Theater im tieferen
Grunde des Welttheaters entdeckte, nachdem der Vordergrund der Praxis
durchstossen war. ‘



	Praxis und Kultur : der Zustand zweiten Grades

