
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 6: Kultur und Zivilisation

Artikel: Praxis und Kultur : der Zustand zweiten Grades

Autor: Fischer, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hugo Fischer

Praxis und Kultur: Der Zustand zweiten Grades

Alltagsgeschäftigkeit und kultureller Anfangselan

Praxis wird in diesem Zusammenhang als die vordergründige
Alltagsgeschäftigkeit verstanden, der es um die Zwecke der Daseinsfürsorge und der
Fortpflanzung der eigenen Art geht. Für den praktischen Menschen wenigstens

gehört die natürliche Umwelt mit ihren Pflanzen, Tieren, geo- und
astrophysikalischen Prozessen und Gebilden restlos in die auf den
Menschen abgestimmte Alltags-, Elementar- oder Trivialrealität hinein. Er denkt
nicht einmal ernstlich daran, dass diese Realität nicht die einzige sein

und dass es eine andere Realität geben könnte. Vom Tier zum
Menschen erweitert sich diese Elementarrealität insofern, als sie sich zeitlich
oder geschichtlich in ein Vorher und ein «fortgeschritteneres» Nachher
auseinanderzieht. Der als Selbstverständlichkeit hingenommene und
zuweilen mit Brachialgewalt herbeigeführte Fortschritt gehört auf seiten der
Vorstellung zu den systemimmanenten Ingredienzien der Praxis : eine
unausrottbare Selbsttäuschung, die, wenn sie einem herrschenden, mehr oder
weniger missverstandenen Gruppeninteresse entspricht, noch unbekehrten
Aussenseitern in der Regel als Ideologie aufgezwungen wird. So schreibt
es wenigstens der missionierende Instinkt vor, für den Sachlichkeit oder
Objektivität nichts anderes als Konformität mit dem eigenen Interesse
bedeutet. Die nach Francis Bacon instinktgeborenen «Idola» oder automatischen

«weltanschaulichen» Tricks, besonders machthabender Parteien,
gehören neben der Zeitausdehnung zu den zusätzlichen Konstituentien der
Trivialrealität, die der Homo vulgaris nach Absolvierung seiner animalischen
Kandidatur als eigene Errungenschaft rühmlich hinzubringt.

Mit der Geburt der Hochkultur in Ägypten, Mesopotamien und dem
angeschlossenen Industal vollzieht sich jedoch ein entschiedener Richtungswechsel

auf ganzer Front, von dem noch nicht generell Notiz genommen
ist. Minerva entspringt dem Haupt des Zeus gleichsam in voller Rüstung!
Seit etwa 6000 Jahren ist die integrale Kultur in der Existenz, integral in
dem Sinne, dass sich, von einer numinosen Religion infiziert, Kunst, Recht,
Philosophie und wissenschaftliche Wahrheitsforschung zusammenschliessen



386 PRAXIS UND KULTUR

und von sich aus, als Tempelwirtschaft und Rechtsorganisation, die
Alltagswirklichkeit regulieren und zivilisierend fördern. Im Gegensatz zur
Fortschrittsideologie und den materialistischen chiliastischen Erlösungsdoktrinen
ist die integre Frühkultur zivilisatorisch, ethisch und humanitärrechtlich der
späten des 20. Jahrhunderts voraus. Der kulturelle Anfangselan ist noch
nicht aufgeholt, und das militaristische industrielle Massenzeitalter
bedeutet einen ernsten Rückfall in die Barbarei.

Daraus ergibt sich bislang eine erste Erkenntnis über das Verhältnis
zwischen Elementarrealität und Kultur : In der Initialperiode der Kultur galt
dem Alltagsmenschen, falls es ihn in einer relativ selbstgenügsamen
Vordergründigkeit überhaupt gab, eine Ausschliesslichkeit seiner gewöhnlichen

tagtäglichen Betätigung keineswegs als das Selbstverständlichste von
der Welt. Dabei lebte und dachte er, verglichen mit dem desillusionierten
Alleswisser der Massenaufklärung, keineswegs in einer Welt des

Aberglaubens, sondern im Bannkreis eines subtilen und hochsensiblen Ordnungsdenkens,

dem wir mit unseren künstlerischen Kompositionen und
philosophischen Entwürfen nur mühsam nahezukommen suchen.

Ein Spektrum von Einzelerkenntnissen mag an eine resümierende
Erkenntnis des praxisenthobenen, aber schliesslich wiederum auf die Praxis
heilend rückwirkenden Phänomens «Kultur» hinleiten.

Die Werke der Kultur sind in die Zeitlichkeit oder Geschichtlichkeit
aufgrund einer ihnen jeweils innewohnenden spezifischen induzierenden «

Feldenergie» eingestreut, zuweilen werden, wenn es der Eigenintention entspricht,
frühere Ansätze aufgenommen, aber auch jäh abgebrochen, wird sprunghaft

auf Altehrwürdiges rückgegriffen, werden Affinitäten aktualisiert.
Stilperioden resultieren, wenn sich Werke gleichsam zu Galaxien aneinander-
schliessen. Konstellationen wie die der Florentiner Frührenaissance oder
die des Wiener Spätbarock drängen sich dem kulturnahen Kommunikanten

auf. Ein kongeniales und sensibles Mitgehen ist bereits in das Werk
hineingebaut. Das Werk oder das artikulierte Kulturphänomen bringt auch
für den späteren Rezipienten seine Eigenzeit mit auf die Welt: das ist
eines seiner konstitutionellen Merkmale. Es ist dem linear langgezerrten
Vorher und Nachher entnommen und füllt die aktuelle Gegenwart aus, das

«ewige Nu», welches das Mittelalter dem Ens realissimum zuspricht. Diese

Gegenwart ist nicht durch ein uniformes Weiterlaufen in Vorher und Nachher

relativiert, sondern es brennt auf der Stelle aus seinem stets selbsterzeugten

Brandherd. Aus dem Zeitfluss wird im Werk ein Wandel, der das

Dingliche aus der stereotypen Zweckbestimmtheit des^AHtags, dem Klischee,
befreit. Das Ding ist, wie Paul Klee sagt, ins «Es werde» rückversetzt,
wenn es mit dem Werk, dem Kulturphänomen, den Status oder Aggregatzustand

der kulturellen Natura naturans gewinnt.



PRAXIS UND KULTUR 387

Im Gegensatz zum generellen Naturphänomen, etwa dem Ereignis einer
subatomaren Plasmamanifestation oder einer atmosphärischen elektrischen
Energieentladung, baut sich der kulturelle Phänomenbereich aus dem
Eigengewicht der einzelnen unvergleichlich einzigartigen Kulturwerke auf. In der
einzelnen Kulturmonade ist jedoch in Leibnizschem Sinne die Monas mo-
nadum erfahrbar präsent. Sie ist präsent, wenn der einzelnen vollgültigen
Monade bis auf den Grund durchgeblickt wird. Zuzüglich bringt - im
Gegensatz zum Naturphänomen, das nur durch perfektionierte
Experimentalanordnungen und revisionsbedürftige Theorien hindurch approximativ

zugängig ist - das Kulturphänomen seine artikulierte und durchgängige

Selbstinterpretation, den gesteuerten Aufruf, seiner gewahr zu werden,
mit in die «kulturelle Existenz». Die aufgerufene verstehende Kapazität
kann in Jahrhunderten reifen.

Der «objektive» Charakter der Kulturexistenz

Der «objektive» Charakter der Kulturexistenz wurde früher erkannt als
die interne kompositionell-logische Form ihres Binnenbereiches. Sie
enthüllt sich schliesslich als kulturell-spezifische und höchst subtile Feldstruktur,

und die Kulturmathematik stellt sich dann als potenzierte Extension
oder Elongation der reinen Mathematik dar, die dem Kulturphilosophen
C. J. Burckhardt als das Wunder des menschlichen Geistes schlechthin
erschien. Hegel nannte die Kultur die Domäne des «objektiven Geistes», die
er aber leider der Relativität des geschichtlichen Fortschritts preisgab. Georg
Simmel sah im Kunstwerk eine selige und selbstgenügsame Insel, die der
Mensch aus seinem endlos weitergehenden Alltag hinausprojizierte, ohne
dies zu beabsichtigen. Die Objektivität war mit einem Male da, und er
hatte sich ihr zu stellen. Sie entstand aus eigenem Recht, war nicht bloss
sein übersehbares Machwerk, das er auch zum Beispiel politisch
missbrauchen konnte.

Als kulturelles Werk ist ein Phänomen nicht Erscheinung von irgend
etwas anderem. Wie ein Naturereignis gibt sich vielmehr das Kunstwerk,
wie zum Beispiel Mozarts Don Giovanni, als ein reich gefügtes Gebilde
von konsequenzenreicher Aktualität. Als solches reduziert sich seine
Gestalt, sein moralisches Gewicht und sein implizierter Gehalt nicht etwa darauf,

Erscheinung für ein vorstellendes oder ahnendes Subjekt zu sein.
Der Ausdruck «Phänomen» wird hier im Sinne des Goetheschen Ur-

phänomens gebraucht, das nur aus sich selbst, nicht aus irgend einem
individuellen, sozialen oder nationalen Bewusstsein oder Unterwusstsein heraus

erklärt werden könnte. Anders als im Falle des Naturphänomens
dringt allerdings die erkennende und teilnehmende Person durch die Ober-



388 PRAXIS UND KULTUR

flächenschicht ihres gewohnten Daseins hindurch in das kulturelle Eigenfeld

des Werkes, in einen zweckfreien Status mit positiven Eigenbestimmungen,

ein.
Das kulturelle Phänomen bezeugt sich selbst und bringt die Möglichkeit

und Forderung des Explizierens mit sich. Es bringt auch den
«geometrischen Ort», in dessen weitergreifendem Bezugsbereich es erscheint,
mit sich. Denn das Medium, in das es gehört, wird von den
Phänomencharakteren mit determiniert. Die Aktualität des Kulturphänomens ist langlebig

und erhält sich hartnäckig, wenn auch in wechselnder Metamorphose,

durch die Jahrhunderte. Osiris, Buddha, Christus erscheinen im
numinos offenen Kunstwerk unangefochten von Sophisten und Tagespublizisten.

Von den alten Gesetzen wusste niemand, von wannen sie kamen
und wer sie gemacht hatte. Als der Prometheus des Äschylos, ein objektives

Paradigma des Menschlichen, gegen sie verstiess, entstand die Kunstform

der Tragödie. Aus der Trivialpraxis des Herdendaseins heraus
gewann im unnahbaren Höhlenbild Altamiras der Bison den Status des

Kulturphänomens. Das Pferd enthebt sich im Epos und im Kultgrab als
Kamerad des epischen Menschen dem Einerlei des utilitarischen
Alltagsgetriebes; es wird nobilitiert. Die Kreatur erscheint im Kunstwerk in ihre
ursprüngliche Unberührtheit rückversetzt, so wiederum in den modernen,
der chinesischen Tuschmalerei angenäherten Kunst der Impressionisten.
Alain Robbe-Grillet interpretierte diese moderne objektive Phänomenalität
1965 (vgl. «Argumente für einen neuen Roman»): «Die Welt ist weder
sinnvoll noch absurd. Ganz einfach - sie ist. Und plötzlich stösst uns diese

Evidenz mit einer Kraft, gegen die wir ohnmächtig werden Als wir
unversehens die Augen öffneten, erlitten wir den Stoss dieser hartnäckigen
Wirklichkeit, die wir als überwunden betrachtet haben wollten. Um uns
herum, den Schwärm unserer seelenspendenden oder häuslichen Beiwörter
herausfordernd, sind die Dinge da. Ihre Oberfläche ist säuberlich und glatt,
unberührt, aber ohne zweideutigen Glanz und ohne Durchsichtigkeit.
Unserer ganzen Dichtung gelang es noch nicht, sie auch nur eine Spur
anzuritzen oder die kleinste ihrer Krümmungen abzuändern. Die Welt soll
in ihrem Anderssein ernst genommen werden.»

Wenn der Mensch sich als integrierter Kulturmensch seiner Einfügung
ins schichtenreiche und wandelbare Dasein gewahr wird, erkennt er die
von Robbe-Grillet und allen grossen Künstlern suggerierte Priorität der
objektiven Phänomene gegenüber dem psychosomatischen und sozialen Ich. In
ethnischen Phänomenen wie der rhythmischen Sprache, dem kultischen Tanz
und Theater, der sakralen Skulptur und der Musiktradition sieht er sich
mit Pattern und phantasievollen Ordnungen konfrontiert, denen er sich im
Leben und Trachten oft nur hilflos und ungeschickt entgegenzubilden sucht.



PRAXIS UND KULTUR 389

Ein Trost für den Alltagsmenschen mag es sein, dass der Übergang zur
Kultur bereits in der Praxis ansetzt. Ein Übersetzen in doppeltem Sinn
findet statt: die triviale Sprache wird einmal in die kulturelle, das heisst
des anderen Ufers übersetzt, und zugleich aber setzt der ganze Mensch
über. Die ungefüge Puppe enthüllt damit ihre Schmetterlingsbestimmung.
Auf dem anderen Ufer hebt in einer Parallele zur elementaren Ausgangslinie

ein kompositorisches Verfahren an, das die Logik oder Rationalität
des Daseinskampfes im Getriebe von «Hunger und Liebe» auf Sachebene
in die Logik der kompositionellen Projektion überführt. J. L. Barrault
benutzt das Bild vom abhebenden Flugzeug, um dieselbe Divergenz zu
illustrieren. Mit der Bodenbewegung beginnt auf erster primitiver Stufe die
Abhebebewegung; das Flugzeug sammelt Energie, springt hektisch aufstellenweise

unebenem Boden entlang, verharrt dann in einer ominösen Ruhepause

und befindet sich auf einmal im Bereich der heterogenen, das Elementare

umgreifenden und transzendierenden Gesetzlichkeit eines unirdischen
Mediums, das kühnen Kurs, hohe Geschwindigkeit und Manövrierfähigkeit
mit ungeahnter Daseinserweiterung freistellt.

Im ökonomisch-technisch-praktischen Bereich beginnt die erste entscheidende

Entfernung von der animalischen Triebgebundenheit mit der von
Gordon Childe so benannten neolithischen Agrarrevolution. Pflanzen wurden

zum erstenmal gezüchtet, Tiere gezähmt; und somit wurde Kreatür-
liches in die Objektivität des kulturnäheren strukturellen Zusammenhanges
herausgehoben und einem Induktionsbereich fortlaufender Perfektionierung
anheimgegeben. Ähnlich wurde die Schrift bereits im frühen Ägypten aus
dem utilitarischen Kommunikationsgeflecht herausgenommen und in die
künstlerische Darstellung als Komponente des Bildaufbaus hineinprojiziert,
wo sie eigenes Bürgerrecht erwarb. In diesem Zusammenhang muss das

Wort «Revolution» durch den Terminus «kultureller Objektivationsschritt»
ersetzt werden. Revolution bedeutet eine Art spiritueller Droge für den
Freudschen selbstmörderischen Instinkt, und das Wort besagt eine Umdrehung,

die nach möglichem Risiko auf denselben Punkt zurückführt, so
dass zur allgemeinen Ernüchterung nicht viel gesagt ist.

Das Schriftzeichen als Komponente zum Beispiel einer chinesischen
Tuschzeichnung mit Bambus, Reiher und der lichten, weiten Fläche des

numinosen Nirwana, bricht jedenfalls den gewohnten Kreis der Nutzbarkeit

solcher Zeichen auf. Kunst- und kulturspezifisch entfaltet es nun seine

Fähigkeit topologischer Lageanordnung: oben, unten, diagonal. Nur gerade
an dieser Stelle bringt es sich zum Sprechen und Mitsprechen. Es hat sich
aus der Nutzlosigkeit gerettet, kann nicht mehr achtlos weggeworfen werden,

noch kann man es vernachlässigen, nachdem es seine Schuldigkeit
getan. Die alltägliche Funktion war vielleicht nicht der Rede wert.



390 PRAXIS UND KULTUR

Das Bühnenwerk als Beispiel des Übergangs

Im Extremfall nimmt ein kompaktes Ensemble aus Schriftzeichen, Bildern,
Dingen und Personen, sprachlichen Mitteilungen, Empfindungen und
Emotionen die Mittelstellung zwischen Vulgärpraxis und kultureller Projektion
ein. Gemeint ist das Phänomen des Bühnenwerkes, stets eine einmalige
Aufführung. Das kompositionelle Bühnenarrangement, in dem (nach
Barrault) die Rolle agiert, schafft wie die Leere in einem Tuschebild dem
Zuschauer gegenüber «eine Welt, die der gewohnten fremd ist, und löst so
den unerlässlichen Distanzierungsschock aus». Das Theater ist ein Ort, an
dem sich nach Barrault «antagonistische Kräfte in kristallinischer Form
gegenüberstehen». Das Leben offenbart sich da «wie ein Seiltänzer, der
sich auf dem Seil dreht, ständig in Gefahr, das Gleichgewicht zu verlieren,
ständig vom Tod bedroht. Und nur das Mass, die Richtigkeit, die
Gerechtigkeit können das Gleichgewicht immer neu herstellen und erhalten».

Das sind die Kenntnisse, die innerhalb der aktuellen Bühnenausrüstung
gewonnen werden. Der Zuschauer wird auf eine Höhenlinie geistiger Aktualität

angehoben, die aus der Übersetzung seiner psychosomatischen und
sozialen Person resultiert, und diese wird ans «andere Ufer» übergesetzt und
transformiert. Das, was sie somatisch mitbringt, schwingt nunmehr mit,
wenn es die aktuelle Gegenwart des Spiels erfordert. Sie wirft den
somatischen und sozialen Ballast ab und ist so «im Lot», wie ein geübter
Seiltänzer es vorlebt. In gröberer Form als Barrault stellt der stärker
tagespolitisch engagierte Peter Handke, gegen Brechts sozialpolitische Denaturierung

der Kunst gewandt, die amphibische Natur des Theaters heraus,
wenn er feststellt: «Das Theater als Bedeutungsraum ist dermassen
bestimmt, dass alles was ausserhalb des Theaters Ernsthaftigkeit, Anliegen,
Eindeutigkeit, Engagement, Finalität ist, Spiel wird, dass also Eindeutigkeit,

Engagement usw. auf dem Theater eben durch den fatalen Spiel- und
Bedeutungsraum rettungslos verspielt werden. » Die ernsthafte eigene
Bedeutungsstruktur und die eigene positivere «Finalität» des Bühnengeschehens
kommen in dieser Antithetik allerdings zu kurz.

Vermöge seiner durchrhythmisierten Eigenqualität verfügt das Kunstwerk
Theater über ein Gravitationsfeld, dessen Attraktionskraft die zugeordnete
empirische Daseinssphäre mit ihren Figuren nachgeben muss. Das
Gravitationsfeld des Bühnenszenariums, eines «Zauberkastens», erstreckt sich
gegenüber dem Bildwerk in eine Komplexion diverser Dimensionen, wie Licht,
Farbe, Schatten, Raumperspektive, topologische Lagequalität der Bühnenpartien,

Kontrapunktik von Situationen, Sequenzen von lyrischer Stimmung
und dramatischer Spannung in Komik und Ernst.

Im Eigenfeld des Werkes jeder Gattung hat die einfache wie die kom-



PRAXIS UND KULTUR 391

plexe Partie im Wellenfluss des Feldes, dem auf- und niederwogenden
Duktus, der das ganze Relationsgeflecht durchzieht, jedesmal ihren
spezifischen Wirkungseffekt auf alle anderen, und eine jede nuanciert und färbt
diesen Wirkeffekt auf ihre Weise. Dieser macht sich nicht hier und dort,
sondern überall zugleich bemerkbar. Die Wellen schlagen auf alle Positionen
zurück; alles steuert ein jedes und zugleich das Insgesamt. Die Ursache
wird zur Wirkung und damit von dem bestimmt, das sie zuerst selbst
bestimmte. Ubiquität der Ausgangspunkte ist an jeder Stelle nachprüfbar,
besonders wenn probeweise ein Fremdelement eingeführt wird, vielleicht in
Form der Collage.

Der Gegenstand der Kulturwissenschaft

Erkennbar und mitvollziehbar wurde die Feldstruktur des kulturellen
Binnenbereichs in derselben Zeit, in der seit Maxwell die Feldauffassung der
energetischen Naturzusammenhänge zur Regel wurde. Der Philosoph Toulmin

(vgl. «On Human Understanding», Princeton University Press) lässt

dahingestellt sein, ob grundlegende Theorienbestände wie zum Beispiel eben
die Feldkonzeption, aus dem Kulturbereich herübergenommen sein könnten.

Dann dienen sie dazu, empirische Tatbestände «vom anderen Ufer her»
zu erhellen. Im subtileren Relationsgeflecht eines Kunstwerkes, in dem stets
die sensiblen Regungen und Strukturausrichtungen des psychosomatischen
Untergrundes mitschwingen, sind - im Gegensatz zu den exakten
Relationen des physischen Feldes - die Bedingungen für eine Evokation des

Imaginativen gegeben. So bricht in der Cluniazensischen Romanik zwischen
den Wölbungen, Licht- und Schattenbahnen, den Pfeilern und Reliefs und
der Formenstauung des Chors das Imago des Heiligen und Numinosen hervor.

Die evozierte Imagination - des Schönen, des Enigmatischen, des

Schauers und des Friedens, der seiltänzerischen Ausgeglichenheit - gehört
der Realität des Binnenbereiches der Kunst und Kultur an und hat nichts
mit dem Ideal, das nach Schiller gegen das Leben stehe, einem Sollen oder
einer Norm zu tun.

Die Konstitution des künstlerisch-kulturellen Phänomenbereichs, vom
Status der Objektivität bis zum Feldcharakter des kompositionell-rationalen
Binnenbereichs, der das beteiligte Gewahrwerden und Mitgehen vorweg
aktualisiert, ist der Formungsbereich und Gegenstand der Kulturwissenschaft,

die in der Kulturphilosophie ihre vorsichtige und tastende
Ausdeutung und Auswertung erfährt. Diese Philosophie ist der Kunst im selben
heimischen kulturellen Medium zugeordnet, wobei das bereits durchstrukturierte

Phänomengebiet der Kunst für die Philosophie die überlegene, stets
frisch nachfliessende und unvorgreifliche Erfahrungsquelle darstellt.



392 PRAXIS UND KULTUR

In drei Richtungen greift die philosophisch-kulturwissenschaftliche
Theorie über den Kompetenzbereich und das an sich unverletzliche Eigenrecht

des individuellen Kunstwerkes hinaus.

1. Das Werk wird in das universelle Kunst- und Kulturmassiv hinein-
projiziert, das sich in Früh- und Spät-, östliche und westliche und mehr
oder weniger kulturgetränkte Zivilisationen gliedert und in dem Stilperioden
mit barbarischen Zeiten abwechseln.

2. Das Werk wird mehr oder weniger legitim, soziologisch und histori-
zistisch auf eine gleichzeitige Daseinspraxis rückbezogen und dabei auf den
dürren Status der zweckdienlichen, oft überflüssigen Kommunikation
herabgedrückt. Als Protokollaussage mag ein angebliches Kunstwerk selbst dem
Klassen- oder Rassenkampf dienen. Die Philosophie, die es bestimmungs-
gemäss mit Relationen, Relationsgeflechten und Relationskurven zu tun hat,
bewertet in diesem Falle wenigstens die werkexternen Bezugsbahnen.

3. Die Philosophie verfolgt schliesslich die Linienbündel, die seit der
originären Kulturwerdung Kunst und Kultur mit der Religion, legitim und
realitätssteigernd, verbinden. Für G. B. Shaw ist jede Kunst Ikonographie,
was seine Dramen wie «Die heilige Johanna» und «Androklus und der
Löwe» überzeugend kund tun. Dem Numinosen in aller Deutlichkeit offen
sind Bachs «Hohe Messe» und Mozarts «Zauberflöte». Der Philosoph
kommt zu dem Schluss, dass die über das Kompositionsfeld der Kunst
hinweg angerührte Religion aller Völker und Stämme unformuliert und unfor-
mulierbar ist. Die über das objektive Potential der Kunst hinaus gesteigerte,

gleichsam aus eigener Hintergründigkeit angelockte Numinosität, das

positive Nichts der altchinesischen Tuschzeichnung, hat gegenüber jeder
philologischen Textfixierung zerebraler Spätzeiten als kunstgeborene Epiphanie

und erscheinendes Numen fascinans eine Credibilität höchsten Ranges.
Die Kulturphilosophie garantiert somit auf ihre beziehungsstiftende

Weise die Souveränität der Kunst gegenüber jeder Praxishörigkeit und
sachwidrigen Interesseneinengung oder Selbstsucht, und auf der anderen Seite

gegenüber jeder offiziell oktroyierten Dogmatik und weltanschaulich-ideologischen

Selbstbeschönigung.
Die wiederkehrenden Gebilde, mit denen es die Philosophie zugleich

mit den Beziehungen stiftenden Prozessen zu tun hat, sind nie starre
konventionelle Klischees, vielmehr in flexibler Selbstregulation befindliche Re-

lationsgefüge oder Ordnungsgewebe. Diese regenerieren sich, biologisch
gesagt, stetig im «Fliessgleichgewicht». Die kompositorische Ratio des Künstlers

setzt die unaufhörliche psychosomatische Produktion solcher im Fluss
befindlichen Pattern projektiv in die Objektivationsebene der Kunst hinein
fort.



PRAXIS UND KULTUR 393

Der Künstler hat nunmehr die biologisch-psychischen Strukturverbände
im Rücken und die kulturell-spontan erzeugten in Front vor sich. Er wirft
am Haltepunkt das Steuer herum und vollzieht eine radikale Kehrtwendung,

jenen Kurswechsel, von dem Barrault in seiner Metapher vom
abhebenden Flugzeug sprach. So wird aus dem strukturenbestimmten ein
strukturenbestimmendes Agens. In einem gegenläufigen Duktus ist nun die
kulturelle an die praktische Ratio angeschlossen. Vom Naturhaften her
entfaltet sich die Logik in den Bereich der kulturellen Projektion hinein.

Eine ausgebildete Kulturphilosophie ist ebenso wie ein Kunstwerk ein

objektives und artikuliertes kulturelles Phänomen. Die disparaten
Kulturphänomene sind im selben Medium differenziert ineinander; sie sind weder
über- noch nebengeordnet. Also ist das Kunstwerk ebenso von der
Philosophie, wie die Philosophie vom Künstlerischen durchzogen. Dasselbe Flui-
dum ist ihr Daseinselement. Einige Beispiele wären vielleicht die Zen-
Malerei und die poetische Philosophie des Parmenides und Zeno oder auch
die Cusanische Naturphilosophie des Leonardo da Vinci.

Der Zustand zweiten Grades

Ein gesamtkulturelles Ethos schliesslich manifestiert sich in der
philosophisch-ethisch-naturrechtlichen Grundhaltung der aktiven konstruktiven
Affirmation von Realität und Ordnung, die allem Destruktiven, Verworrenen,

Blindwütigen und Gewaltsamen der alltäglichen Praxis die Stirn
bietet. Schon durch ihre blosse Existenz straft sie die Idola vermeintlich
zweckdienlicher Doktrinen Lügen. Das Recht zum kulturellen Einsatz ist
unverjährbar und kann an kein Regime und keine Zeitmeinung abgetreten
werden.

Jede politisch soziale Forderung hat sich vor dem Credo des konstruktiven

Kulturmenschen auszuweisen. Angesichts der allmenschlichen
Gebrechlichkeit und Unzuverlässigkeit kann jede Maxime des Handelns und
Planens nur auf pragmatische Geltung Anspruch erheben. Die Allgemeingültigkeit

eines kulturellen Ordnungsgefüges dagegen nimmt in Richtung
der spontanen selbsterzeugten und sachlich verankerten Struktur zu.

Ein erster zögernder Schritt in Richtung einer Ansiedlung auf dem
Boden kultureller Objektivität oder Sachlichkeit ist bereits innerhalb der
elementaren Praxisbefangenheit getan. Wer noch innerhalb des von Torheiten
wimmelnden «Jahrmarktes der Eitelkeiten», als Politiker, Ökonom oder
Funktionär, dem Chaos zu wehren sucht, fällt doch immer wieder auf
kurzfristige und widerstreitende Alltagsinteressen zurück. Auch ein selbstkritischer

Sozialphilosoph stellt oft zu seiner Überraschung fest, dass er im



394 PRAXIS UND KULTUR

Zwielicht der Geschäfte die Grenze zwischen egoistischer Motivation und
sachlicher Erwägung nicht mehr deutlich unterscheiden kann. Carl Jakob
Burckhardt zeigt am Beispiel des vorbildlichen, besonders theologisch gebildeten

«reinen Politikers» Richelieu, dass eine praxishörige Sachlichkeit,
der es im optimalen Falle doch nur um eine auf einen nationalstaatlichen
Egoismus hin orientierte Machtstaatenordnung geht, nichts anderes als eine
trieb- und terminbestimmte Quasiordnung sein und bleiben kann. Leibniz
sagte in seiner polemischen Schrift gegen den «Mars Christianissimus»
Ludwig XIV. voraus, dass die Sache gewaltsamer, auf Rechtsbruch
basierender «Ordnung» in einer Katastrophe enden muss. Um einer solchen,
stets prekären «Sache» willen zerriss Richelieu die Mutter-Sohn-Bindung
des königlichen Hauses, verband sich mit den Türken gegen die Christen,
mit den Protestanten gegen die eigene Mutterkirche, und setzte sich
schliesslich in Gefahr, als unpopulärer Kriegspolitiker vom eigenen Volk
gelyncht zu werden. Eine politische Pazifizierung auf Zeit wird im Krieg
gegen die vermeintliche habsburgische Einkreisung mit passionierten Greueltaten

bezahlt, die erst in längeren Zeiträumen sehr lahm gesühnt werden
können.

Der Pazifizierungsbeitrag der kulturellen Ordnungsbereiche dagegen ist
bisher wenig untersucht und geprüft worden. In Zeiten der Wirren kann, wie
die Periode des Machtniederganges der JSeldschuken zeigte, die gesamte
brüchige Praxis von den herrlichsten Werken der Gross- und Kleinkunst
überzogen sein. Wenn der Kulturmensch das Niveau der Objektivität
erreicht hat, so dass er mit Leib und Seele gleichsam in den eigenen Höhepunkt

seines Schaffens übergeht und als ganzer, integrer Mensch nur noch
Vollzug des Werkes ist, dann erhält ihn das Erreichte, von der Sakralanlage

bis zum kostbaren Webwerk, auf einem eigenen Niveau. Nunmehr
entwickelt sich die Formerfindung innerhalb des brillierenden Formen- und
Farbenspiels. Wenn sich das Gekonnte realisiert, ruft es zusätzliche Initiative

auf den Plan, und die Fähigkeiten zeigen sich gesteigert und zum
Erstaunen des Spielers selbst mitten im kompetenten Spiel mit Einfällen
gesegnet. Hier hindert der einmal gewonnene Standard jeden Rückfall in die
Banalität der familiären und sozialen Belange, die ohnehin niemandem
verloren gehen.

Als Teil der ursprünglichen Sakralkunst wirkt besonders instruktiv das

Theater, soweit es sich integer erhält, zivilisierend auf die Haltung und
das Gebaren des Alltagsmenschen ein, und zwar unbeabsichtigt und
unbemerkt. Die sozialen, privaten und politischen Handlungen der Gegenwart
werden oft als «schlechtes Theater» empfunden. Die Gesten sind linkisch
und eckig, die Reden roh, holprig und taktlos direkt, die Haltung und
Begegnung entbehrt des Charmes und des Charakters. Das Theater machte es



PRAXIS UND KULTUR 395

einst überzeugend, dass der ermordete Bruder des Regenten als «jeder Zoll
ein König» erscheinen konnte, während der politische Mörder ohne Autorität

war und nicht einmal die Haltung des Beters annehmen konnte. Nach
Barrault («Commentaire sur Phèdre») markiert das Rezitativ den Eintritt

einer Handlung in die spezifisch poetische Welt. Die Spannung sei so
weit gestiegen, dass sie in Gesang umschlagen könnte. Damit entfernt sich
der Mensch vom ordinären Bereich durchsichtiger Motive. Er wechselt in
einen «Zustand zweiten Grades» mit Rhythmuswechsel und geistigen
Ausblicken. Innerhalb der Sachdomäne der Theaterkunst, einer «geheimnisreichen

Zaubertruhe», aus der alle Gegenstände, Haltung, Dialoge und
Entscheidungen mit erhöhtem und strahlungsreichem Bedeutungsspielraum
hervorgehen, gewinnt er die «Theatersubstanz», aus der sich Charaktere
profilieren und vollplastisch stabilisieren. Der Spieler mit Theatersubstanz
befreit die Objekte aus der Tretmühle von der Schwere und dem Ballast
des Werkeltages.

Als Same in ein Stück zugehörige Kultur gesenkt, beginnt sich auch der
beteiligte Zuschauer spontan zu regen. Im Hohen Drama realisiert er sich
selbst als mitwachsender Keim, der in ein dichtes Gewebe überkommenen,
immer lebenden Glaubens, heimische Landschaft, Sitte und Kunstübung
gefügt ist, ganz konkret und ganz gegenwärtig, während die abstrakte Zeit
an belanglosen Grenzen endlos weiterfliesst.

Vom Bühnenboden her lernt der Zuschauer als musischer Mensch zu
sprechen, zu handeln, ja selbst zu gehen. Nach Barrault werden die
Schreitbewegungen aus dem Steuerungszentrum der Brust heraus reguliert, dem
dann die Glieder der Bewegung folgen. Die Person des Schauspielers ist des

dauernd kontrollierenden Eingriffs gewärtig; sie ordnet die Emotionen des

Publikums, die sie nie teilt, in das durchorchestrierte Schauspiel ein.
Barraults Lieblingstext für ein solches Spiel war «Der seidene Schuh» Claudels,

der - selbst Diplomat und Politiker - das objektive Theater im tieferen
Grunde des Welttheaters entdeckte, nachdem der Vordergrund der Praxis
durchstossen war. '


	Praxis und Kultur : der Zustand zweiten Grades

