
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 3

Artikel: Zur Bedeutung der Gegenwartsliteratur Lateinamerikas

Autor: Siebenmann, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gustav Siebenmann

Zur Bedeutung der Gegenwartsliteratur
Lateinamerikas

Durch den Zwang der Logik umfasst eine affirmative Aussage auch all das,

was sie an Negationen stillschweigend imphziert. Auf unseren Titel
bezogen heisst dies zunächst, dass wir die Bedeutung der Gegenwartsliteratur
Lateinamerikas affirmieren. Als Begründung dieser Affirmation sind denn
auch die nachfolgenden Ausführungen gedacht. Zunächst müssen wir aber
vorwegschicken, was mit dieser Titelgebung nicht gemeint sein soll: Wenn
wir von der Bedeutung der Gegenwartsliteratur Lateinamerikas sprechen,
so werden dadurch weder dessen frühere Literatur noch die Gegenwartsliteratur

Spaniens oder Portugals irgendwie gewertet. Vielmehr wollen wir
eine weithin noch unbekannte literarische Breitenbewegung in der Neuen
Welt beschreiben, dadurch eine hierzulande weitverbreitete Wissenslücke
beheben oder auch ganz einfach auf einen erfreulichen kulturellen
Tatbestand hinweisen.

Dazu bedarf das Wort «Bedeutung» einer Erläuterung. Natürlich ist es

hier wertend gemeint und will besagen, dass diese Literatur Aufsehen
erregt, dass sie Niveau hat, dass sie formenreich ist und vielstimmig, dass
sie Aufschluss gibt und erwirkt über einen bisher überhörten Teil der
Welt. Der herkömmliche Weg, um einen solchen Sachverhalt mitzuteilen
und glaubhaft zu machen, wäre die Apologie, die Lobrede, die rhetorische
Übertragung einer eigenen Begeisterung auf andere. Doch heute ist aus
vielerlei Gründen unkontrollierte Begeisterung verdächtig oder einfach allzu
leicht und vergänglich. Erkenntnis ist, so Habermas, weniger an Begeisterung

als an Interesse gebunden. Allerdings, ein spezifisches, nämlich
politisch-wirtschaftliches Interesse an Lateinamerika ist neuerdings weitverbreitet.
Die Probleme und Konflikte jener Gesellschaften erschüttern heute das

Weltgewissen. Die Motivation, nun auch zu besserer Kenntnis und
Erkenntnis jener Verhältnisse zu gelangen, wäre demnach besser denn je.
Und da die neuere Literatur Lateinamerikas sich gerade in diesem
Spannungsfeld entwickelt hat, es somit widerspiegelt und mitprägt, hat auch
sie teil an dieser weltweiten Aufmerksamkeit. Indes, gleichviel ob aus
Begeisterung für eine originale oder aus Anteilnahme für eine geplagte Welt,
zuverlässige Erkenntnis kann allein durch Beschreibung und Analyse
gewonnen werden.



200 SELBSTENTDECKUNG SÜDAMERIKAS

So müssen wir denn zuerst fragen, wie und wann eine Literatur
bedeutend wird. Dazu möchte ich drei Sätze vorschlagen: 1. Bedeutend
wird eine Literatur, wenn sie repräsentativ ist, das heisst wenn der
verantwortliche Teil einer nationalen oder sprachlichen Gemeinschaft ihr als

kulturelle Institution einen besonderen Rang zuerkennt, so dass Literatur zu
einem Prisma wird, in dem sich das Selbstverständnis der betreffenden
GeseUschaft bricht und ablesen lässt. Weinrich nennt dies die öffentliche
Bedeutung von Literatur1. 2. Bedeutend wird eine Literatur, wenn sie

kommunikativ ist, das heisst, wenn sich die Prozesse literarischen Schreibens

und Lesens innerhalb der Grenzen und über sie hinweg nicht nur
frei und vielfältig, sondern auch im sozialen Sinne mehrschichtig,
zugleich schnell und anhaltend sowie von Kritik begleitet voUziehen. Damit
ist das angesprochen, was man gemeinhin das literarische Leben nennt,
also die breite Beachtung einer ohne äussere Zwänge entstehenden Literatur
durch ein lesendes und redendes Publikum, die Aktivität von Verlegern
und Buchhändlern, das Niveau und Echo von Zeitschriften und Feuilletons.
3. Bedeutend ist und wird eine Literatur schliessUch dann, wenn sie

transzendiert, das heisst wenn die Uterarische Produktion in Thematik wie
Ästhetik auf den begrenzten kulturellen Horizont der eigenen Gesellschaft
eingestellt ist, diesen aber zugleich überschiesst. Dies gilt grundsätzlich
auch für Werke aus der Vergangenheit. Die Lesbarkeit lokaler oder
zeitgebundener Literatur auf überörtlicher oder überzeitlicher Ebene verleiht ihr
jenen Rang, den Goethe mit dem Begriff der Weltliteratur angesprochen
hatte, den Hume mit historischer Dignität meinte. Wir wollen im folgenden
diesen drei Bedingungen für Bedeutsamkeit im lateinamerikanischen Raum
nachgehen.

Literatur und Identität Lateinamerikas

Die Institution Literatur wurde durch kulturellen Export aus den
europäischen Mutterländern in die Neue Welt verbracht. Das koloniale und
vor allem das postkoloniale Leben im romanischen Teilkontinent war -
allerdings nur in den Städten - in hohem Grade literarisiert. In dieser
Hinsicht sind die dort schaffenden Schriftsteller schon immer die Erben einer
iberischen und französischen Tradition gewesen. Historisch betrachtet sind
zu den herkömmlichen Gründen, die den sogenannten letras im iberischen
Kulturbereich einen besonderen sozialen Rang zuerkannten, in Amerika
noch einige entscheidende hinzugekommen. In den öden Weiten der dünn
besiedelten und traditionslosen Lande wie in der Isoliertheit zunächst provinzieller

Städte inmitten einer gewaltigen und ungezähmten Natur wurde



SELBSTENTDECKUNG SÜDAMERIKAS 201

die Suche nach einem Selbstverständnis zu einer Lebensfrage, wollte man
nicht in tierhaftes Barbarentum absinken. So können wir denn verfolgen,
wie sich eine ganze Kette von Werken der Selbstbeurteilung heraus-
büdete, die meist in Form von Essays weiten Einfluss auf das Denken und
Empfinden und auch auf die Politik gehabt haben. Die weltanschauüche
Richtung und der Tenor dieser Versuche haben stark geschwankt, ihre
öffentliche Bedeutung jedoch war jeweils von konstanter Grösse. Von
Aleides Arguedas («Pueblo enfermo», 1909) und seinem ethnischem
Pessimismus über die Euphorie2 von Ricardo Rojas («Eurindia», 1924) oder von
José Vasconcelos («La raza còsmica», 1925) zur sozialkritischen Analyse
von Carlos Mariâtegui («Siete ensayos sobre la realidad peruana», 1928)
und wieder zur zornigen Ausweglosigkeit zurück bei Ezequiel Martinez
Estrada («Radiografia de la Pampa», 1933) führt eine Folge von
Deutungen, die das geistige und politische Klima Lateinamerikas registrierten
und zugleich beeinflussten. Durch ihren Zu- oder Widerspruch haben solche
essayistische Werke für die geistige Integration dieses so ausgedehnten
Gebietes mit seiner topographischen und klimatischen Vielfalt und seiner

von Rassenmischung geprägten Einwohnerschaft in unserem Jahrhundert
mehr erreicht als aUe Staatsreden zusammen. Die wichtigste Rolle bei dem
Prozess der Selbstbewusstwerdung dieser grossen Schicksalsgemeinschaft hat
die Literatur gespielt.

Dafür kann man heute ein besonders eindrückliches Beispiel geben. Der
Uruguayer José Enrique Rodò hat im Jahr 1900 seinen Essay «Ariel»3
veröffentlicht. Über Jahrzehnte hin bewirkte diese Schrift eine weite
kontinentale Übereinstimmung hinsichtlich der eigenen kulturellen Position. Ariel,
der lichte Genius aus Shakespeares «Sturm», wird hier zum Leitbild
lateinamerikanischer Geistigkeit. «Ariel ist der Sieg der Vernunft und der
Gefühle über die niedrigen Triebe der Unvernunft; er ist die grossmütige
Begeisterung, der hochgesinnte Antrieb des Handelns, die Geistigkeit der
Kultur, die Lebendigkeit und die Anmut der Intelligenz.» In Anlehnung an
europäisch-humanistisches Kulturerbe bezieht hier ein Lateinamerikaner
Front gegen den materiahstischen Ungeist Kalibans, der angeblich die
technisierte Zivilisation namentlich der nordamerikanischen Welt prägt.
Diese klare Abgrenzung der Werthierarchien im angelsächsischen und im
romanischen Amerika hat zugleich eine Einbindung des lateinischen
Subkontinents in die abendländische Tradition gefestigt. Als Anschauungsmodell

war dieses von Renan und Carlyle beeinflusste «arielische» Leitbild

Ansatzpunkt aUer Bildungsdiskussionen und Kulturanalysen über mehrere

Jahrzehnte hin. Wer diesen Text nicht kannte, war für lateinamerikanische

Kulturzusammenhänge schlechterdings unzuständig. In der Tat:
im Abstand von siebzig Jahren wurden die inzwischen verschärften so-



202 SELBSTENTDECKUNG SÜDAMERIKAS

zialen und politischen Spannungen erneut anhand dieser Uterarischen
Figurengruppe aus Shakespeare gedeutet. 1971 hat der kubanische Dichter
Roberto Fernandez Retamar eine Gegeninterpretation vorgelegt, die sich
anschickt, ebenso weit und nachhaltig zu wirken wie der kulturphilosophische
Essay von Rodò. Retamars Schrift trägt den Titel «Caliban»4 und ist allein
schon daher als Replik zu «Ariel» gekennzeichnet. Der kubanische Marxist

nimmt eine interessante Umpolung vor: für ihn ist das Symbol des

lateinamerikanischen Menschen nicht mehr Ariel, sondern eben Kahban,
der durch Prosperos Invasion seine Inselwelt verlor und zum Sklaven
wurde. Nicht allein der Umstand, dass die Etymologie des Namens
Caliban über die andere Variante Canibal (Kannibale) historisch in den
karibischen Raum zurückweist, sondern die Opfersituation auch des

Shakespeareschen Kaliban führt Fernandez Retamar dazu, in diesem geschundenen,

zum Untermenschen degradierten Wesen das Symbol des ausgebeuteten

Lateinamerikaners zu sehen. Dabei erkennt er folgerichtig, dass die
entscheidende Position nicht zwischen Ariel und Kaüban besteht, sondern
zwischen diesen beiden Dienern einerseits und ihrem Herrn, dem mächtigen
Zauberer Prospero. Kaliban wäre dabei der autochthone, erdverbundene
Arbeitsmensch, währenddem Ariel, gleichfalls ein Sohn der Inselwelt, den
Intellektuellen verkörpert. Ariel und Kaliban stehen in dieser neuen
Konstellation als dialektisches Paar und gleichermassen entrechtet dem fremden
Prospero gegenüber. Gleichzeitig wird in diesem Modell die von Rodò noch
geschaute Einheit einer den Atlantik übergreifenden Romanität zerschnitten
und die geistige Eigenständigkeit Lateinamerikas gegenüber dem Okzident
postuliert. Auch Ariel ist nun ein Karibe. Die konfliktive Situation, in
der sich Kuba befindet, hat Fernandez Retamar die Serenität vorenthalten,

die wir bei Rodò heute noch bewundern können. Seine Schrift
ist ebenso polemisch wie brillant. Uns kommt es in diesem Zusammenhang

darauf an, dass Fernandez Retamar die von früheren Kulturanalytikern

wie José Marti, Vasconcelos oder Alfonso Reyes entworfene
Definition Lateinamerikas neu versucht und die Identität dieses Kontinentes
nicht mehr als Summe aller zusammengekommenen Einflüsse sieht, sondern
als eine aus der Synthese hervorgegangene und nun selbständig
weiterschreitende Eigenkultur. Dieser Essay von Fernandez Retamar hat nun
wiederum über ganz Lateinamerika ein Gespräch ausgelöst, über alle
Parteigrenzen hin. Namentlich die Jugend Lateinamerikas knüpft im Dissens oder
im Konsens ihre kulturpolitischen Überlegungen an dieses abgewandelte
literarische Modell.

Solche Versuche einer kulturellen Selbstdefinition können veranschaulichen,

welche Rolle die Literatur in Lateinamerika spielt. Sie ist - gleichermassen

wie die Sprache auf der elementaren Kommunikationsebene - in



SELBSTENTDECKUNG SÜDAMERIKAS 203

ihrer Mittlerfunktion für eine Verständigung von hervorragender Bedeutung.

Deshalb bietet diese Literatur, um mit einem Bild zu sprechen, auch
für den Aussenstehenden ein Schauglas, das bei richtiger Einstellung der
Optik WesentUches über das Fremdland erkennen lässt.

Auf die lateinamerikanischen Verhältnisse trifft die 19. These von Harald
Weinrich1 nicht zu. Sie besagt, dass vermutlich die Literatur mit öffentlicher

Bedeutung überladen wird. Diese These mag symptomatisch für die
Einschätzung der Literatur im heutigen Deutschland sein. Die von Weinrich
monierte Entfremdung zwischen dem literarischen Markt und den
literaturwissenschaftlichen Bildungsinstanzen scheint in der Tat zu bestehen. Dort
neigen Schriftsteller, Germanisten und Bildungsplaner dazu, der eigenen
Literatur eine öffentliche Bedeutung abzusprechen, weil Literatur als
Trägerin einer nationalen Ideologie herhalten müsste. Für das heterogene
Lateinamerika aber droht nicht die Gefahr einer nationalideologischen
Verfestigung, sondern im Gegenteil das Verbleiben in chaotischer Dispersion.
Für die Integration dieses weiten Kontinentes hat das Medium Buch
Unschätzbares geleistet und leistet es auch heute noch, so dass die zu
beobachtende Rangstelle der Literatur auch im heutigen Bildungswesen dort
durchaus kein Unbehagen erwecken muss5.

Literarische Vitalität

Was das zweite Kriterium für hterarische Bedeutsamkeit anlangt, die
lebendige Präsenz der Literatur im täghchen geistigen Leben und den
strömenden Kommunikationsfluss, so ist in den letzten zwei Jahrzehnten
im Vergleich zu früher manches anders geworden. Spätestens seit der
Mitte der sechziger Jahre herrscht Hochkonjunktur, man spricht geradezu
von einem literarischen Boom. Wie hat diese Dynamik eigentheh
eingesetzt? Ein greifbares Anfangsdatum wäre etwa der erste Kongress
lateinamerikanischer Schriftsteller, der im Januar 1965 nach Genua einberufen
wurde. Aber natürlich ist jenes Treffen selber schon Symptom und nicht
auslösendes Ereignis, geschweige denn Ursache. Die dort versammelten
Autoren und Verleger hatten schon viel früher, jeder in seinem Land, den

Sog einer zunehmenden Bewegung verspürt. In der Tat sind seit
Jahrzehnten die Zeichen zu beobachten: die sprachlichen Lockerungsübungen,
die das spanische und portugiesische Idiom entsteiften; die erzähltechnischen

Experimente in Anlehnung an Amerikaner und Europäer; der

Drang, den gesellschafthchen und pohtischen Schwierigkeiten etwas
entgegenzuhalten, Taten oder Lösungen vielleicht, wenigstens aber einen

Spiegel; dann die schmerzende Enttäuschung, sich zum Operationsfeld
des Ost-West-Konfliktes degradiert zu sehen. Dazu kommt ein durch den



204 SELBSTENTDECKUNG SÜDAMERIKAS

beschleunigten Informationsfluss und Reiseverkehr zunehmendes Gefühl der
Nachbarschaft, ja der Schicksalsgemeinschaft über den Teilkontinent hin.

Insgesamt waren dies zunächst nur Voraussetzungen. Ihr erster Niederschlag

wurde in den Zeitschriften und Literaturbeilagen der grossen
Zeitungen sichtbar. Vorabdrucke neuer Texte, Interviews, Rezensionen schufen

in den lateinamerikanischen Metropolen und im Ausland - das heisst
in New York, Paris, London, Rom, Barcelona - jene erhöhte Aufmerksamkeit

der hterarischen Instanzen, die eine Breitenströmung im Geistesleben

ankündigt. Dann erst folgte das Publikum, zögernd zunächst, dann
aus Neugier dem Gerücht nachspürend. Die Werbung griff ein, beschleunigte
den Absatz, und dann war der Boom da. Nie erträumte Auflageziffern
liessen erkennen, dass in Lateinamerika ein Büchermarkt, der bislang auf
eine dünne Leserschicht und auf übersetzte Literatur eingesteht war, sich

gleichsam über Nacht gewandelt und immens erweitert hatte. Der grosse
Bevölkerungsanteil einer inzwischen besser geschulten Jugend, auch die

Alphabetisierungskampagnen, dann aber ganz allgemein die grosse inteUektuelle

Unruhe und gewiss auch die Befriedigung über eine kulturelle
Eigenständigkeit haben offensichtlich zu einer tragfähigen Leserschicht geführt.
Das Beispiel von Gabriel Garcia Marquez mit seinem Roman «Hundert
Jahre Einsamkeit» sucht seinesgleichen. Zwei Jahre nach dessen Erscheinen
im Mai 1967 hatte die Editorial Sudamericana in Buenos Aires 200000
Exemplare der Originalausgabe abgesetzt, eine spanische Linzenzauflage
von 50000 war vergriffen, eine kubanische von 20000 wurde in zwei Tagen
vertrieben und in einer Volksausgabe von 100000 gleich nachgedruckt. Die
Rechte wurden in fünfzehn Länder vergeben und inzwischen sind die
Übersetzungen grösstenteils erschienen, mit vergleichbarem Erfolg. An diesem

Beispiel lässt sich auch zeigen, dass die Sprach- und Kulturgrenze
zwischen Brasilien und dem Spanisch sprechenden Teil Lateinamerikas plötzlich
durchlässig geworden ist, denn Garcia Marquez wurde auch in der
portugiesischen Fassung zu einem Publikumserfolg. Und «Cien afios de soledad»
ist kein Einzelfall.

So ist ein eigentlicher Literaturbetrieb entstanden, mit allen seinen
ökonomischen Folgen. Im Zeichen dieser Markterweiterung hat sich das

Verlagswesen in Lateinamerika stark dynamisiert6. Der Vertrieb über die
Ländergrenzen hinweg, die Abstimmung der Verlagsprogramme zwischen
Mexiko und Buenos Aires, Montevideo und Caracas sind ein Novum, das

auf einen fortschreitenden Zusammenschluss dieses Büchermarktes hindeutet.

Insgesamt darf von einer auf Einzelländer beschränkten Betrachtung
fortan nicht mehr viel erwartet werden, denn Lateinamerika hat jetzt
eine kontinentale Literatur. Auch zu dieser Integration tragen die
literarischen Zeitschriften entscheidend bei7.



SELBSTENTDECKUNG SÜDAMERIKAS 205

Zu den historisch günstigen Umständen, zu den technischen Prämissen
und zu den eigendynamischen Folgen dieser Konjunktur treten aber auch
innerliterarische Erklärungen. Der tiefere Grund dafür, dass es dazu kommen

konnte, liegt in einer veränderten, einer gegenüber der realistischen
Abbildtheorie skeptisch gewordenen Kunstauffassung der Schriftsteller. Im
19. Jahrhundert und in den ersten Jahrzehnten des 20. bUeben die
Intellektuellen jener Einzelstaaten weitgehend in einer epigonalen und imitativen

Haltung gegenüber den europäischen Kulturen befangen. Dies gilt
sogar für den hispanoamerikanischen Modernismo, obwohl er erfolgreich
die ästhetische Ablösung vom alten Mutterland Spanien betrieb. Als nun
die Europäer zum Bildersturm auf ihre eigene Vergangenheit ansetzten,
als Dada, Surrealismus und andere Avantgarde-Strömungen einen absoluten
Neubeginn setzen wollten, griff die Bewegung sogleich hinüber. Was sich
seither auf dem Teilkontinent ereignete, ist die Genese einer neuen
autochthonen Literatur. Im Unterschied zur Alten Welt, wo durch die
ästhetischen Revolutionen nur die «verbrauchte» Garnitur der Leitfiguren
zerstört worden war, wo die unausschöpfbare Tradition jedoch selbst für die
Avantgarde «neue» Vorbilder zur Wiederentdeckung bereithielt, standen
die Lateinamerikaner unvermittelt allein vor ihrer eigenen Welt mitsamt
ihrer Vorvergangenheit und ihrer Andersartigkeit. Sie wurden seit den

zwanziger Jahren gewahr, dass ihnen eine für die Binnenkommunikation
geeignete Sprache noch fehlte. Das Spanische und das Portugiesische
hatten sich seit der missratenen Aufklärung und nach einer verschleppten
Romantik bis über die Schwelle des 20. Jahrhunderts hin möglichst nahe

an die Tradition gelehnt. Zwei Idiome, deren Struktur an sich viel
Beweglichkeit im Bau der Rede zuliess, deren Wortschatz nie einer rationalen
Schlankheitskur unterzogen worden war, deren Sozialstufen immer kommuniziert

hatten miteinander, waren in den Mutterländern durch eine starre
Konvention zu einer immer weiter tradierten Stilnorm gezwungen worden,
die man mit dem Zauberwort «castizo» an das Ethos nationaler Treue
gebunden hatte. Die zehner und zwanziger Jahre brachten zwar auch diesseits

des Atlantiks ein abenteuerlich freies Sprachverhalten der Dichter - es

sei beispielsweise an Lorca und Pessoa erinnert -, aber die politische
Entwicklung sorgte hier wieder mit Macht für die Präsenz der Tradition. In
Lateinamerika blieb der freiheitliche Spielraum nach diesen Jahren des
Umbruchs erhalten. Das nationalistische Streben dieser unsicheren Staaten nach
kultureller Autonomie brachte deshalb selbst die anarchischen Neutöner
in die Reihe der Patrioten und in den Genuss öffentlichen Wohlwollens.
Das Neue verstiess nicht gegen das gute Alte, sondern half die kulturelle
«Dependencia» überwinden.

Alsbald stellte sich jedoch im Zuge dieser freudigen Selbstentdeckung



206 SELBSTENTDECKUNG SÜDAMERIKAS

die Frage nach der kontinentalen Einheit dieser Kultur. Der Zwang zu
solcher Einheitssuche ist eine unausweichliche Folge des rassischen und
kulturellen Synkretismus der lateinamerikanischen Welt. Wenn das Eigene
sich schon nicht anders fassen lässt als im Gleichnis eines

Verschmelzungsprozesses, so möchte man wenigstens das Mischungsergebnis synthetisieren

können. Die Suche nach der möglichen Identitätsformel führte
folgerichtig zu einer weitgehenden Ausblendung der Geschichte, und die ganze
Kulturdiskussion wurde in höchstem Masse politisch. Die Frage nach dem
gesellschaftlichen Auftrag des Schriftstellers, nach dem bei uns inzwischen
ausdiskutierten Engagement, beherrscht nach wie vor die Kongresse, die
Podiumsgespräche, die Hörsaaldebatten und feuilletonistischen Interviews.
Dass der Marxismus unter den Intellektuellen bis hin zum Klerus
weitverbreiteten Anhang findet, hat zeitweise die Illusion erweckt, eine Einheit dieser
Literatur liesse sich in der gemeinsamen antiimperialistischen und sozial-
revolutionären Haltung finden. Doch sogleich haben die besten unter den
Autoren und Kritikern, auch wenn sie noch so entschieden für mehr
soziale Egalität eintreten, unmissverständlich klargestellt, wo für sie die
Grenze zwischen Propaganda und Literatur liegt. Wie sehr sich in diesem
Punkt führende Autoren voneinander unterscheiden, das können interessierte

Leser auch hierzulande nachlesen in den Werkstattgesprächen, die
Günter W. Lorenz mit zwölf Autoren geführt hat8. Ein anderes Element
tritt als Gemeingut deutlicher hervor. Ernesto Sabato, dessen Antworten
allein etwa 85 Seiten dieses Buches füllen, sagt dort an einer Stelle9, er
fasse den Schriftsteller auf als Zeugen und gewissermassen Buchhalter des
menschlichen Gewissens. Dieser moralische und sozialhumanitäre Tenor ist
überall in den Selbstäusserungen der Lateinamerikaner zu hören. Wer heute
dort drüben schreibt und gelesen werden will, muss sein ganzes
Sprachvermögen, seinen Erfahrungsvorrat und seine Gewissenskraft einsetzen zur
Darstellung von Möglichkeiten (und Unmöglichkeiten) des Menschseins in
schwierigsten Verhältnissen. «Grosse Literatur nenne ich jene, die sich die
Erforschung der conditio humana vornimmt.» Gehen wir von dieser
lapidaren Definition aus - auch sie stammt von Ernesto Sàbato10 -, so hat
Lateinamerika seit einigen Jahrzehnten eine grosse Literatur.

Weltliterarisches Niveau

Damit kommen wir zum dritten Kriterium für die Bedeutung einer Literatur,
zur Latenz tieferer Sinngehalte. Die Einstellung der Thematik, namentUch
im Bereich der Gattung Roman, auf die conditio humana, auf die aktueUe
soziale Problematik, reicht dazu alleine nicht aus. Sie ist an sich keines-



SELBSTENTDECKUNG SÜDAMERIKAS 207

wegs ein Privileg der Konjunkturbücher, der sogenannten novela nueva.
Vielmehr können wir Anfänge dieser Ethik zurückverfolgen bis ins 19.
Jahrhundert (Sarmiento); wir finden ein Streben nach Lebensmodellen oder
-analysen im Roman vereinzelt schon seit den zwanziger Jahren. Neu ist
an der novela nueva eine in Sprachführung und Romantechnik sich
niederschlagende Veränderung der Erzählhaltung. Von der sprachlichen Erneuerung

war schon die Rede. Mit ihr einher ging die Erneuerung der
Erzählweise. Montage, innerer Monolog, Fragmentarismus und variable
Erzählstandpunkte bewirkten eine Aktivierung des Lesevorgangs11. Von grösserer

Wirkung war jedoch der neugewonnene Abstand zum sozialen Realismus

sowie die Überwindung eines Erzählstandpunktes, der seinen
Wahrheitsanspruch am Detail, am einzelnen Sonderfall oder an exotischer
Extremlage erfüllen wollte. Die führenden Schriftsteller haben inzwischen
erkannt, dass beim Erzählen eine Art der Strukturierung sich anbot, die
tiefe Wurzeln in der indo-amerikanischen Tradition hat: das sogenannte
mythische Erzählen. Durch die geeignete (überhöhte) Einstellung des
Erzählers zu seinem Stoff wird dessen Projektion in das Grundmuster uralter
menschlicher Mythen möglich, seien es abendländische wie die Odyssee oder
auch autochthone, etwa aus der Mayakultur. Das Aufscheinen solcher
humaner Archetypen an konkret lateinamerikanischen Stoffen und Figuren
vermag, sobald man sie ahnt, das Eigengeschick im Geschick der Gemeinschaft

aufgehoben zu zeigen. Octavio Paz, der mit Okzident und Orient so

gut vertraute Mexikaner, hat für das Wesen der Lateinamerikaner das
Verlangen nach Kult, Kunst und Gefühl als entscheidende Differenz gegenüber

dem abendländischen Rationalismus erkannt12. Die Ansprechbarkeit
für Irrationales, für Mythen, Symbole, für stellvertretende Formwerdung
eines Numens ist eine ethnische Disposition, die erst von den neuen
Erzählern erkannt und genutzt wurde. Alegria, Asturias, Carpentier, Rulfo,
Fuentes, Garcia Marquez, Vargas Llosa, Roa Bastos, Sabato, Guimarâes
Rosa13 und andere haben vorgeführt, wie man neue Erzähltechnik dazu
verwenden kann, dass hinter dem Vordergrund einer Geschichte ein
Hintergrund tieferer Schicksalsmuster aufscheint. Durch diese gleichsam
allegorische Aussage werden einige dieser novelas nuevas auch den Aussen-
stehenden, zum Beispiel uns Europäern, zugänglicher als bisher jene im
Zeichen des Realismus immer zu violent und zu exotisch wirkende Romanwelt.

Die Folge der neuen Erzählweise im Ausland (wenn wir einmal vom
in dieser Hinsicht gestörten Verhältnis des deutschen Sprachraums zur
Hispania absehen wollen)14 ist in der Tat eine bis dahin völhg
ungeahnte und unerreichte InternationaUtät der lateinamerikanischen Literatur.

Nun scheint es, als wären dort erst heute die Voraussetzungen für eine
bedeutende Literatur gegeben. Wahr ist in der Tat, dass sie sich als solche



208 SELBSTENTDECKUNG SÜDAMERIKAS

erst heute selber zu erkennen vermag. Der vielberedete Boom besteht
letzten Endes in dieser Selbstentdeckung. Sie wird bei der jüngsten Literatur
nicht stehen bleiben. Es darf damit gerechnet werden, dass die nunmehr
geweckte Aufmerksamkeit sich auch auf die eigene literarische Vorgeschichte
verlagern und grosse Autoren, die nie über lokale oder nationale
Wirkung hinausgelangten, aus ihrer unverdienten Provinzialität erlösen wird.
Erst dann wird in vollem Umfang sichtbar werden, welche hervorragende
geistige Rolle den Dichtern und Schriftstellern als Lotsen bei der
langsamen Integration, bei der schwierigsten Kultur- und Rassenverschmelzung
zukommt, die je in kontinentalem Massstab auf Erden versucht wurde.

Europa muss sich von der Vorstellung lösen, Lateinamerika gehöre auch
kulturell der entwicklungsbedürftigen Dritten Welt an.

1 Harald Weinrich, Kommunikative
Literaturwissenschaft in: Literatur für Leser,
Essays und Aufsätze zur Literaturwissenschaft.

Stuttgart, Kohlhammer 1971, S.7bis
11. - 2Das allgemein optimistische Klima
der zwanziger Jahre in aller Welt, aber auch
der literarische Aufschwung der avantgardistischen

Literatur mit Autoren wie Huido-
bro, Vallejo, Neruda oder Borges, gaben
damals berechtigte Hoffnung zur Annahme,
Amerika habe nun wirklich seinen eigenen
Ton, seine autochthone Literatur gefunden.

Diese kulturelle Euphorie, so zeigt
sich inzwischen, war eine Folge europäischer

Einschätzungen. Oswald Spengler und
Graf Keyserling hatten dazu Anlass
gegeben. Diese im Grunde konservativen
Denker waren zu ihrer Zuversicht und
Begeisterung für Lateinamerika gelangt, weil
dessen exotische Komponente und primitive

Vitalität ein reizvolles Gegenstück zu
ihrer eigenen Europamüdigkeit darstellte.
Spengler mit seiner Idee des Cäsarismus
und der abendländischen Erneuerung durch
Wiedererweckung des alten aristokratischen
Geistes und der alten Monarchie fand
eigentlich nur wegen seiner enthusiastischen

Einschätzung Lateinamerikas dort ein
Echo, wobei man ganz einfach die
politischen Ansichten ausblendete. Graf
Keyserling seinerseits glaubte an die bildende
Kraft des Tellurischen, an den darwini-
stischen Stimulus dieser monströsen und
grossartigen Geographie. - 3Eine k mmen-

tierte Ausgabe dieses Textes, der nie ins
Deutsche übertragen worden ist, liegt seit
einiger Zeit vor: José Enrique Rodò, Ariel,
ed. by Gordon Brotherston. Cambridge,
University Press 1967. - 4 Roberto Fernandez

Retamar, Caliban, Mexiko, Editorial
Diogenes 1971. - 5Dass literarisches Schaffen

und öffentliche Bedeutung in
Lateinamerika besonders eng zusammenhängen,
könnte eingehender dargelegt und bewiesen
werden. Es muss hier der Hinweis auf
das Faktum genügen, dass literarischer
Rang dortzulande in so und so vielen
Fällen auch öffentlichen, politischen und
repräsentativen Rang mit sich bringt. Jedermann

weiss, dass die Dichter Lateinamerikas

sehr häufig mit diplomatischen
Aufgaben betraut werden. Der aussenpolitische
Sinn oder Unsinn dieser Praxis steht hier
nicht zur Diskussion, vielmehr wollen wir
einfach festhalten, dass sich diese Nationen
offenbar gern durch ihre literarischen
Exponenten im Ausland vertreten wissen wollen.

Alle drei bisherigen Träger des

Literatur-Nobelpreises (Gabriela Mistral, Miguel
Angel Asturias, Pablo Neruda) waren mit
diplomatischen Missionen beauftragt worden.

- 6 Neben die alteingesessenen und
verdienten Häuser wie Fondo de Cultura
Econòmica in Mexiko oder Losada in
Buenos Aires sind neue, zum Teil
assoziierte Unternehmen getreten wie Siglo
XXI in Mexiko oder Monte Avila in
Caracas. Der Gründer des letzteren, Benito



SELBSTENTDECKUNG SÜDAMERIKAS 209

Milla, ist kein Neuling, er hatte schon vorher

in Montevideo mit dem Verlag Alfa
den Erfolg seiner Formel erprobt : eine
Produktion von 10 bis 12 Titeln monatlich, in
variabler Mischung Lateinamerikaner und
übersetzte Ausländer, Belletristik und
Essays, viel Sozialkritisches und vor allem
blitzschnelle Übernahme der Bestseller aus
allen Erdteüen. Milla hat sich 1970 von
Monte Avila getrennt und ebenfalls in
Caracas den neuen Verlag Tiempo Nuevo
gegründet. Edmundo Orfila, der gewandte,
von Zentrum zu Zentrum nach Autoren
spürende Leiter des Verlages Siglo XXI
hat in drei Jahren 160 Titel herausgebracht.

- 7Für ein breiteres Publikum
sind die im Magazinstil aufgemachten Veja
(Rio de Janeiro), Panorama, Primera
plana, Vision (Buenos Aires) oder Plural
(Mexico) zugeschnitten, eher für Intellektuelle

bestimmt sind Organe wie Zona
franca (Caracas), Diâlogos und Deslinde
(Mexico), Amaru (Lima), Razón y Fabula
(Bogota), Orfeo und Mapocho (Santiago
de Chile), Crisis (Buenos Aires), Cavalo
Azul (Säo Paulo) und zahlreiche andere
von minoritärem, avantgardistischem oder
lokalem Charakter. Die integrative Absicht
kommt bei gewissen Zeitschriften schon im
Titel zum Ausdruck. So definierte sich die
in Buenos Aires und Paris redigierte
(inzwischen eingegangene) Zeitschrift Mundo

nuevo als Revista de America Latina.
Als nützliches bibliographisches Periodi-
kum erweist sich der nun seit über zehn
Jahren bei Bowker/Argentinien in Buenos
Aires erscheinende Fichero bibliogràfico

Ispanoamericano. Die Oktobernummer
1969 (Bol. 9, Nr. 1) war als
Sondernummer dem verlegerischen Aufschwung in
Lateinamerika gewidmet. - 8 Günter W.
Lorenz, Dialog mit Lateinamerika, Horst
Erdmann, Tübingen/Basel 1970. - 9S. 47. -
10 Ernesto Sàbato, El escritor y sus
fantasmas, Buenos Aires 1963, S. 162. - n
Allerdings wurde - ähnlich wie beim
nouveau roman in Frankreich - gelegentlich
die Grenze des Manierismus erreicht, wenn
der Autor zu sehr auf die potentielle
InternationaUtät hinzielte und das landeseigene

Durchschnittspublikum vergass. Ein
so kompliziert montierter Roman wie La
casa verde von Vargas Llosa ist für
Professionelle ein Leckerbissen, für den naiveren,

an das Glück einer durchgezogenen
Fabel glaubenden Leser jedoch eine Tortur.

Man rückt deshalb von solchen
formalen Exzessen auch in Lateinamerika
wieder ab. - 12 Octavio Paz, Das Labyrinth
der Einsamkeit, Essay, aus dem Spanischen

übersetzt und eingeleitet von Carl
Heupel, Walter-Verlag, Ölten 1970, S. 166.

- 13 Auskunft über diese Autoren und über
ihre Werke, Hinweise auch auf die Edition

deutscher Übersetzungen findet der
Leser zuverlässig zusammengestellt in dem
Literaturlexikon von Dieter Reichardt,
Lateinamerikanische Autoren, Horst
Erdmann, Tübingen/Basel 1972. - 14Zu dieser

Frage vergleiche Gustav Siebenmann, Die
neuere Literatur Lateinamerikas und ihre
Rezeption im deutschen Sprachraum,
Colloquium-Verlag, Berlin 1972.


	Zur Bedeutung der Gegenwartsliteratur Lateinamerikas

