
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 12

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

LITERATUR ZUR NEUESTEN SCHWEIZERGESCHICHTE

Die starke Beachtung, die Publikationen,

Radio- und Fernsehsendungen
über die Jahre 1933 bis 1945 hervorrufen,

mahnt an Jacob Burckhardts
Wort: Sobald sich die Geschichte
unserem Zeitraum und unserer Person
nähere, finden wir alles viel «interessanter»,

während eigentlich nur wir
«interessierter» sind. Im Unvermögen,
sich von den Absichten der eigenen
Zeit und Persönlichkeit ganz losmachen

zu können, erblickte der Basler
Historiker das wohl schlimmste Hemmnis

der Erkenntnis. Daraus ein Verdikt
gegen die Zeitgeschichtsforschung
schlechthin abzuleiten, wäre falsch.
Hingegen bedarf es einer systematischeren

Aufarbeitung der vorhergehenden

Abschnitte, die tief ins vergangene
Jahrhundert zurückführen. Denn nur
auf diese Weise lässt sich die schmale
Basis subjektiver Erinnerung durch
jenes breite Erkenntnisfundament ersetzen,

das die jüngsten Ereignisse leichter
in die historischen Zusammenhänge
einzuordnen ermöglicht.

Während die Schweiz im Zweiten
Weltkrieg trotz der bekannten
Divergenzen ein hohes Mass an innerer
Geschlossenheit gegen die Bedrohung von
aussen aufgebracht hat, bot sich die
innenpolitische Situation vor und während

des Ersten Weltkrieges bedeutend
komplizierter und - wenn schon - im
Grunde genommen auch «interessanter»

dar. Die ausserordentlich starken
Bindungen an eine überstaatliche Kultur-

und Sprachgemeinschaft, die den

deutsch-französischen Gegensatz in
verhängnisvoller Weise auf das Innenleben
des eidgenössischen Staates übertrugen,
sind erst rudimentär erhellt worden.
Eine Belastungsprobe, wie sie dann im
August 1914 eintrat, konnte nur
gesichert durchgestanden werden, wenn
das Bewusstsein für die gemeinsamen
diesem Staate zugrundeliegenden Werte
gestärkt wurde.

Paul Seippels Beitrag zur nationalen
Festigung

Zu jenen Persönlichkeiten, deren
zentrales Anliegen die Festigung des

schweizerischen Nationalgedankens
gewesen war, gehörte der Genfer Liberale

Paul Seippel (1858-1926). Die
undankbare Rolle des Vermittlers bekam
der angesehene Literatur- und
Kunstkritiker selbst zu fühlen, hielt sich
doch bei den radikalen Welschen
hartnäckig «la légende d'un Paul Seippel
germanophile » ; trotzderhundertfünfzig
Jahre langen Niederlassung der Familie
am Genfersee wollten sie deren
deutschen Ursprung nicht vergessen, während

die deutschgesinnten Extremisten
Seippel als Renegaten verschrien.

Es ist das Verdienst der Studie von
Hans Marti, am Beispiel dieses
vielseitig Begabten, der als Professor für
französische Literatur und Sprache am
Eidgenössischen Polytechnikum in
Zürich lehrte, die nationale Krise und
deren Überwindung aus einer lebend i-



NEUESTE SCHWEIZERGESCHICHTE 931

gen und substantiell ergiebigen
Perspektive ergründet zu haben1. Die
Untersuchung der umfangreichen
publizistischen Tätigkeit beleuchtet auch
andere Bereiche, wie etwa das Verhältnis
des Genfer Protestanten zum Katholizismus

oder die Vorstellungen des
Föderalisten über das künftige Europa,
der erstaunlich klarsichtig schon um die
Jahrhundertwende das alte Europa von
den aufstrebenden Mächten Amerika
und Russland bedrängt sah. Der
Gewichtsverlagerung nach der Neuen Welt
wünschte Seippel eine französischdeutsche

Kooperation gegenüberzustellen,
die ohne eine befriedigende Regelung

der Frage um Elsass-Lothringen
natürlich nicht verwirklicht werden
konnte.

Wohl waren ihm der autoritäre
Kollektivismus und jedes revolutionäre Ja-
kobinertum zuwider; doch verkannte er
die konkreten humanitären Ziele des
Sozialismus nicht. Die Auseinandersetzung

mit Seippels Hauptwerk «Les deux
Frances et leurs origines historiques»
(Lausanne 1905) zeigt ihn auf der
Suche nach dem eigentlichen Frankreich,

das im Widerstreit der
gegenläufigen Strömungen seine Orientierung
verloren zu haben schien; der
«conception terroriste», in der er eine «mentalité

romaine» gesehen hat, stellte er
die «liberté de conscience» gegenüber;
sein Werk enthüllt sich denn auch als
die grossangelegte Verteidigung seiner
eigenen Maxime: des Prinzips der
Individualität.

Im Gegensatz zu manchen jüngeren
Protagonisten des Helvetismus um-
schloss für Seippel der schweizerische
Nationalitätsbegriff nur den Gedanken
der politischen Einheit. So wie er für
die Welschschweizer eine nach Westen

gerichtete, im Essentiellen franzö¬

sische Kultur als selbstverständlich
hielt, gestand er dem deutschsprachigen

Landesteil eine in den Grundzügen
deutsche Kultur zu. Doch beide Gruppen

hatten ihre Eigenart gegenüber den
Nachbarstaaten zu bewahren - eine
geistige Unabhängigkeit, die die Basis zur
innerschweizerischen Verständigung
festigte. Der Abschnitt über Seippels
Vermittlerrolle in dem um die Jahrhundertwende

entflammten Sprachenstreit, der
übrigens, wie an anderer Stelle darzulegen

sein wird, weiter reichte, als der
Verfasser annimmt, sowie die Ausführungen

über seine weder als germano-
phob noch als franzosenfreundlich
abzustempelnde Haltung während der

Kriegsjahre gehören mit zu den bemei-
kenswertesten Kapiteln dieser Biographie.

Die gewissenhafte Auswertung des

Nachlasses Seippels durch Hans Marti
dokumentiert einmal mehr, welch
wertvolles Material sich in Privatarchiven
auffinden lässt.

Modifizierte Beurteilung der

Spitteler-Rede

Neben Seippel ist Ernest Bovet der
wohl bekannteste in Zürich ansässige
Romand gewesen, der sich mit seiner
Zeitschrift «Wissen und Leben» für die
nationale Einheitsidee eingesetzt hat
und als Vermittler zwischen den
Landesteilen hervorgetreten ist. Als
prominentester Mahner zur nationalen
Versöhnung ist Carl Spitteler durch seine

mutige Zürcher Rede vom 14. Dezember

1914 in Erinnerung geblieben.
Sowohl die an dieser Stelle durch Friedrich

Witz gewürdigte Spitteler-Biographie

von Werner Stauffacher2 wie die
Studie von Hans Marti verdeutlichen,
was schon Gottfried Guggenbühl klar-



932 NEUESTE SCHWEIZERGESCHICHTE

gestellt hat: bereits vor des Dichters
Manifestation war eine ganze Reihe
von Versuchen unternommen worden,
der nationalen Zusammengehörigkeit
angesichts des Weltkrieges Ausdruck zu
geben; vor allem aber wirkte die Spit-
teler-Rede keineswegs als das legendäre
Machtwort, das eine unmittelbare
Uberbrückung des Grabens herbeigeführt

hat.
Statt dessen entflammten seine dezi-

dierten Worte den Meinungsstreit, der
auch innerhalb der einzelnen
Sprachgruppen entbrannt war, leidenschaftlicher

denn zuvor. Erst jetzt wagten
sich die extrem deutschfreundlichen
«Stimmen im Sturm» an die
Öffentlichkeit, die sich mit ihren heftigsten
Antipoden im Welschland erbitterte
Wortgefechte lieferten. Die Radikalisierung

des Meinungskonfliktes beschleunigte

in breiteren Kreisen die Einsicht,
dass nur die Rückbesinnung auf einen
Schweizer Standpunkt, wie ihn Spitteler
aufzuzeigen versucht hatte, eine innere
Versöhnung ermöglichen werde.

Die katholische Minorität im Kampf
um die Gleichberechtigung

Ein «Graben» anderer Art, dessen

Ursprünge sich ins Zeitalter der Glaubensspaltung

zurückverfolgen lassen, war
eben in den Hintergrund getreten. Im
jungen Bundesstaat hatte sich die
Herausführung der «katholischen Subge-
sellschaft» aus dem Zustand der negativen

Integration zur positiven Kooperation

nur allmählich vollzogen. Der
Wandel in dem durch die Radikal-Liberalen

beherrschten Staat von 1848
erforderte auf beiden Seiten einen Rei-
fungsprozess. Der lange Marsch der
konfessionell-politischen Minorität zur

Gleichberechtigung auf gesamtschweizerischer

Ebene führte zunächst auf
den Weg ins teils aufoktroyierte, teils
freiwillig gewählte Ghetto der
subgesellschaftlichen Organisationen. Der
Berner Historiker Urs Altermatt hat es

unternommen, erstmals in umfassender
Weise das allmähliche Zusammenrük-
ken der verschiedenen katholischen
Gruppierungen zur locker organisierten
gesamtschweizerischen Volksbewegung
zu erhellen3.

Die vielschichtige Thematik hat der
Verfasser in drei Zeitabschnitte
aufgegliedert. Die liberale Ära stand bei
den Katholiken zunächst im Zeichen der
inneren Sammlung. Der Katholizismus
festigte in den Stammkantonen sein Re-
fugium und sicherte sich von hier aus
durch den 1856 gegründeten
kirchlichreligiösen Piusverein die Hegemonie
über die Glaubensgenossen in den
Diaspora- und Paritätskantonen. Eine
wesentliche Verbesserung im Kampf um
die Gleichberechtigung bedeutete das
1874 in die Bundesverfassung
aufgenommene Referendumsrecht. Die
Diasporakatholiken erfuhren dadurch
eine erhebliche Aufwertung, konnte sich
doch ihr Stimmpotential mit jenem der
Stammkantone durchaus messen. Der
zweite Abschnitt (1885-1899) schildert
die Emanzipation der Diaspora, die
gegen den Willen der oligarchisch
akzentuierten Stammlande auf eine vornehmlich

politisch orientierte kathohsche
Sammlungsbewegung drängte. In
minuziöser Weise arbeitet Urs Altermatt die
divergierenden Strömungen heraus, die
sich aus den Generationen-, Klassen-
und Regionenkonflikten ergaben.

Der gewichtigste und letzte Teil dieser

Monographie verfolgt die langwierigen

und mehrfach gescheiterten
Versuche zu einer gesamtschweizerischen



NEUESTE SCHWEIZERGESCHICHTE 933

Einigung. Der Katholikentag, der 1905
ins Leben gerufene « Schweizerische
Katholische Volksverein», der als
Dachorganisation aller Vereine mit
allgemeinkatholischer Zielsetzung eine neue Ära
der Kooperation einleitete, der
Aufschwung der christlichsozialen Bewegung

auf gewerkschaftlicher Basis und
schliesslich der parteipolitische
Zusammenschluss in der am 22. April 1912
in Luzern gegründeten «Konservativen
Volkspartei» formten die veränderte
Struktur des Organisationskatholizismus,

der sich nach mehr als einem
halben Jahrhundert den Weg zu nationalen

Volksorganisationen geebnet
hatte.

Trotz der lückenhaften Quellenlage,
die eine aufwendige Aktensuche
erforderlich machte, gelang es Urs Altermatt,

ein in sich geschlossenes Gesamtbild

zu vermitteln. Während sich über
die etwas sophistischen Überlegungen,
die zur Titelgebung geführt haben,
diskutieren lässt, dürfte der Wunsch
allgemein sein, das Verhältnis zwischen
den Vertretern der kirchlichen Institutionen

und dem Organisationskatholizismus

transparenter zu machen. Nach
der Öffnung der staatlichen Archive ist
für die neueste Zeit auch auf eine
vermehrte Zugänglichkeit der kirchlichen
Archivalien zu hoffen.

Die radikale Linke im Ersten Weltkrieg

Während die Katholisch-Konservativen,
die seit 1891 mit dem Luzerner

Josef Zemp einen Bundesratssitz
innehielten, in die Rolle des Koalitionspartners

hineinwuchsen, indem der
konfessionell-weltanschauliche Gegensatz
mehr und mehr zurücktrat, nahmen die

sozialen Klassenkonflikte mit
zunehmender Verschärfung des wirtschaftlichen

Konkurrenzkampfes zu. Zum
Linksradikalismus während des Ersten
Weltkrieges hat Hans-Ulrich Jost für
den deutschschweizerischen Raum eine
konzis gefasste Untersuchung vorgelegt4.

In ihr finden sich unter anderem
neben einer kritischen Beurteilung der
Konferenzen von Zimmerwald und
Kiental, zu der man mit Gewinn die
detailkundige Leninstudie von Willi Gautschi

hinzuzieht5, aufschlussreiche
Charakterisierungen von Robert Grimm,
Fritz Platten und Willi Münzenberg.
Jost beschreibt Trotzkis Aktivitäten im
Arbeiterverein «Eintracht» in Zürich,
der nach Kriegsausbruch für die radikale

Opposition einen Hauptstützpunkt
bot. Dort verkehrten auch die
Ideologen der anarchosyndikalistischen
Bewegung Max Tobler und Fritz Brup-
bacher, der im «Schwänliklub» eine
kleine Jüngerschaft um sich scharte.
Zur Oppositionsbewegung der extremen

Linken gehörten Teile der
sozialistischen Jugendorganisationen;
zeitweiliger Sukkurs kam aus den Reihen
der Religiös-Sozialen um Leonhard Ragaz

sowie von militanten Marxisten,
die in der «Eintracht» geschult worden

waren.
Jost verfolgt in den verschiedenen

Phasen der Kriegszeit das Zusammenspiel

der divergierenden Oppositionsgruppen,

wobei der aktivistische Kern
um Jakob Herzog, dem späteren Führer

der Altkommunisten, eingehender
zur Darstellung gelangt. Die Studie, die
den antimilitaristischen Strömungen
einen exkursorischen Abschnitt widmet,
endet mit der Radikalisierung kurz vor
dem Landesstreik.

Der Linksradikalismus in der



934 NEUESTE SCHWEIZERGESCHICHTE

Schweiz ist, so kommt der Verfasser
zum Schluss, vom bürgerlichen Gegner
in seinem tatsächlichen Einfluss weit
überschätzt worden. Dieser machte ihn
in einer Weise zur Zielscheibe seiner
Angriffe, die auf eine Diskreditierung
der gesamten politischen Opposition
hinauslief, was wiederum einen
Vorwand lieferte, um mit unverhältnismässig

starken Mitteln «oft kaum mehr
legitimierte egoistische Machtinteressen»

zu verteidigen. Die Kritik am
Verhalten des bürgerlichen Staates, dem
es noch am Bewusstsein der sozialen
Verantwortung fehlte, lässt sich tief in
die Vorkriegsjahre ausdehnen. Allerdings

bedarf es einer Einordnung in das

gesamte politische Beziehungsgeflecht.
Insbesondere während der Jahre 1905

bis zum Zürcher Generalstreik von 1912
hatten linksradikale Gruppen und unter
ihnen die «Einträchtler» an führender
Stelle mit Erfolg auf eine Verschärfung
der Klassenkampfsituation hingewirkt.
Wohl brachte der Kriegsausbruch für
die linken Randgruppen einen
Bedeutungsverlust mit sich; doch blieben
diese frühen Gegner des Burgfriedens
für das Bürgertum der Hauptfeind. Ihm
schrieb es die erneute Verschärfung der
Konfrontationspolitik in erster Linie zu.
War auch das simplifizierende «Feindbild»,

mit dem ja auch in umgekehr¬

ter Richtung ebenso undifferenziert
gearbeitet wurde, ein politischer Fehlgriff,
so verlangt der Parforceritt der
linksradikalen Gruppen nicht weniger nach
einer kritischen Analyse. Schliesslich

waren sie es, die von einem extrem
theoriebezogenen Standpunkt aus einer
revolutionären Praxis das Wort redeten;
da diese aber den realen Gegebenheiten

in keiner Weise Rechnung trug, fiel
auf sie selbst die Schuld zurück, die
Sozialdemokratie in ihren legitimen
Bestrebungen gehemmt zu haben.

Klaus Urner

!Hans Marti, Paul Seippel 1858-1926,
Verlag Helbing & Lichtenhahn, Basel 1973

(Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft
Bd. 130). - 2Werner Stauffacher, Carl
Spitteler, Biographie, Artemis-Verlag,
Zürich 1973. Vgl. Schweizer Monatshefte (54)
1975, S. 764-768. - 3Urs Altermatt, Der
Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto,
Die Entstehungsgeschichte der nationalen
Volksorganisationen im Schweizer
Katholizismus 1848-1919, Benziger-Verlag, Glatt-
brugg/Zürich 1972. - "Hans-Ulrich Jost,
Linksradikalismus in der deutschen
Schweiz 1914-1918, Verlag Stämpfli &
Cie. AG, Bern 1973. - 5 Willi Gautschi,
Lenin als Emigrant in der Schweiz,
Benziger-Verlag, Einsiedeln 1973.

HUGO FRIEDRICHS GESAMMELTE AUFSÄTZE1

In der biographischen Notiz im Anhang
zu seiner Untersuchung Die Struktur der
modernen Lyrik (Hamburg 1956)
bekannte Hugo Friedrich, dass seinen
Büchern, wie auch den meisten seiner
Aufsätze und Vorlesungen, zwei Züge
gemeinsam seien, ein inhaltlicher und ein

methodischer: «Der inhaltliche ist die
Sympathie mit unsentimentalen Autoren,

der methodische die Abneigung
gegen eine Literaturwissenschaft, die an
dem unglücklichen Prinzip (Erlebnis
und Dichtung) krankt.»

Dieser Seitenhieb gegen Kritiker,



ROMANISCHE LITERATUREN 935

denen «inspirative Ergriffenheit»
{Struktur, 116) alleiniger Ausweis
dichterischer Qualität ist, wäre heute
entbehrlich. Andere Einseitigkeiten sind
Mode geworden. In der Dieckmann-
Festschrift Europäische Aufklärung setzte

sich Friedrich 1967 mit dem
Strukturalismus auseinander. Ob die
unbestreitbaren Erfolge des Strukturalismus
nicht mit einer enormen terminologischen

Überfrachtung erkauft seien, gab
Friedrich nun zu bedenken (II, 4).
Friedrich übt zwar auch noch in der
Polemik vornehme Zurückhaltung, aber
das Entscheidende bleibt nicht ungesagt:

«... dort, wo sich dieser Terminus

(cfr. Struktur) anbietet, könnte man
vielleicht ebenso gut <Aufbau>, <An-
lage >, < Beschaffenheit >, < Gefüge > sagen.
Dann wäre man jedenfalls davor
geschützt, von einer < Struktur des
Aufbaus > zu reden, wie das sogar einem
Latinisten jüngst an sichtbarer Stelle
unterlaufen ist.» (II, A 2.)

Schon 1957 hatte Friedrich bei der
Jubiläumsfeier aus Anlass des fünf
hundertjährigen Bestehens der Albert-Lud-
wig-Universität in Freiburg/Breisgau
über Dichtung und die Methoden ihrer
Deutung gesprochen und festgestellt,
keine literaturwissenschaftliche Methode

dürfe totalitär auftreten (I, 25).
Implizit enthielt der Vortrag eine Absage
auch an die damals sich allmählich
ausbreitende soziologische Literaturbetrachtung.

Für Friedrich liegen die
kommunikativen Kräfte eines Textes weit
eher in den «reinen Sprachbewegungen
selber» als in der direkten «Sprachaussage».

Er misstraut den Selbstauslegungen

in Vorreden, Briefen und
autobiographischen Äusserungen. Wichtiger ist
ihm das Geflecht aus Verstehen und
Missverstehen, das die Wirkungsgeschichte

und Sinnentfaltung literari¬

scher Werke ausmacht, «zu der sich die
einstige Konzeption ihres Schöpfers
verhält wie der Keim zur ausreifenden
Frucht» (I, 19).

Friedrichs Gespür für die
Sprachbewegungen einer Dichtung zeigt sich ganz
besonders in den meisterhaften
Interpretationen seiner Epochen der italienischen

Lyrik (1964). In einem 1954 als

Einführung zu einer von J. v. Stackel-
berg herausgegebenen Anthologie
Italienische Geisteswelt veröffentlichten
Überblick über den Gang der italienischen

Literatur hatte er dem an eine

für sich selber bestehende Formensprache

wenig gewöhnten Deutschen
empfohlen, bei den Italienern in die Schule

zu gehen: «Hier lernt er, was Schönheit

sein kann: eine sinnliche Gestalt,
von allen Zwecken gelöst, sich selber

genügend als Einswerdung des freien
Geistes mit dem bindenden Stoff.»
(II, 19.)

Einen Schwerpunkt haben Hugo
Friedrichs Forschungen in seinen
Untersuchungen zur Divina Commedia. Im
Mittelpunkt einer Monographie stand
zunächst Die Rechtsmetaphysik der
Göttlichen Komödie (1941). Besonders
dankbar wird der Leser dieser Aufsätze
den Herausgebern dafür sein, dass nun
auch die 1942 erschienene Interpretation

von Inferno, XXVI Odysseus in
der Hölle wieder zugänglich ist. Die
Beschäftigung mit Dante blieb nicht
Episode. Im gleichen Jahr als Hugo Friedrich

Die Struktur der modernen Lyrik
vorlegte, veröffentlichte er seinen am
Institut für Europäische Geschichte in
Mainz gehaltenen Vortrag Dante, der

jetzt unter dem Titel Das Gefüge der
Göttlichen Komödie in die gesammelten
Aufsätze aufgenommen wurde. Und
erst 1968 erschien ein kleiner Abriss



936 ROMANISCHE LITERATUREN

der Geschichte der Danteforschung als

Einleitung einer für die Wissenschaftliche

Buchgesellschaft zusammengestellten

Aufsatzsammlung zur Divina
Commedia.

Nicht zufällig hat Friedrich seine
umfassendste Autorenmonographie
gerade Montaigne gewidmet (1949). Bei
ihm fand der Freiburger Romanist jene
alle Exzentrik vermeidende Geisteshaltung,

der er sich zeitlebens verpflichtet
fühlte. Auch wo Friedrich die «Psychologie

der menschlichen Mehrschichtigkeit»

aufdeckt, wie in seinem bereits
1935 erschienenen Aufsatz Immoralis-
mus und Tugendideal in den <Liaisons
Dangereuses^, verliert er sich nicht an
seelische Abgründe. Er bleibt stets der
kühle Diagnostiker, der die gekonnte
«Artistik der Verstellung und Hypo-
krisie» (I, 199) der Protagonisten des

Romans aufdeckt. Bereits in diesem
frühen Aufsatz zeichnet sich jene Faszination

durch die europäische Moralistik
ab, die dann nach Aufsätzen zu Pascal
und Graciân in der zweiten Auflage
der Montaigne-Monographie (1967)
sich in einer eindrucksvoUen Synthese
niederschlug.

Friedrich hält mit Vorliebe
Zwiesprache mit kühlen und klaren
Geistern. Das unterscheidet ihn von einem
Romanisten wie Karl Vossler. Er hat es

im Vorwort zu einer postumen
Aufsatzsammlung des Münchner Romanisten

selbst angedeutet : «Alles, was Vossler

schrieb, ist durchtränkt von Farbe -
um dann erst aus der Farbe und aus der
Sichtbarkeit in die resümierende
nunmehr begriffliche Formulierung
überzugehen.» (II, 183.) Der Unterschied der
beiden Gelehrten und Essayisten wird
auch darin deutlich, wie sie romanische
Dichtungen in ihre Muttersprache
übertragen. Im Gegensatz zu Vossler drängt

sich der Übersetzer Friedrich nie in den
Vordergrund. Ihm geht es nicht in
erster Linie um «Schönheit», sondern um
Präzision, wohl deshalb, weil für ihn
Schönheit und Präzision zusammenfallen.

Selten hat ein Literaturwissenschaftler
seine Forschungsergebnisse

unaufdringlicher verarbeitet als Hugo Friedrich.

Er scheut zurück vor grellen
Stileffekten. Erst durch regelmässigen
Umgang mit seiner wissenschaftlichen Prosa

lernt man, das Entscheidende nicht
zu überlesen. Wer sich wie er als Glied
in einer Kette gleichgesinnter Geister
seit der Antike sieht, ist davor gefeit,
den eigenen Beitrag zu überschätzen.

Vergessen wir Jüngeren darüber
nicht, dass Weisheit und abgewogenes
Urteil das Ergebnis eines langen
Lebens sein müssen, um glaubwürdig zu
sein. Andernfalls handelt es sich nicht
um Haltung, sondern um Pose. Man
weiss daher Erich Köhler Dank, dass er
in seinem kurzen Vorwort, das infolge
seiner wissenschaftlichen und stilistischen

Vollkommenheit mitunter geradezu

zeitentrückt wirkende Oeuvre Friedrichs

in unsere Gegenwart hereinholt.
Die FeststeUung Friedrichs, dass die
Geschichte der Kunst die Geschichte der

Entdeckung von Wahrheiten über den
Menschen ist, die nicht wieder
verlorengehen dürfen, eben weil sie unüber-
holbar sind als Wahrheiten, ergänzt
Köhler dahin, dass die späteren Zeiten
Dichtung brauchen, um des
«Fortschritts» willen: «<Fortschritt) will uns
daher nicht, wie Friedrich, als eine
der Literatur < unangemessene
Kategorie) erscheinen, schon deshalb nicht,
weil Fortschritt uns nicht, wie ihm,
suspekt ist als rein mechanistischer, von
der Naturwissenschaft entlehnter und
ideologisch missbrauchter.» (I, VIII.)



ROMANISCHE LITERATUREN 937

Hugo Friedrich konnte am 24.
Dezember letzten Jahres seinen 70.
Geburtstag feiern. Man mag zu seinen
Forschungen stehen wie man will: an
ihren Ergebnissen wird keiner vorbeigehen

können, der sich ernstlich mit

Romanistik und Literaturwissenschaft
beschäftigt. Johannes Hösle

1Hugo Friedrich, Romanische Literaturen,

Aufsätze I: Frankreich; Aufsätze II:
Italien und Spanien, Vittorio Klostermann,
Frankfurt am Main 1972.

VON ÄRZTEN UND PATIENTEN

Neue Erzählungen von Walter Vogt

Die Öffentlichkeit erwartet heute vom
Autor (und er selbst fordert es von
sich), dass er in jedem neuen Werk
sich neu präsentiere, immer
weiterdränge, andere Formen suche. Diesen
Wunsch nach Verwandlung und
Überraschung erfüllt der neue Erzählungsband

von Walter Vogt in hohem Masse :

es liegt wirklich, im Wortsinn, ein
«neuer Vogt» vor. Und doch ist das
Buch keineswegs Ergebnis des bewussten,

zielgerichteten Suchens nach neuen
Formen: wenn je, dürfte die Verwandlung

in diesem Fall von innen heraus,
fast zwangshaft, erfolgt sein.

Um eine scheinbare Äusserlichkeit
an den Anfang zu stellen: der
Erzählungsband «Der Irre und sein Arzt1»
ist - was Kenner kaum erwartet und
manche auch nicht gewünscht hätten -
ein Buch ohne das Feuerwerk von spitzen

Bonmots, sprachlichen und inhaltlichen

Gags, von boshaften (aber nicht
unzutreffenden!) Karikaturen, ohne die
satirischen Stiche und Schläge, mit
denen Vogt von seiner ersten Veröffentlichung

an {«Husten» 1965) bei den
Lesern Aufsehen und bei den Karikierten
Aufregung verursachte, und zwar in
einem Ausmass, wie es sonst bei mis nur
bei Werken mit eindeutig politischer
Brisanz zustandekommt. Im Gegensatz

dazu ist das neue Werk, das zu den
stärksten Neuerscheinungen gehört, ein
stilles, diszipliniertes, verhaltenes Buch;
aUerdings: ein harmloses Buch ist es

nicht, ja, ich möchte behaupten, dass es

gerade in seiner Verhaltenheit das

unheimlichste, erregendste, auch dunkelste
Buch des Autors ist. Es enthält einen in
verschiedene Erzählungen aufgefächerten

Bericht über eine Tiefenfahrt in die
finsteren Bereiche der Depression, der

Angst und des Schuldgefühls, ins unab-
grenzbare Niemandsland zwischen
sogenannter Krankheit und sogenannter
Gesundheit, wie es ihn in dieser
Rückhaltlosigkeit und Klarheit nicht eben

häufig gibt.
Dem Thema, mit dem er als Schriftsteller

debütierte und das schon vom
Beruf her das seine ist, hat Vogt dabei,
trotz stilistischer Veränderung, die
Treue gehalten: Ärzte und Patienten,
Leidende in einem weitesten Sinn, spielen

auch hier eine wichtige Rolle, und
unwillkürlich fühlt man sich zu einem

vergleichenden Rückblick gedrängt.
Man erinnert sich etwa an ein
Kabinettstück der entlarvenden Satire, an
das Porträt des berühmten Chirurgen
in der Erzählung «Husten» : des Chirurgen,

der aus Überanstrengung psychisch
krank wurde (er meinte, er müsse alle



938 DER IRRE UND SEIN ARZT

Patienten operieren, weil sie es ja
schliesslich von ihm erwarteten), dann
vom Psychiater den erlösenden Rat
erhielt, grundsätzlich und mit exakter
Regelmässigkeit nur mehr jeden zweiten zu
operieren und dies, um zeitraubende
und überflüssige Diagnosen zu sparen,
immer abwechselnd auf der rechten
und auf der linken Seite. Eine böse,
vermeintlich leichtfertig geschriebene
Karikatur, die den Arzt in seinem
Machtanspruch und seiner Ahnungs-
losigkeit zeigt (der Patient ist ein wehrloses

Opfer, das unter dem professo-
ralen Zufallsschnitt stirbt) - welche die
Betroffenen mit Schärfe und Ärger
zurückwiesen.

Eine völlig veränderte Konstellation,
ein veränderter Ton in der Titelerzählung

des neuen Bandes «Der Irre und
sein Arzt»: zwei Männer, ein alter und
ein junger, auf den Überlandstrassen
Schwedens, neben den Autos, an ihnen
vorbeilaufend, alle Fahrgelegenheiten
ausschlagend - eine Beckett-nahe,
jedoch nach ihrem realen Hintergrund
aufgeschlüsselte und in ihm nun ganz
Vogtsche Situation: Arzt und Patient;
der alte Arzt, der seinen jungen Patienten

durch eine Fehldiagnose zum unheilbar

Kranken gemacht hat oder sich dessen

doch schuldig glaubt, und der nun,
m einem endlosen Versuch des Wider-
gutmachens, den Kranken in seinen
Phobien begleitet, aber vielleicht seinerseits

gefoppt wird vom Patienten, der in
diesem Buch nicht einfach als Opfer des

Arztes dargestellt wird, sondern als ein
Gegenüber, das sogar zu einiger
Perfidie fähig ist. Keine Satire, sondern
eine radikale Darstellung des immer
möglichen Versagens, der immer
möglichen, ja wahrscheinlichen, in diesem
Fall rückhaltlos akzeptierten Schuld.

Vielleicht erkennt man erst bei der

Lektüre des neuen Buches die Funktion,

welche die vielen Bonmots und
Gags, die aggressiven Spitzen auch, in
den frühen Werken hatten: im
nachhinein erscheinen sie als Versuche des

Autors, eine intensive Erfahrung der
Gebrechlichkeit der Welt, der Hilflosigkeit

auch der zum Heilen Bestimmten,
darzustellen und durch Lachen zugleich
in einiger Distanz zu halten (und wie
bereitwillig ergreift der Leser ja jede
Gelegenheit, gerade in jenen Situationen
zu lachen, wo einem das Lachen eigentlich

vergehen sollte).
Es mag mit dem Wegfall solcher De-

fensivmassnahmen zusammenhängen,
wenn in den neuen Erzählungen das
Element des Selbstbiographischen stärker
als früher, sicher weniger verfremdet
hervortritt. Erfahrungsgemäss geben
Werke von nachweisbar persönlicher
Prägung Anlass zu den seltsamsten
Reaktionen der Leser: von deplacierter
Neugier bis zu schockiertem, peinlich
berührtem Zurückweichen. Vielleicht
ist es in diesem Fall nicht ganz
unwichtig zu wissen, dass der Autor die
Texte nicht ohne Zögern aus der Hand
gab. Um so mehr hat man dem
Verleger dankbar zu sein, dass er das

Zögern überwand. Denn die Fähigkeit zur
Selbstbeobachtung und zu der daraus
sich ergebenden Selbstdarstellung ist
auch in einer Zeit, da Psychologie als
Wissenschaft sozusagen lernbar geworden

ist, keine Selbstverständlichkeit und
nicht etwa unter die Routinearbeiten
des Psychiaters einzureihen, sondern
nach wie vor eine Kunst, und dem
risikoreichen und unbequemen Unterfangen,

sich seinem eigenen Ich und dieses

der Öffentlichkeit auszusetzen,
verdanken wir nicht wenig von unserem
Wissen über den Menschen überhaupt.
Wer übrigens meint, er habe nun den



DER IRRE UND SEIN ARZT 939

Autor gewissermassen in der Hand,
kenne ihn durch und durch, der könnte
leicht der Geprellte sein; gerade
literarischen Werken stark persönlicher Art
ist mit der Pose des degagierten
Lesers nicht beizukommen: in der
Konfrontation mit dem Buch könnte es

plötzlich der Leser sein, der sich
betroffen und durchschaut fühlt.

Wie aus autobiographischem Material

Literatur wird, das ist - hier wie
anderswo - eine Frage der künstlerischen

Umsetzung. Dabei könnten Vogts
Erzählungen vielleicht so wirken, als
ginge es darin nur um das Was, als
seien Sprache und Form blosse Vehikel,
sonst nichts. Denn seine Geschichten
scheinen sich ganz von selbst zu
ergeben, ohne Kunstaufwand. Der Autor
hat in seinen letzten Büchern (zum
Erzählungsband sind noch die «Briefe aus
Marokko» zu zählen) eine Sprache von
erstaunlicher Einfachheit, Unmittelbarkeit,

Spontaneität entwickelt - oder
wohl eher gefunden: eine «kunstlose»,
in ihrem Rhythmus unwiderstehliche
Sprache ; man liest zunächst einmal
hingerissen, atemlos, ohne Reserven. Der
Kunstverstand, ja eine versteckte Raffinesse

der Darstellung sind so völlig in
der Sache aufgegangen, wie dies bei
einem reflektierten Schriftsteller
überhaupt möglich ist. Die Erzählungen
wirken denn auch zugleich unmittelbar
und nüchtern; der Leser wird in den
Bannkreis seelischen Leidens gezogen -
und gleichzeitig zur klaren Diagnose
gezwungen. Die Perspektive ist (auch
wenn der rasche Leser das nicht merken

dürfte) komplex - die Erzählung
selber aber einfach, als erzähle die
Geschichte sich selbst.

Mit ganz einfachen Mitteln schafft
der Autor die nötige Distanz. Nur ein
einziges Mal, beispielsweise, lässt er ein

«Ich» reden - es ist der vorgeschobene

Erzähler der Titelerzählung; aber
dies Ich ist zunächst einmal eine
fiktive Figur und «kommt aus dem
gleichen Kugelschreiber» wie die beiden
von ihm erfundenen Hauptfiguren der
Erzählung. In anderen Texten dagegen
erzählt ein über der Sache stehender,
über alles orientierter, klar disponierender

Erzähler. Das heisst: Vogt wählt
eine «unmoderne», ans neunzehnte
Jahrhundert mahnende Form; aber am
unheimlichen Stoff verliert sie das
Vertraute, Gesicherte und wird ihrerseits
unheimlich. Man hört, ohne dass dies

gesagt würde, den diagnostizierenden
Arzt reden, sachlich, analysierend (freilich

kommt er ohne Fachjargon aus!) -
aber zugleich so, dass durch die Klarheit

der Diagnose die Unmittelbarkeit
der Wirkung nicht gestört wird, dass

der Leser, so widersprüchlich das tönen

mag, zur Identifikation und zur
Diagnose zugleich veranlasst wird.
Beispielhaft lässt sich diese eigenartige
Verbindung von Unmittelbarkeit und
Distanz bei der Erzählung «Speed»
zeigen (vielleicht die Meistererzählung
des Bandes, von einer fast klassischen

Folgerichtigkeit und Geschlossenheit).
Es ist die Geschichte eines Rauschgiftsüchtigen,

erzählt aus der Sicht des

Nüchternen, vielmehr des Ernüchterten,
der die Visionen des Rausches als Illusion

durchschaut, der auf der Seite der
Wirklichkeit steht - aber ohne die
falsche Überlegenheit, die Beschränktheit

des Nur-Gesunden. Ein klinischer
Fall, aber nicht zu katalogisieren in der
Rubrik der Krankengeschichten,
sondern ernstzunehmen als immer mögliche

Gefährdung des Menschen
schlechthin. Der Protagonist der
Erzählung ist weder Künstler noch Hippie
noch unbehauster Jugendlicher (oder



940 DER IRRE UND SEIN ARZT

was sonst für Figuren dazu dienen, in
unserem Bewusstsein das Drogenproblem

zu exemplifizieren), sondern ein
Bürger, ein angesehener, pflichtbewuss-
ter Beamter, dem die Genialitätserfahrungen

des Rauschzustandes die eigene
Unproduktivität unerträglich werden
lassen: vom Autor weder in seinem
Pflichtbewusstsein ironisiert noch in
seinem Ausbruchsversuch heroisiert,
sondern mit Sympathie, Mitleid und
Respekt ernstgenommen.

«Für Sie gibt es keine moderne
Diagnose», sagt am Schluss dieser Erzählung

der Arzt zum schliesslich hospitalisierten

Beamten N. Und dieser erwidert:

«Ich weiss. Ich leide an Umnachtung,

Schwermut und Wahn.» - Das
sind erstaunliche Sätze, erstaunliche
Begriffe im Werk eines Schriftstellers, der
berufeswegen selber zur Zunft der
Psychiater gehört und über das Arsenal
der hier anwendbaren und gebräuchlichen

wissenschaftlichen Termini
verfügt. Aber was Vogt schreibt, ist nicht
literarisches Nebenprodukt einer
psychiatrischen Praxis, seine Erzählungen

sind nicht literarisch stilisierte
Fallstudien (was nicht heissen soll, dass sie

für seine Fachkollegen ohne Interesse
seien!). Der Bereich des Erlebens, des

seelischen Leidens vor allem, den er
darstellt, ist tiefer, älter gewissermassen,
archaischer, als dass er durch eine
moderne Diagnose definiert werden könnte.

Das Buch redet, eindringlich wie
kaum ein zweites, die alte, die immer
wieder gegenwärtige Sprache der
Melancholie, redet sie in einer unverstellten

Direktheit, so dass kein Ausweichen

möglich ist. Ich kann mir nicht
vorstellen, dass diesem neuen
Erzählungsband gegenüber eine unbeteiligte,
unberührte, eine laue Reaktion
überhaupt möglich ist - der Leser wird es

entweder ablehnen, wegschieben - oder
dann, betroffen, sich den darin Sprache
gewordenen Erfahrungen und
Bedrohungen aussetzen.

Elsbeth Pulver

1 Walter Vogt, Der Irre und sein Arzt,
Erzählungen, Arche-Verlag, Zürich 1974.

PAUL CELAN - AUF DER SUCHE NACH DER
VERLORENEN SPRACHE

Zu einer Studie von Hermann Burger

Der Begriff des Sprachverlustes bezeichnet

das Paradoxe der Celanschen Dichtung,

ja der modernen Dichtung
überhaupt. Celan ist der Dichter, der
sprechend verstummt. Die späten
Gedichtsammlungen zeigen dies deutlich: Die
Sprache wird verstümmelt bis zur
Unkenntlichkeit. Bei wachsender Perfektion

in der Bildung von seltenen
Metaphern bricht alles aus den Fugen,
zerfällt ins «Metapherngestöber».

Hermann Burger, selber Schriftsteller

(1967: Rauchsignale; 1970: Bork),
fragt nach dem Grund solcher
Sprachverstümmelung. Sprachverstümmelung
als Prinzip neuer Sprachgestaltung, so
lautet im wesentlichen die paradoxe
Formel, auf der Burgers Dissertation1
aufgebaut ist.

Es handelt sich um ein Paradoxon,
dessen Appell sich kaum ein zeitgenössischer

Schriftsteller zu entziehen ver-



PAUL CELAN 941

mag. Und dies erklärt auch den nicht
ganz alltäglichen Umstand, dass Burger,
ein in der deutschsprachigen Schweiz
immerhin schon recht bekannter
Schriftsteller, sich überhaupt dem
Studium der Germanistik, mithin der
Interpretation von Texten und der Linguistik

zugewendet hat. Die Reflexion über
Sprache an sich hat ja schon zu
Beginn unseres Jahrhunderts bei dem
«literarischen Wunderknaben» Hofmannsthal

eingesetzt und sich klar im Monolog

Claudios in dem lyrischen Drama
«Der Tor und der Tod» sowie im
sogenannten Chandos-Brief niedergeschlagen.

Danach wäre unter vielen
andern der Schweizer Max Frisch
hervorzuheben, auf den sich auch Hermann
Burger, eine Stelle aus dem «Stiller»
zitierend, bezieht. In dem genannten
Roman heisst es:

«Schreiben ist nicht Kommunikation
mit Lesern, auch nicht Kommunikation
mit sich selbst, sondern Kommunikation
mit dem Unaussprechlichen. Je genauer
man sich auszusprechen vermöchte, um
so reiner erschiene das Unaussprechliche,
das heisst die Wirklichkeit, die den
Schreiber bedrängt und bewegt. Wir
haben die Sprache, um stumm zu werden 2. »

Celan, so merkt Burger hiezu an,
hätte vermutlich hinzugefügt, dass die
Magie der Reinheit des Unaussprechlichen

im Schweigen so mächtig werden

könne, dass sie den Dichter daran
hindere, überhaupt noch Worte zu
gebrauchen.

Unser Schweigen ist nicht immer
Stummheit, sondern kann auch beredt
sein. Im Schweigen kommt zum
Beispiel so etwas wie eine seehsche
Übereinstimmung zweier Menschen zum
Ausdruck. Da nun aber der Dichter die

Aktualisierung von Sprache zu seinem
Beruf gemacht hat, muss er künstlich,
in Gleichnissen, Metaphern und
Symbolen mühsam zurückgewinnen, was er
im Schweigen vielleicht schon einmal
besessen hat :

Dies ist ein Wort, das neben den Worten
einherging, ein Wort nach dem Bilde des

Schweigens, umbuscht von Singrün und
Kummer3.

Eines der zentralen Kapitel in Burgers

Dissertation heisst denn auch «Das
erschwiegene Wort». Das dichterische
Wort wird poetisch besonders mächtig,
wenn es, so Burger, «jene Ganzheit
der Kommunikation stiftet, die, im
Ausnahmefall, unter Schweigenden mögUch
ist4». Dies wäre «das absolute
Gedicht» Celans, das es allerdings nicht
gibt; das absolute Gedicht bleibt
Utopie.

Dies ist, so will uns scheinen, der
gedankliche Kern von Burgers Celan-
Studie. Das methodische Geschick, mit
dem der Germanist und Schriftsteller
diesen Kern herausschält, kann hier nur
andeutungsweise gewürdigt werden.
Vorerst einmal fallen die Titel der ein-

' zelnen Kapitel in ihrer Beziehung zum
Titel des ganzen Buches ins Auge. (Sie
sind drucktechnisch auch entsprechend
herausgehoben.) Der zunächst an
Prousts «Recherche» erinnernde Titel
des ganzen Buches, «Aufder Suche nach
der verlorenen Sprache», kann nur richtig

verstanden werden, wenn wir den
Aufbau der Arbeit kurz nachvollziehen.

Die «verlorene Sprache» ist
Ursprache, vielleicht eben Sprache des

Schweigens. Genaueres über den
Begriff der Ursprache erfahren wir aus
dem ersten Kapitel, das dem Thema
«Der Weg zum Ursprung» explizit ge-



942 PAUL CELAN

widmet ist. Hier wird die Prosadichtung

«Gespräch im Gebirg5» einer
genauen Betrachtung unterzogen. Das
«Gespräch» mündet, obwohl sein
Gegenstand zunächst der lange und
beschwerliche Weg des jüdischen Volkes,
also ein geschichtlicher ist, letztlich ins
Bewusstsein der Sprachproblematik des

Dichters im 20. Jahrhundert, worauf
wir einleitend bereits hingewiesen
haben. Diesem grundlegenden
Einleitungskapitel folgen nun vier
Gedichtinterpretationen.

Unter dem Titel «Mohn und
Gedächtnis» wird das Gedicht «Umsonst
malst du Herzen ans Fenster» einer
eingehenden Betrachtung unterzogen.
Schon dieser frühe Text liegt in der
erwähnten Zone des Schweigens; schon
hier wird das Celansche Paradoxon des

sprechenden Verstummens deutlich.
Unter dem Aspekt dieses Problems der
Sprache kommunizieren alle von Burger
interpretierten Texte miteinander, was
methodisch um so sinnvoller ist, als sich
Celan, wie Burger überzeugend
nachweist, ganz konsequent an ein System
von Zeichen gehalten hat. Tatsächlich
lassen sich ja die meisten Metaphern
und Chiffern im Gesamtwerk des Dichters

mehrmals belegen, so dass sich ein
synoptisches Verfahren bei der Interpretation

der Gedichte geradezu aufdrängt.
Eine wertvolle Hilfe für diese Synopsis
bietet sich heute in P. H. Neumanns
Wort-Konkordanz zur Lyrik Paul
Celans an (bis 1967)6, von der auch
Hermann Burger Gebrauch gemacht hat.

Im Gedicht «Die Winzer», dessen

Interpretation das dritte Kapitel von
Burgers Buch enthält, hat Celan selber
eine Summe seiner Erfahrungen als
Dichter gezogen. Die Traubenernte im
Herbst, die den Gehalt des Gedichtes
ausmacht, hebt in sich den ganzen Ab¬

lauf des Jahres auf: «Im Herbst wird
geerntet, was der Sommer an Früchten
reifen liess, aber es wird auch
eingebracht aus Angst vor der Erstarrung
im Winter», schreibt Burger 7. Wein
bedeutet aber bei Celan nicht nur Rebensaft,

sondern auch Augenwein, Gewein-
tes. Und dieses Tränenmotiv wird bei
Celan, wie übrigens auch bei Trakl
(Schmerz versteinerte die Schwelle), mit
dem Motiv des Steins in Verbindung
gebracht. Hier greift Burgers Synopsis
auch über Celans eigenes Schaffen hinaus

auf einen nah verwandten Dichter.
Mehr theoretischen Überlegungen

zur Sprachproblematik ist das vierte
Kapitel gewidmet. Auch hier wird von
einem Gedicht der früheren Zeit
ausgegangen («Mit wechselndem Schlüssel»),
wobei sich Interpretationskunst und
Linguistik sehr gut ergänzen, wie denn
überhaupt bei Burger diese beiden
Teilgebiete der Germanistik sich in keiner
Weise mehr verständnislos gegenüberstehen,

sondern immer wieder aufs
schönste zu einem Ganzen zusammengeführt

werden.
Das Schlusskapitel gilt wie der

Eingang des Buches einem Text aus der
späteren Schaffenszeit des Dichters, dem
Gedicht « Weggebeizt» aus der Sammlung

«Atemwende». Es geht hier Burger

vorwiegend um die Aufschlüsselung
einer einzigen Metapher, die für Celan
von zentraler Bedeutung ist:
«Atemkristall». Das Wort ist aufzufassen als

Doppelchiffre, die aus zwei Schlüsselwörtern

zusammengesetzt ist, eben
Atem und Kristall. Atem ist Lebenshauch

(Pneuma), auch Inspiration;
Kristallisation des Atems bedeutet
Vereisung, Erstarrung. Das Kunstwerk,
besonders dasjenige Celans, aber vielleicht
das Werk unserer Epoche überhaupt
ist zu begreifen aus dieser paradoxen



PAUL CELAN 943

Spannung zwischen Lebenshauch und
Todeskristall.

Bruno Bolliger

1 Hermann Burger, Paul Celan. Auf der
Suche nach der verlorenen Sprache,
Artemis-Verlag, Zürich und München 1974. -

2 Max Frisch, Stiller, Frankfurt am Main
1965, S. 391. - 3Paul Celan, Von Schwelle

zu Schwelle, 2. Aufl., Stuttgart 1960, S. 16.

- 4Burger, a. a. O., S.99. - 5Burger stützt
sich auf die Fassung von 1962, vgl. dazu
das QuellenVerzeichnis, S. 147 der Dissertation.

- «München 1969. - 'Burger, a. a. O.,
S. 65.

EINE SCHÖNBERG-BIOGRAPHIE

Hans Heinz Stuckenschmidt, der
Berliner Musikkritiker und -Schriftsteller,
hat sich beinahe lebenslang mit Arnold
Schönberg beschäftigt. 1951 erschien,
ebenfalls im gleichen Zürcher Atlantis-
Verlag, sein erstes Buch über den
Komponisten. Es füllte damals entscheidend
eine Informationslücke, erreichte mehrere

Auflagen und wurde in sechs Sprachen

übersetzt. Es konnte damals als

wichtiger Beitrag zum Schönberg-Verständnis

und zur Schönberg-Ausbreitung
in der zweiten Nachkriegszeit

verstanden werden.
Nur verständlich, wenn Stuckenschmidt

auch die Erfahrungen der letzten

Jahrzehnte nun in einem umfänglichen

Schönberg-Buch verwertet haben
wollte. So erschien rechtzeitig zu Schönbergs

hundertstem Geburtstag sein
überaus ausladendes Schönberg-Buch.
Es kann zumindest zum materialreichsten

und aufwendigsten Dokument
innerhalb des Schönberg-Schrifttums
gezählt werden.

Das ausführliche Vorwort erwähnt
getreulich all die Quellen und Vermittler

zu dieser Monographie. Schönbergs
beide Söhne aus zweiter Ehe ermöglichten

Stuckenschmidt den Zugang zum
gesamten Nachlass im Haus an der Nord-
Rockingham Avenue in Los Angeles im
Herbst 1971. In dieser Zeit konnte er

auch selber in der Library of Congress
in Schönbergs erhaltene Korrespondenz
Einblick nehmen.

Stuckenschmidt kannte Schönberg
persönlich in der Zeitspanne von 1924

bis 1949. Josef Rufer, der Schönberg-
Schüler und -Biograph, stellte Stuckenschmidt

sein Material für ein geplantes
Schönberg-Buch zur Verfügung. Margot

Hinnenberg-Lefèbre,
Stuckenschmidts Ehefrau seit 1932, gehörte zur
bevorzugten Schönberg-Sängerin in den

späten zwanziger Jahren bis zu Schönbergs

Emigration. Die Wiener
Universal-Edition, Schönbergs Hauptverleger
seit 1903, gewährte Stuckenschmidt
auch Einblicke in den stets noch
unveröffentlichten Briefwechsel zwischen
Alban Berg und Anton von Webern.
Zusammen mit Schönbergs Tagebuch
aus der Zeit von 1912 bis 1915 gab

er dem Biographen Auskünfte über fast
jeden Tag in gewissen Zeiten von Schönbergs

Leben. Die Quellen von Richard
Strauss und Alma Mahler-Werfel bis in
die späten Jahre im amerikanischen
Exil gehen in die Dutzende. Als
bevorzugteste bezeichnet Stuckenschmidt in
seinem Vorwort die von Schönbergs
Tochter Nuria Nono. Sie las und
berichtigte dem Biographen nicht nur das

Manuskript, sondern verstand - laut
Stuckenschmidts Bekenntnis - ihm die



944 ARNOLD SCHÖNBERG

Einblicke in die Privatsphäre der
Schönberg-Familie zu geben, wie das
eben tote Quellen und Gegenstände
kaum vermögen.

Stuckenschmidt hält zu Anfang fest,
dass es ihm in dieser Schönberg-Biographie

vor allem einmal darum ging,
die Verbindungen und Verflechtungen
von Schönbergs musikalischem, literarischem

und bildnerischem Werk mit
seiner künstlerischen, religiösen,
wirtschaftlichen und politischen Umgebung
darzustellen. Das ist dem Biographen -
anerkennend sei das zu vermerken -
durchwegs gelungen. Stuckenschmidts
Schönberg-Buch wurde dabei nicht nur
zu einer Schönberg-Monographie,
sondern zu einer Beschreibung der
Musikgeschichte zumindest im deutsch-österreichischen

Musikraum.
Die Reihenfolge im Untertitel mit

«Leben-Umwelt-Werk» darf wörtlich
genommen werden. Stuckenschmidts
Schönberg-Buch ist eine Monographie
vor allem einmal zu Schönbergs
äusseren Lebensumständen, erst an letzter
Stelle eine Beschäftigung mit den
einzelnen Werken und dem Oeuvre im
Überblick. Auf weite Strecken kommt
einem die Schönberg-Biographie vor als

Materialansammlung mit zwar eher
mehr als weniger unbekannten Fakten.
Da vernimmt man, dass Schönberg im
Elternhaus von seinem Onkel gern
«Armand» genannt wurde, dass er im Sommer

1901 nach der Erzählung Gustav
Schwabs einen Operntext «Die
Schildbürger» verfasste. So werden hier die
biographischen Hintergründe zur
Entstehung des zweiten Streichquartetts in
fis-moll op. 10 dargestellt und der mit
der Familie Schönberg - und vor allem
mit Schönbergs erster Frau - befreundete

Maler Richard Gerstl in
Zusammenhang mit Schönbergs Produktion -

auch seiner bildnerischen jener Zeit -
gebracht. Anschaulich nachgezeichnet -
und mit Briefdokumenten belegt - ist
die anfängliche Wertschätzung und die
allmähliche, aber unaufhaltsame
Abkühlung im Verhältnis zwischen Schönberg

und Richard Strauss. Die
Hinweise auf Schönbergs literarische und
theoretische Werke und viele angefangene,

aber nie entwickelte oder gar
vollendete Werke - wie etwa der Hinweis
auf Gerhard Hauptmanns «Und Pippa
tanzt» als möglichem Opernsujet -
erweitern die Vorstellung von Schönberg
als schöpferischem Menschen. Überaus
ausführlich ist da die Aufführungsgeschichte

des «Pierrot lunaire»
dokumentiert, und beinahe langfädig wirkt
hier die Lebensgeschichte der Darstellerin

und ersten Interpretin dieses
Zyklus: Albertine Zehme. Dagegen
erstmals so umfassend dargestellt wurde die
erste Zeit im amerikanischen Exil bis zur
Übersiedlung nach Kalifornien und die
Beschreibung der äusserlichen
Existenzprobleme der Familie.

Ein Hang zu beredsamer Ausführlichkeit

und beinahe ermüdender
Detailfreudigkeit ist nicht zu überhören.
So kann nicht ganz eingesehen werden,

warum alle Hunde in Schönbergs
Elternhaus namentlich erwähnt werden
müssen, zumal Schönberg selber nie
darauf Bezug nahm und sie auch nicht
in einem Werk - etwa in Thomas
Mannscher Weise - verwertet hatte.
Auch müsste die Datierung der frühen
Orchesterlieder op. 8 auf den Tag genau
nicht unbedingt im Hauptteil
vorgenommen werden, sondern hätte zur
Entlastung der Textmasse - wenn schon
verwendet - ohne weiteres in dem -
vorzugsweise etwas ausführlicher gehaltenen

- sogenannten «Chronologischen
Werkverzeichnis mit Uraufführungs-



ARNOLD SCHÖNBERG 945

daten» untergebracht werden können.
Es droht hier vor allem der

Eindruck eines mosaikartigen Gefüges.
Stuckenschmidt versuchte zwar oftmals
die 19 Kapitel unter ein - nicht immer
ausdrücklich ausgesprochenes - Thema
zu stellen, wie das erste «Der zweite
Bezirk» unter das des Wiener Judentums

oder das sechste «Luft von
anderem Planeten» unter das der Auflösung

der tonalen und sozialen Bezüge
und Verhältnisse. Dadurch führt die
Biographie über Schönberg als Einzelgestalt

hinaus und wird zu einer
Darstellung auch der Musik und ihrer
Gattungen selbst über die entsprechende
Epoche hinweg.

Gleichwohl kommt die eigentliche
Werkbeschreibung zu kurz. Darstellungen

etwa der «Gurrelieder», auch der
Oper «Moses und Aaron» oder des

Vierten Streichquartetts von 1936 sind
für eine Publikation, die sich im
Klappentext «die grosse Schönberg-Biographie»

unserer Zeit nennt, zu knapp,
mager und oftmals auch zu unspezifisch.
Das Schlusskapitel «Urzelle», das auf
die vorherrschenden Tonkomplexe
durch Schönbergs Oeuvre hindurch
oder die anagrammhafte Verwendung
der Notenbuchstaben im Schönberg-
Kreis überhaupt hinweist, ist kaum ein
genügender analytischer Ausgleich zu
dieser vor allem einmal Lebens-Mono-
graphie.

H. H. Stuckenschmidts Schönberg-
Buch wirkt vorrangig auch als bibliophiles

Produkt. Es enthält viele wenig
oder unbekannte Photographien und
Faksimiles. Manches bisher nicht
veröffentlichtes und heute schwer zugängliches

schriftsteUerisches Zeugnis
Schönbergs vor allem aus der
amerikanischen Zeit ist teilweise von Stuk-
kenschmidt aus dem Englischen über¬

tragen und im Anhang unter «Dokumente»

untergebracht worden. In
diesem Zusammenhang beinahe als Ku-
riosa nehmen sich da etwa Schönbergs
beiden letzten Schulzeugnisse von 1890

oder auch eine (kritisch gehaltene) «Notiz

über Webern» aus. Als überaus
grosszügige Erscheinung zeigt sich da

Schönberg in einem Dokument von
1946 : « Über Strauss und Furtwängler»,
wo der Exilierte sich äusserst
grossherzig über die unmittelbare politische
Vergangenheit der beiden Deutschen
hinwegzusetzen bemüht.

Diese Schönberg-Monographie
scheint weniger für den Schönberg-
Kenner und -Forscher als für den

Schönberg-Freund bestimmt zu sein.

Zwar ist sich Stuckenschmidt im
Vorwort bewusst, darin noch nicht alle
Quellen zu Schönbergs Leben und
Produktion aufgespürt und auch verwertet
zu haben. Doch er weist darauf hin,
dass durch seine Detailvorarbeiten manche

Lücken gefüllt und viele Fehler -
auch die in seinen eigenen Publikationen

zwischen 1920 und 1972 -
berichtigt werden konnten. Tatsächlich ist
er damit - wie er abschliessend hofft -
«einen Schritt weiter gekommen».
Einer kommenden Forschung wird es

aufgetragen bleiben, vor allem durch
Detailstudien analytisch in Schönbergs
musikalisches Oeuvre einzudringen.
Dem Musikwissenschaftler liegt da
noch ein weites Feld zur Klassifizierung

vor. Die nächste Schönberg-Monographie

wird sich wohl an erster
Stelle das Werk vornehmen.

Rolf Urs Ringger

1H. H. Stuckenschmidt, Schönberg,
Leben - Umwelt - Werk, Atlantis-Verlag,
Zürich 1974.



946 WIDERSTAND

RESISTOLOGIE

Neue Wege der anthropologischen
Psychologie beschreitet Peter Seidmann in
seinem Buch «Der Mensch im
Widerstand1». Den Psychotherapeuten, zu
denen er gehört, ist der innere Widerstand

des Neurotikers gegen die
Heilung wohlbekannt. Seidmann blickt
über den Fachbereich hinaus, untersucht

neben den in der Tiefenpsychologie

vorkommenden Widerstandsformen

solche der Geistes- und der
Weltgeschichte und fasst die Ergebnisse zu
einer allgemeinen Resistologie zusammen.

Es ist bezeichnend für seine ethische

Grundhaltung, dass er den ersten
Hauptteil des Buches mit Betrachtungen
über Sokrates und Erasmus als
Vertreter des wahnkritischen Widerstandes
eröffnet. Sokrates erscheint als der
Mann, der sich um denkerisch überprüf-
ter sittlicher Werte willen der demagogischen

Ideologie seiner Ankläger
entgegenstellt, Erasmus von Rotterdam als

«einzelgängerisches Haupt des geistigen

Widerstandes gegen den grosskirchlichen

Kriegs- und Massenklerikalis-
mus», Vorbild einer «friedenspolitischen

Résistance mittels Bildung und
Erziehung». Bedeutsam ist die Erkenntnis,

dass dieser hochverfeinerte kritische
Geist das katholische System nicht zu
durchbrechen vermochte, dass es hierzu
Luthers bedurfte, den jener mit Grund
barbarisch fand. Unbeachtet bleibt
leider die innere Widersprüchlichkeit dessen,

was Seidmann die sokratisch-
christliche Philosophie des Erasmus
nennt: die kaum zu überbrückende
Kluft zwischen kritisch lernendem So-
kratismus und offenbarungsmässig
lehrendem Christentum.

Schon bei der Charakteristik der

Gegner des Sokrates und des Erasmus
kommt der Beitrag des Verfassers zum
Fachwörterschatz der analytischen
Psychologie ins Blickfeld: der Begriff des

Herakleswahns. Ausführlicher demonstriert

Seidmann das damit Gemeinte
an Lenin und Hitler. Beiden billigt er zu,
dass sie sich selber gutgläubig als

Widerstandskämpfer verstanden - Lenin
anfänglich noch mit dem Bekenntnis zu
den Rechten der Persönlichkeit. Aber
die im oppositionellen Widerstand
errungene Macht verwendeten sie zu
gewalttätigen herakleischen «Säuberungen»,

zur Ausmistung von «Augiasställen»,

wie Lenin selber sich
ausdrückte, und zwar unter gänzlicher
Missachtung des Einzelmenschen. Für
Hitler war der Mensch überhaupt nur
«eine ganz kleine Bazille auf dieser

Erde», und entsprechend skrupellos
betrieb er Krieg und Ausrottung. Den
Aufstand der rätedemokratisch-sozialistischen

Kronstädter gegen die
bolschewistische Diktatur (1921) und die
Tätigkeit der «Weissen Rose» (Gruppe
um die Geschwister Scholl) gegen Hitler

würdigt Seidmann kontrastierend
als Widerstand aus dem Geiste der
Menschlichkeit. Angesichts des äusserlich

ohnmächtigen, tragisch scheiternden

Widerstandes der «Weissen Rose»
kommt er zum Schluss, dass das Recht,
um sich gegen das Unrecht zu behaupten,

der Macht bedarf. In diesem
Zusammenhang wäre allerdings zu fragen,
ob nicht leider, ähnlich wie im Falle
Luther gegen Rom, barbarische Kräfte
nötig waren, um Systeme des Unrechts
wie den Zarismus und den Versailler
Vertrag aus der Welt zu schaffen.

Vom tiefenpsychologischen Gegen-



WIDERSTAND 947

stück des sich geschichtlich manifestierenden

Widerstandes handelt der zweite,

mittlere Teil des Werkes. Die Lehren
Freuds und Jungs vom Patientenwiderstand

werden sorgfältig nachgezeichnet.
Auch da macht sich das ethische
Leitmotiv des Verfassers geltend. Er weist
in den Ansichten Freuds von den
gesunden und kranken Widerstandsregungen,

insbesondere vom notwendigen
partiellen Triebverzicht, das ordnende,
kulturfreundlicheVernunftprinzip nach.
In Freud selber erblickt er einen
Widerstandskämpfer, der aus nonkonformistischer

Wahrheitsliebe für kritische
Humanität eintritt. Bei Jung dagegen
findet er ein Streben nach Versöhnung
der Gegensätze, das zu einer bedenklichen

Relativierung und sogar
Rechtfertigung des Bösen führt. Der eine
Zeitlang gehegten Sympathie für den
Nationalsozialismus hat Jung später
freilich abgesagt.

Die Beschreibung von sechs Fällen
aus der psychotherapeutischen Praxis
des Verfassers illustriert verschiedenartige,

durch Anlage und Umwelt
bestimmte Formen des neurotischen
Widerstandes. Mehrfach ist auch in diesen
privaten Krankheitsgeschichten von he-
rakleischen Säuberungstendenzen die
Rede.

Der dritte Teil bietet eine
existenzphilosophische Zusammenschau der in
den vorausgegangenen Teilen geschilderten

Erscheinungen, eine systematische

Resistologie. Als fundamentaler
Wesenszug menschlichen Daseins wird
das personale Sein-in-anderem beschrieben,

das notwendig konflikthafte
Festgehaltensein sowohl des Einzelnen wie
jeder geseUschafthchen Gruppe im
vielfältigen Anderssein der Umwelt. Eigenstand

ist nach Seidmann in sich selbst
Stand-gegen-andere, Widerstand. Aus¬

führungen über dessen je besondere
Problematik als Akt der Abgrenzung,
als Hemmung, als Machtäusserung, im
Generationenkonflikt usw. bestätigen
immer wieder: «Noch vor jeder
Verherrlichung als Zeichen des Guten und
jeder Verfemung als Inkarnation des

Bösen ist Widerstand seinem Wesen und
Baugesetz nach eine anthropologische
Grund-Notwendigkeit, eine ontologische

Unausweichlichkeit des menschlichen

Daseins.»
Unausweichlich wie die

Widerstandssituation selber ist das Dilemma
der Widerstände, damit auch die
« Schuld-und-Schatten-Implikation»
jeder wesentlichen existentiellen Entscheidung,

die Not des Gewissens im Kräftefeld

der als gültig erkannten Werte
einerseits, der geschichtlichen Situation
anderseits. Das Gewissen, betont
Seidmann, ist zwar eine fundamentale
Daseinskraft, aber irrtumsfähig. In jeder
Form mit Schmerz verbunden, tritt
Widerstand auch als Quelle der Angst in
Erscheinung, zumal der numinosen, die
durch Fülle und Tiefe des Daseins
erregt, doch oft von Manipulatoren des

«heiligen» Terrors missbraucht wird.
Im Anschluss an diese Gedankengänge

erhält die Lehre vom Herakleskomplex

systematische Gestalt.
Seidmann bezeichnet ihn als resistentiellen
Grundkomplex, als traumatisch^ent-
standene tiefenseelische Struktur, die
«latent eine totale, gewaltsame Erlösung

von den beängstigenden
Lebenskonflikten und den Dilemmas der Wi-
derständigkeit intendiert». Die Ambivalenz

der herakleischen Verhaltensweise

ist bereits im antiken Mythos
gegeben, der den Herakles einerseits
wohl als Retter und Lichthelden,
anderseits jedoch als zeitweilig der Hybris

verfallen und mit Wahnsinn ge-



948 WIDERSTAND

schlagen darstellt. Im Einklang mit den
historischen Kapiteln und im Unterschied

zu der einseitig tiefenpsychologischen

Heraklesdeutung Jungs konstatiert

Seidmann den allgemein
anthropologischen, in der Geschichte
wahrnehmbaren Sinngehalt dieses Mythos.
Wenn er dann die besondere AnfäUigkeit

des Utopismus für den Herakleswahn

vermerkt, aber auch der
wahnfreien «utopischen Funktion» gedenkt,
so müsste es wohl erlaubt sein, analog
der doppelwertigen Sagengestalt auch
von der guten herakleischen Reaktion
sokratisch-erasmianischer Geister zu
sprechen. In der Ausrichtung auf
universal verstandene Verantwortlichkeit
sieht der Verfasser jedenfalls die gute
Möglichkeit des Widerstandes
überhaupt, das Prinzip, das sowohl die neurotische

Starrheit wie den totalitären
Fanatismus überwinden hüft. Unter Hinweis
auf die extremistischen Strömungen
der Gegenwart macht er klar, dass
solche Verantwortlichkeit im Zeichen
der Vernunft angestrebt werden soll.

Das Buch Peter Seidmanns ist eine
wesentliche Bereicherung der Wissenschaft

von der Condition Humaine. Es
stellt einen Begriff in den Mittelpunkt,
dessen allgemeine anthropologische
Bedeutung bisher zu wenig beachtet worden

ist. Dank diesem neuartigen
Ansatz entgeht Seidmann dem sexualisti-
schen Prokrusteswahn mancher seiner

Berufsgenossen. Schade, dass die
fachmännische Ausdrucksweise gelegentUch
das Verständnis erschwert. Dem im
Kerngehalt so lebensdienlichen Werk
wäre eine über die Fachkreise
hinausreichende Leserschaft zu wünschen. Es

finden sich darin Sätze von leuchtender
Richtigkeit wie die folgenden, die als

Quintessenz von Seidmanns Menschenbild

gelten können.
«Indem der triebhafte Untergrund

des Daseins sich zum Herrn aufschwingen

will, zwingt er die Vernunft, einen
schöpferischen Widerstand zu leisten.
Gerade weil triebhafte Schwächen und
Exzesse, Illusionen und Träumereien,
Selbstliebe und Lebenslügen den
Menschen so leicht zu wahnhaften
Entstellungen des Realitätsbildes verführen
und weil somit die Elemente des Wahns
das Menschsein mitkonstituieren, ist
Vernunft mit all ihrer Nachtblindheit
und Gebrochenheit seinsnotwendig für
menschliches Leben» (S. 288).

Dass hier, im Widerspruch zu allerhand

romantischer Lehre, der Vernunft
eine schöpferische Funktion zugeschrieben

wird, ist auch eine Widerstandsleistung.

Robert Mächler

1 Peter Seidmann, Der Mensch im
Widerstand, Studien zur anthropologischen
Psychologie, Francke-Verlag, Bern und
München 1974.

HINWEISE

Gesundheitswesen - wohin

Kostenexplosion, Krankenversicherung,

Chronischkranke, klassenloses

gnosen, Präventiv- und Sozialmedizin:
ein wahrer Katalog von Schlag- und
Reizworten, der beliebig verlängert
werden könnte und der illustriert, wel-

Krankenhaus, Medizinerbedarfspro- che ungelösten und umstrittenen Pro-



HINWEISE 949

bleme das Gesundheitswesen uns heute
stellt und erst recht in Zukunft stellen

wird. Mit der Broschüre «Zukunftsaspekte

unseres Gesundheitswesens»
(im Anschluss an eine Tagung
herausgegeben von Gerhard Kocher) versucht
nun die Schweizerische Vereinigung für
Zukunftsforschung den reich befrachteten

Fragenkomplex zu zergliedern und
die Teilaspekte zu analysieren. Dank
der Mitarbeit einer Reihe von
Fachleuten aus der Medizin, der Politik, des

Krankenhauswesens, der Sozialversicherungen

u. a. m. vermittelt der
Bericht eine gerade für den Laien wertvolle

(wenn auch fast verwirrende)
Menge von Fakten und Ansichten zum
gegenwärtigen Stand der schweizerischen

«medizinischen Infrastruktur».
Um die vielfältigen und teilweise noch
nicht klar erkannten Schwierigkeiten
des schweizerischen Gesundheitswesens

- das zu einem innenpolitischen
Zentralthema zu werden verspricht - besser

in den Griff zu bekommen, wird
die Forderung nach einer nationalen
Gesamtgesundheitskonzeption erhoben.

(Verlag Schweizerische Vereinigung

für Zukunftsforschung [SZF],
Wetzikon 1974.)

Freiheit - Fortschritt - Demokratie

Jeanne Hersch ist Philosophin. Doch
hat sie sich stets dagegen verwahrt,
die Philosophie in den Elfenbeinturm
zu verbannen. Ihre Aufgabe als
Philosophin sieht sie in der Erhellung der
Grundprobleme des Menschseins, in
der Bewahrung der existentiellen Freiheit

des Menschen gegen alle
Ideologien sowie in der Erhaltung jener
Werte, ohne die die Selbstverwirklichung

des Menschen unmöglich er¬

scheint. Jeanne Hersch hält es für die
Pflicht jedes einzelnen, auch des
Philosophen, sich um das öffentliche
Geschehen zu kümmern und einzugreifen,
wenn Fehlentwicklungen sichtbar werden.

Einige der Reden und Aufsätze, in
denen Jeanne Hersch zu Zeitfragen
Stellung nimmt, sind nun - unter dem
Titel «Die Unfähigkeit Freiheit zu
ertragen» - in Buchform erschienen. Was
an ihnen besticht, kann in aller Kürze
formuliert werden: es ist die Klarheit
und Unabhängigkeit des Denkens.

(Benziger-Verlag, Zürich, Köln
1974.)

Lorca über Dichtung und Theater

Der Übersetzer Enrique Beck legt in
einem Suhrkamp Taschenbuch die
Äusserungen des spanischen Lyrikers
und Dramatikers Federico Garcia Lorca

vor. Es handelt sich um eine Sammlung

von Dokumenten und Überlieferungen,

die 1966 bereits im Insel-Verlag

erschienen war und hier also in
neuer Gestalt die literatur- und
theatertheoretischen Ansichten Lorcas zur
Diskussion stellt. Dabei sind nicht nur
Lorcas eigene schriftlichen Aufzeichnungen

verwendet worden, sondern
Interviews, Äusserungen gegenüber
Verwandten, Dichtern, Kritikern und
Journalisten. Hingegen sind Briefe Lorcas
nicht herangezogen. Becks Übersetzung

basiert auf einer spanischen
Ausgabe; der kleine Band enthält einen
vollständigen Quellennachweis. Als
Arbeitsinstrument für Interpreten, besonders

auch für Schauspieler und Regisseure,

die sich mit Lorca auseinandersetzen,

ist das Bändchen unentbehrlich
(Suhrkamp-Verlag, Frankfurt a. Main).



950 HINWEISE

Die Geschichte des Daniel Ch.

Es handelt sich um die Romanbiographie

Chodowieckis, des berühmtesten
Buchillustrators des 18. Jahrhunderts.
Geschickt präsentiert Carl Brinitzer um
diesen Brennpunkt des literarischen
Lebens die wichtigsten Figuren und Werke
der Zeit (Basedow, Lavater, Goethe,
Nicolai und Lichtenberg, über den
Brinitzer bereits ein Buch veröffentlicht
hat). Sorgfältig geht er all den Intrigen
und Verlagsbeziehungen nach, wobei
generell für den Laien sehr viel Detailhaftes

anfällt, der Fachmann aber na-
turgemäss leer ausgeht. Der Verfasser
sucht diese Gefahr durch einen
pointierten Stil zu bannen : gerne hätte man
einen Teil des Textes daran gegeben, um
ein wenig mehr originalen Chodo-
wiecki zu bekommen - die Illustrationen

sind, wenngleich verkleinert, zu
loben. Die Geschichte des Daniel Ch.,
ein Sittenbild des 18. Jahrhunderts,
erschien in der Deutschen Verlags-Anstalt,

Stuttgart 1973.

Mehrings «Grosses Ketzerbrevier»

In den Darstellungen der deutschen
Literatur hat Walter Mehring noch keinen
endgültigen Platz. Manchmal hat man
den Eindruck, er werde als Verfasser
von Chansons und Kabarettexten, als
lyrischer Satiriker, nicht ganz so ernst

genommen. Zwischen den Stühlen zu
sitzen, ist sein Schicksal, das individuelle

wie das literarische. Aber das
«Grosse Ketzerbrevier», die Sammlung
lyrischer Texte von 1916 bis 1960, dürfte
im Überblick sichtbar machen, wer
Walter Mehring wirklich ist: ein Dichter.

Als Expressionist trat er an,
veröffentlichte im «Sturm» von Herwarth
Waiden seine Balladen, schlug sich dann
zu den Dadaisten und bereicherte die
Dada-Literatur durch Texte wie
beispielsweise die «Publikumslästerung».
Er ist ein Könner und Virtuose, er
kann herrlich frech sein und dann wieder

besinnlich, er hat eine Spannweite
des lyrischen Ausdrucks, die man nur
bewundern kann. Und wie sie da nun,
der Zeit schon etwas entrückt, versammelt

sind, die Verse aus dem Ersten
Weltkrieg, die Ketzerbreviere der zwanziger

Jahre, die Arche Noah SOS aus
den Tagen von Hitlers Machtergreifung,

der Transatlantische Psalter des

Emigranten und alle die andern
Gedichte eines langen und kämpferischen
Lebens, sieht man, dass sie uns alle so
betreffen wie eben Zeitgenossen. Walter

Mehrings «Kunst der lyrischen
Fuge» ist ein bestürzend aktuelles Buch,
weil es die Sprache seiner Zeit spricht.
Und es ist ein überdauerndes Buch,
weil es Form hat. (F. A. Herbigsche
Verlagsbuchhandlung, München, Berlin
1974.)

In den nächsten Heften lesen Sie:

Emil Küng
H. R. Meyer

Ernst Nef
Werner Günther
Beatrice von Matt

Die westliche Welt in einer Bewährungsprobe
Verkehrspolitik - oder: Vom Wahrheitsgehalt
wissenschaftlicher Aussagen
Über Wolfgang Hildesheimer

Zu den Novellen von Meinrad Inglin


	Das Buch

