
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 12

Artikel: Humor und Ironie in Ariosts "Orlando furioso"

Autor: Rüdiger, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-163007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-163007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Horst Rüdiger

Humor und Ironie in Ariosts «Orlando furioso»

Rudolf Borchardt ist gewiss einer der ganz wenigen deutschen Autoren
unseres Jahrhunderts, welche die Werke des Ludovico Ariosto noch gelesen
haben. In seinem Essay über die toskanische «Villa» schreibt er von dessen

Episteln, es seien die «einzigen lateinischen Gedichte der nachantiken Welt,
die wirklich durch und durch Poesie sind». Das will etwas heissen; denn
Borchardt verstand sich aufs Lateinische wie kaum ein anderer deutscher
SchriftsteUer seiner Zeit. Doch der Satz gibt zu denken, wenn man ihm eine
Äusserung Ariosts entgegenhält. Als nämlich Pietro Bembo dem Dichter
riet, er solle doch ja beim Lateinischen bleiben, erwiderte ihm Ariost, er
möchte lieber «einer der ersten unter den toskanischen als mit knapper
Mühe der zweite unter den lateinischen Schriftstellern sein». Die Antwort
klingt cäsarisch; Ariost muss sich bewusst gewesen sein, dass er mit seinen

«goldenen Stanzen» der Sprache des Volkes einen heiteren Glanz zu geben
wusste wie kein Dichter vor ihm und kein anderer danach.

Bellezza eterna, et infinita grazia
Che 7 cor notrisce e pasce, e mai non sazia - (X 45)

So schildert er das Reich der guten Fee Logistilla und charakterisiert
zugleich den Ton seiner eigenen Dichtung. Johann Diederich Gries, einer
unserer besten Übersetzer, gibt die Verse so wieder:

Anmut und Schönheit ewiglich gegattet,
Womit das Herz sich labt, und nie ersattet.

Es mag aber noch ein anderer Grund gewesen sein, der Ariost
bestimmte, seit seinem dreissigsten Lebensjahr fast ausschliesslich italienisch
zu schreiben. Im Zeichen des <Erwartungshorizontes) denkt man zunächst
an das Publikum; beginnt doch Ariosts Meisterwerk, der Romanzo vom
«Orlando furioso», mit den Versen:

Le donne, i cavallier, Tarme, gli amori,
Le cortesie, l'audaci imprese io canto... (11),
Die Damen, Ritter, Waffen, Liebesbande,
Die Zartheit sing ich, den verwegnen Mut...

Das klingt freilich anders als Vergils sonores «Arma virumque cano», dem
es nachgebildet ist. Damen und Liebe umschliessen den ersten Vers, und



ARIOST 915

Courtoisie leitet den zweiten ein, noch bevor die Heldentaten überhaupt
erwähnt werden. Das Proömium war wohl in der Tat als Verneigung vor
einem höfischen PubUkum gedacht, in dessen Mitte man sich Lucrezia
Borgia vorstellen muss, die exzentrische Tochter des Papstes Alexander VI.
und Gattin von Ariosts späterem Herrn, dem Herzog Alfonso von Este.

Italienisch statt Latein

Doch mit dem Publikum allein scheint die Wahl des Volgare nicht
erklärbar. Der Dichter, der Boiardos «Orlando innamorato» fortsetzen,
der von den Paladinen Karls des Grossen und den Artus-Rittern, von
Tristan und vom Zauberer Merlin, von guten und bösen Feen, von Monstren,

Seestürmen und vom Ritt zum Mond auf dem Rücken des Hippo-
gryphen fabulieren und alles zugleich in den Schleier des Phantastischen
hüllen wollte - dieser Dichter konnte das klassische Latein gar nicht brauchen,

weil es nicht fähig war, das Phantastische mit Anmut auszudrücken.
Wohl wäre es geeignet gewesen, den ironischen Ton des Understatement zu
treffen - dafür gab es in den Satiren des Horaz genug Beispiele -; wohl
hätte sich der Dichter in den erotischen Szenen der schmachtenden oder
lasziven Kadenzen der ovidischen Elegien bedienen können, und für die
kriegerischen Episoden hätten ihm die Epen Vergils oder Lucans zur
Verfügung gestanden; doch ganz und gar fehlte es an Vorbildern für jenes
Kokettieren des Erzählers mit seinem Publikum, für die dauernde Präsenz
seines epischen Ich, für das Burleske und Bizarre und SurreaUstische, das
wahrhaft Komische und Humorvolle, worüber sich alle Aufklärer und
Klassizisten immer wieder ärgerten, weil sie es nicht lassen konnten, den
«Furioso» mit der «Ilias» oder der «Äneis» oder dem «Paradise Lost» zu
vergleichen. So kamen die bornierten Urteile zustande, die der Literaturkritik

der Aufklärung nicht zur Ehre gereichen: Bodmer erklärte Ariost
für einen «Possenreisser», und Gottsched hielt seine Phantasien für die
«Träume eines Kranken» (was nicht zufällig an Voltaires Wort vom
«betrunkenen Wilden» Shakespeare erinnert). In Deutschland erkannten erst
Wieland, Herder, Goethe und die Brüder Schlegel das Gesetz, unter dem
der «Furioso» steht, dieses unhumanistische Werk eines hochgebildeten
Humanisten: das Gesetz des «zügellosen Genius Capriccio», den Wieland
in den Vorreden zu seinen Versepen so gern beschwört. Den Genius der guten
Laune, des Zufalls und holden Leichtsinns angemessen auszudrücken, war
die italienische Sprache seit Boccaccio, Pulci und Boiardo fähig; aber erst
Ariost machte ihn zum eigentlichen Herrn seines Romanzo.

So hat er weder für Aufklärer und Pedanten noch für die tierisch Ernsten

und die professioneUen Tiefenschürfer geschrieben, und noch weniger



916 ARIOST

für die Banausen, die von der Dichtung «Information», Moral, soziale

Ideologien oder sonstweiche geballten weltanschaulichen Ladungen erwarten.

Auch hat er sich keineswegs an den «Erwartungshorizont» seines
Publikums gehalten, sondern - wie jedes Genie - sein PubUkum geformt.
Er hat es gezwungen, seiner ungemein verwickelten epischen Strategie zu
folgen, welche an die in der Gartenbaukunst der Zeit so beliebten Labyrinthe

erinnert. Er hat sich nicht gescheut, das, Lieblingsspielzeug seines

Herzogs, die damals zuerst eingesetzten Feuerwaffen, als Teufelswerk zu
bezeichnen und sie durch Roland kurzerhand ins Meer werfen zu lassen, wo es

am tiefsten ist. Und ähnlich wie später Cervantes hat er das Rittertum ins
Absurde übersteigert und nicht nur durch die sprichwörtlichen Rodomon-
taden seines Helden Rodomonte der LächerUchkeit preisgegeben. Auch ist
er nie auf die Idee gekommen, sein Meisterwerk zu vernichten wie
Boccaccio, den am Ende die Reue packte, sondern er hat bis zum Ende immer
wieder daran gefeilt. Die letzte Fassung des «Furioso» ist 1532, neun Monate
vor seinem Tode, erschienen.

Gentiluomo di camera, Gouverneur und Dichter

Wenn wir fünfhundert Jahre nach Ariosts Geburt des Dichters gedenken,
so tun wir es im Bewusstsein, die Erinnerung an einen weithin unzeit-
gemässen und in deutschen Landen nahezu vergessenen Autor zu wecken.
Unzeitgemäss ist seine unbeschwerte Heiterkeit, sein Humor, den Goethe
mit Ironie gleichsetzte und «ans Komische grenzend» nannte; unzeitgemäss
seine souveräne Verachtung aller Realitäten, die den lebensklugen Mann
jedoch nicht hinderte, sich mühelos in die höfische Gesellschaft einzugüe-
dern, was wenige Jahrzehnte später Torquato Tasso am gleichen Hof der
Este misslang. Und wenig zeitgemäss verhielt er sich schon zu seinen
Lebzeiten: Als sein erster Dienstherr, der Kardinal Ippolito von Este, in
Geschäften nach Ungarn reisen wollte, weigerte sich Ariost, ihn zu begleiten;
er reise lieber auf der Landkarte als in der Wirklichkeit, entschuldigte er
sich. Das war für einen humanistisch gebildeten Mann, dem Ortsveränderung

Lebensbedürfnis bedeutete, so ungewöhnhch wie für einen abhängigen
«gentiluomo di camera» - in Wirklichkeit war er ein gehobener Dienstmann

mit poetischer Narrenfreiheit. Der Grund für die Weigerung mag
vorgeschoben gewesen sein ; Ariost liebte eine reife Schönheit, die Witwe eines
Florentiner Humanisten mit fünf Kindern, und wollte sich von ihr nicht
trennen - auch dies ein recht unzeitgemässes Verhalten, wenn man die
erotische Mobilität anderer Humanisten bedenkt. Doch die Reiseunlust enthüllt
auch einen Wesenszug des Dichters Ariost : Reale Ortsveränderung schränkt
die Phantasie ein, ideale Landkartenreisen regen sie an.



ARIOST 917

Freilich müsste er ein paar Jahre lang im Auftrag seines neuen Herrn,
des Herzogs Alfonso, die Landschaft Garfagnana im Luccheser Apennin
als Gouverneur verwalten. Sie stand durch Krieg, Hunger, innere Streitigkeiten,

BanditenüberfäUe und eine unfähige Bürokratie vor dem Ruin, aber
es gelang Ariost, die Misswirtschaft wenigstens in Grenzen zu halten. Der
heutige Gemeinderat habe an seiner Verwaltung wohl manches auszusetzen,
meinte der Bürgermeister von Castelnuovo, als er die Teilnehmer am Ariost-
Kongress der Accademia Nazionale dei Lincei kürzlich in der Festung be-
grüsste, wo der Gouverneur einst residierte. Das ist nicht verwunderlich,
wenn man liest, wie Ariost seine Aufgabe verstand: «Ich bin nicht der
Mann, andere Menschen zu regieren; ich bin zu menschenfreundhch und
habe nicht die Stirn, etwas auszuschlagen, was man von mir erbittet.» Er
war ein gütiger und rechtschaffener Beamter, aber ein Mann ohne politischen
oder wirtschaftlichen Ehrgeiz - der reine Gegentypus des Machtmenschen
und Managers. So lehnte er es auch ab, Botschafter der Este beimVatikan
zu werden, zumal er bei einer früheren Gesandtschaft mit Julius II.
unerquickliche Erfahrungen gesammelt hatte : Der Papst verzieh den Este nicht,
dass sie sich auf die Seite Frankreichs geschlagen hatten, und drohte ihren
Gesandten ins Meer werfen zu lassen; Ariost entzog sich dem Anschlag
durch die Flucht. Herzog Alfonso nahm ihm die Weigerung, an so unguten
Ort zurückzukehren, nicht übel, sondern war klug genug, die Fähigkeiten
seines Dieners richtig einzuschätzen: Er liess ihn in Frieden sein Haus in
Ferrara bauen, seinen Garten bestellen und den «Furioso» vollenden, der
den Este mehr Ruhm eingebracht hat als die im Romanzo besungenen
Kriegstaten. An sein Haus aber liess Ariost das berühmte Distichon
schreiben:

Parva sed apta mihi, sed nulli obnoxia, sed non
Sordida, parta meo sed tarnen aere domus.

Klein ist das Haus, doch für mich eben recht, niemandem schul-

/det es Dank, nicht gerade
Ein Hüttchen, aber doch mit meinem Geld erbaut.

Im Zeichen Amors

Dass in diesem Idyll das phantastischste Gebilde der Weltliteratur seiner

endgültigen Form entgegenreifte, hat schon die Zeitgenossen in Erstaunen
versetzt. «Messer Ludovico», soll der Kardinal Ippolito ausgerufen haben,
als er den Dichter seinen «Furioso» vortragen hörte, «dove mai avete
trovato tante corbellerie?» - «Herr Ludovico, wo habt Ihr nur so viel
Unsinn aufgeschnappt?» Nun, er hatte den «Unsinn» aus Rittergeschichten



918 ARIOST

und Reisebeschreibungen, aus der klassischen und der italienischen
Literatur, aus dem Orient und aus den bretonischen Sagen, und vielleicht hat er
auf Umwegen sogar vom Nibelungen-Lied und von der «Kudrun» gehört.
Doch die Verwunderung des mondänen und bösartigen Kirchenfürsten ist
leicht begreiflich : Das Phantastische und Bizarre lag dem intriganten Politiker

so fern wie dem Staatssekretär Antonio in Goethes «Tasso». Anders
als Tasso waren Ariost jedoch die geselligen Fähigkeiten gegeben, die auch
den exzentrischsten Poeten einer kultivierten und scharfzüngigen Gesellschaft

angenehm machen: Witz, Ironie, Selbstironie, versöhnlicher Humor
und die böse Waffe der < beffa >, des Katz-und-Maus-Spieles der
überlegenen Intelligenz mit der Tölpelei. Eben durch diese Merkmale wird
das pathetische Hintergrundthema des Romanzo die Kämpfe Karls des

Grossen und seiner Paladine gegen die Sarazenen um die Herrschaft
über Paris, Spanien und Nordafrika, seines blutigen Ernstes entkleidet und
relativiert. Immer wieder entfernen sich die Helden ohne Urlaub von der
Truppe und jagen ihren Angebeteten über Land und Meer bis in die
entferntesten Winkel der Welt nach; immer wieder bestehen sie Abenteuer und
Stürme, Kämpfe mit Ungeheuern und Zauberern, und Christen und Heiden,

Ritter und wehrhafte Amazonen unterscheiden sich nicht, wenn sie

Amor folgen, dem autokratischen Regisseur aller Irrungen und Wirrungen
des Romanzo. Die Eingangsverse des IX. Gesanges schildern die Gewalt
Amors, und der Dichter stimmt von Herzen zu :

Che non può far d'un cor ch'abbia suggetto
Questo crudele e traditore Amore?
Poi eh'ad Orlando può levar del petto
La tanta fé che debbe al suo Signore:
Già savio, e pieno fu d'ogni rispetto,
E de la sante Chiesa difensore:
Or per un vano amor, poco del zio,
E di sé poco, e men cura di Dio.

Ma Vescuso io pur troppo, e mi rallegro
Nel mio difetto aver compagno tale;
Ch'anch'io sono al mio ben languido et egro,
Sano e gagliardo a seguitare il male.

Was kann dem Unhold Amor nicht gelingen
Mit einem Herzen, das nur ihn verehrt?
Wusst er aus Rolands Brust doch wegzubringen
Die Treue, die sein Herr mit Recht begehrt:
Einst war er klug, achtsam in allen Dingen,



ARIOST 919

Zum Schutz der heiigen Kirche stets bewehrt;
Jetzt macht er sich, durch eitle Lieb ein Blinder,
Aus Karl und sich nicht viel, aus Gott noch minder.

Doch ich verzeih 's ihm nur zu gern und hege
Vergnügen gar, ihn mir so gleich zu sehn;
Auch ich bin ja zum Guten krank und träge,
Frisch und gesund, dem Bösen nachzugehn.

Der Schwank von der weiblichen Treulosigkeit

Doch Amors Macht bleibt auf paradoxe Weise nicht unbestritten. Der
verzehrenden Leidenschaft, die Roland schliesslich zur Raserei treibt, tritt die
Komik unmittelbar zur Seite. Sie macht das Unsägliche sagbar, die
phallische Brunst erträglich; sie verständigt den Leser mit Hilfe der Metapher;
sie enthüllt, indem sie verhüllt. Der heute zeitgemässen Direktheit des

Sexuellen steht Ariosts zeitlose Kunst der Anspielung gegenüber. Da ist der
Schwank von der Untreue der Weiber, den sich der Negerfürst Rodomonte
von einem französischen Herbergswirt erzählen lässt (XXVIII). Ariost hat ihn
der ersten Geschichte aus «Tausendundeiner Nacht» entnommen, aber im
Geiste Boccaccios umgestaltet. Darum rät er den Damen, die Seiten zu
überschlagen, oder der Geschichte, wenn sie schon nicht verzichten wollen,
wenigstens keinen Glauben zu schenken.

König Astolfo von Pavia, stolz auf seine Schönheit, hört, dass der junge
Iocondo in Rom noch schöner sei als er. Der König wünscht ihn zu sehen,
und Iocondo trennt sich schweren Herzens von seiner geüebten Frau. Kaum
unterwegs, bemerkt er zu seinem Schrecken, dass er ein Andenken an sie

vergessen hat. Als er zurückkehrt, findet er sie in den Armen eines

Dieners, tötet sie aber aus Liebe nicht und entfernt sich unbemerkt. Ein Fieber
entstellt den tief Bekümmerten; doch der König nimmt ihn freundlich auf,
nicht unzufrieden, dass er nun doch den Schönheitspreis verdient. Iocondo
schleicht unterdessen kummergebeugt durch das Schloss und entdeckt durch
Zufall, wie sich die Königin mit einem ungemein hässlichen, aber ebenso

tüchtigen Zwerg vergnügt. Der Anblick tröstet ihn über sein eigenes
Missgeschick, und er gewinnt seine Schönheit zurück. Auf die erstaunte Frage
des Königs nach der Ursache solcher Wandlung lässt Iocondo ihn auf die
Hostie schwören, dass er sich nicht rächen wird, und entdeckt ihm sein

eigenes und das Geheimnis der Königin. Nun verfallt der König in Kummer,
und Iocondo rät ihm, Gleiches mit Gleichem zu vergelten (45) :

«Lascian (disse Ioconco) queste ingrate,
Eproviam se son l'altre cosi molli:



920 ARIOST

Faccian de le lorfemine ad altrui
Quel ch'altri de le nostre han fatto a nui.»

«Lass, spricht Giocond, die Undankbare, Schwache!
Sind alle denn von solcher Willigkeit,
So wollen wir mit andrer Fraun vollbringen,
Was andre mit den unsrigen begingen.»

Nun ziehen sie durch Italien, Frankreich, Flandern und England und
geniessen die Liebe von tausend willigen Frauen. Endlich sind sie des don-
juanesken Wanderlebens überdrüssig und beschliessen, sich gemeinsam mit
einer Frau zu begnügen. Die Wahl Fällt auf die Wirtstochter Fiammetta in
Valencia (54) :

Pigliano la fanciulla, e piacer n'hanno
Or Tun or l'altro in caritade e in pace,
Come a vicenda i mantici che danno
Or l'uno or l'altro, fiato alla fornace.

Sie nehmen nun das Mädchen und vergnügen
Sich wechselweis in Fried und Wohlergehn,
Gleich Blasebälgen, die mit Wechselzügen,
Bald der, bald jener, in den Ofen wehn.

Auf der Weiterreise trifft Fiammetta einen Kellner wieder, der einst bei
ihrem Vater im Dienst war, und lädt ihn ein, die Nacht mit ihr zu
verbringen. Da sie zwischen dem König und Iocondo liegt, erfordert das

Manöver zwar einige gymnastische Behendigkeit, doch Amor wird aller
Hindernisse Herr. Am Morgen gerät der König mit Iocondo in Streit, weil
jeder behauptet, der andere habe Fiammettas Gunst allein genossen. Voll
Angst bekennt das Mädchen die Wahrheit - die Wirkung ihres Geständnisses
ist verblüffend (71):

Poi scoppiaro ugualmente in tanto riso
Che con la bocca aperta e gli occhi chiusi,
Potendo a pena il fiato aver del petto,
A dietro si lasciar cader sul letto.

Und nun verfallen sie in solches Lachen,
Dass keiner bald mehr Atem schöpfen kann.
Rücklings aufs Bette fallen die Genossen,
Mit offnem Mund, die Augen zugeschlossen.



ARIOST 921

Als sie sich erholt haben, halten sie Rat und kommen zu dem Ergebnis,
dass ihre eigenen Frauen nicht schlimmer waren als alle anderen, geben
Fiammetta dem Kellner zum Weibe und kehren getröstet in die Arme ihrer
Gattinnen zurück.

Der Schwank ist mit unendlichem Charme erzählt, und darin
unterscheidet er sich von den handfesten mittelalterlichen Schwänken oder von
Poggio Bracciolinis Facetien. Wenn er mit dem Frere-cochon-Gelächter der
betrogenen Betrüger ausklingt, so mag sich Pirandellos Wort bewahrheiten,

dass Ariosts Lachen dem Mittelalter den Todesstoss versetzt hat.
Doch der Dichter kannte sein Publikum und war klug genug, der
Geschichte ein Postskriptum anzuhängen, welches die Situation in das Licht
einer moderneren Auffassung vom Verhältnis der Geschlechter rückt.
Neben dem finsteren Rodomonto hat ein alter Mann die Erzählung des

Wirtes angehört. Er wird als gescheit und mutig charakterisiert, verteidigt
die Sittsamkeit der Frauen mit Wärme und stellt den Männern die peinliche
Frage, ob sie denn ihren Frauen stets die Treue gewahrt hätten. Und er
spricht eine der einfachen, von gesundem Menschenverstand diktierten
Sentenzen aus, an denen der «Furioso» so reich ist (81):

Dovriano amar volendo essere amati,
E tor con la misura ch'allor danno.

Wenn er [der Mann] geliebt sein will, so soll er lieben
Und nehmen mit dem Mass, das er gewährt.

Hier spricht eine sehr moderne Auffassung von der Gleichheit der
Geschlechter, wie Ariost sie auch anderwärts vertritt. Mit ihrer Laxheit der

gegenseitigen Duldung ist sie gewiss nicht der Gipfel der Geschlechtsmoral;
aber sie bezeugt die Haltung eines Mannes, der sich von der Vorstellung der

Minderwertigkeit und nymphomanischen Willigkeit der Frau, wie die
Weibersatire sie gern darstellt, freigemacht hat. Man darf annehmen, dass der
wackere Alte die Meinung des Dichters vertritt; dafür spricht auch die Art,
wie der wüste Haudegen Rodomonte ihn zum Schweigen bringt (84) :

Ma il Saracin, chefuggia udire il vero,
Lo minacciò con viso crudo et empio,
Si che lo fece per timor tacere;
Ma già non lo mutò di suo parere.

Doch Rodomont will nicht die Wahrheit hören
Und blickt' ihn jetzt so wild und drohend an,
Dass er ihn bald aus Furcht zum Schweigen brachte;
Doch ändert' er deshalb nicht, was er dachte.



922 ARIOST

Das ist die Art, wie brutale Gewalt seit je mit der Vernunft umzuspringen
pflegt. Nicht nur im Gelächter der Burleske ist das Mittelalter zu Ende

gegangen, sondern unter der sanften Gewalt einer toleranten Gesinnung,
von der nun auch die Frau nicht mehr ausgeschlossen bleibt.

Verstand auf dem Monde - Torheit auf Erden

Zahlreiche andere komische Episoden des «Furioso» verdienten genauere
Analyse; wir müssen uns auf einige wenige beschränken und versuchen,
das jeweils Charakteristische zu beschreiben. Dass der fabulose Ritt des

britischen Herzogs Astolfo auf dem Hippogryphen eine diskrete Parodie der
Jenseitswanderung Dantes darstellt, ist bekannt; führt doch der Weg des

Ritters durch die Hölle ins irdische Paradies und von hier unter dem Geleit

des Evangelisten Johannes endlich zum Mond. Dort wird in einem Tal
alles aufbewahrt, was der Mensch auf Erden vergeudet oder verloren hat: der
Ruhm, den die Zeit wie ein Wurm zernagt, Gelübde und Gebete,
Liebesseufzer, beim Spiel vertane Zeit, nicht ausgeführte Pläne, Siegestrophäen,
Geschenke für die Mächtigen dieser Welt in Gestalt von Fischangeln,
entleerte Blasebälge als Zeichen wankelmütiger Fürstengunst, Leimruten als

Allegorien weiblicher Reize, denn auch sie sind vergänglich - kurz, ein
gewaltiges Lager menschlicher Eitelkeiten, deren sich die Vernunft zu schämen
hat. Und Ariost beschliesst die lunare Inventur mit einem jener Paarreime,
die seine Stanzen so oft ironisch pointieren (XXXIV 81):

Sol la pazzia non v'è poca né assai,
Che sta qua giù, né se ne parte mai.

Nur Torheit gab's nicht viel noch wenig oben;
Denn sie bleibt hier, wird nie vom Fleck gehoben.

Wohl aber ist das Lager mit einer Unmenge von säuberlich etikettierten
Flaschen und Fläschchen gefüllt, in denen der verlorene Verstand der
Menschen als feiner Liquor aufbewahrt wird. Zu seinem Erstaunen findet
Astolfo hier nicht nur Rolands Verstand, um dessentwillen er die Mondfahrt

ja unternommen hatte, sondern auch eine beachtliche Menge seines

eigenen.
Ma molto più maravigliar lofenno
Molti ch'egli credea che dramma manco
Non dovessero averne, e quivi denno
Chiara notizia, che ne tenean poco,
Che molta quantità n'era in quel loco. (84)



ARIOST 923

Allein noch mehr Verwunderung gewährt
Ihm dies: zu sehn, dass viele sich hier fanden,
Die, wie er glaubte, keinen Gran entbehrt;
Und nun entdeckt er, dass sie wenig haben,
Denn er befand sich hier in grossen Gaben.

Mit Sondererlaubnis des Evangelisten darf der Herzog an seinem Fläsch-
chen schnuppern und derart seinen Verstand zur Gänze wieder einsaugen -
nicht ohne ihn bald darauf ein zweites Mal zu verlieren, wie es dem
Menschen zu gehen pflegt, den Erfahrung nicht klüger macht. Ariost schliesst
sich auch selbst aus der Schar derer nicht aus, die ein bisschen den
Verstand verloren haben; nur verbindet er sein Geständnis mit einem Kompliment

für seine Dame, denn sie trägt die Schuld an dem Unglück und könnte
es leicht wieder gutmachen, wenn sie nur wollte. Dazu, meint Ariost, sei

keine Mondfahrt nötig.

Unterhaltung und Komödie

Solche Szenen und Bonmots sind es gewesen, die Wieland, den witzigsten
deutschen Autor des XVIII. Jahrhunderts, bewogen, auch seinerseits die
Musen zu bitten, sie möchten ihm den Hippogryphen «zum Ritt ins alte
romantische Land» noch einmal satteln. Und wenn er fortfährt («Oberon»
II):

Wie lieblich um meinen entfesselten Busen
Der holde Wahnsinn spielt

so verfährt er ganz nach Ariosts poetischem Rezept: Er setzt die Anspielung

auf Rolands Raserei zum eigenen Furor poeticus in Beziehung und
kann nun selbst als rasender Poet der Lust am Kapriziösen unbedenklich
frönen. Die Literaturkritik war freilich rasch bei der Hand, Wieland als

«undeutsch, unsittlich und unchristlich» zu verketzern, und auch um Ariosts
Ruf bei der Nachwelt steht es nicht zum besten. Man verzeiht ihm ungern,
dass er ein unterhaltsamer Autor ist, und Schiller vermisste bei ihm «Tiefe»
und «Ernst», die man freilich im «Furioso» vergeblich suchen wird; aber er
fuhr fort, wir brauchten «wahrUch auch die Fläche so nötig als die Tiefe» -
und die Heiterkeit so nötig als den Ernst, möchten wir zufügen.

Mir will jedoch scheinen, dieser Gegensatz sei wenig relevant für einen

Autor, dem Spiel und Wohlklang so viel bedeuten. Mit Spiel meine ich
dabei sowohl den szenenartigen Aufbau so vieler Episoden des «Furioso»
und die Übersteigerung einzelner Szenen zur Posse als auch das Spiel, das



924 ARIOST

der Autor mit dem Publikum treibt. Der rasche Szenenwechsel, das oft
recht unmotivierte Auftreten und Abgehen der Handelnden hat komödienhaften

Charakter; hier hat der Erzähler vom Komödienschreiber Ariost
gelernt und dieser von den römischen Komödiendichtern. Auch ist es wohl kein
Zufall, dass Ariosts Komödie «I suppositi» («Die Vermeintlichen»), die
1519 mit Raffaels Bühnenbildern vor Papst Leo X. aufgeführt wurde, in
englischer Bearbeitung eine Quelle von Shakespeares Lustspiel «Der
Widerspenstigen Zähmung» war. Der Geist der Komödie schliesst Ernst und
Tiefe nicht unbedingt aus; aber wenn irgendwo, so spürt man hier die
Erwartungen von Ariosts höfischem Publikum: Es wollte unterhalten sein -
unpedantisch und spannend unterhalten; darum duldete es keine Längen und
keine Langeweile. Ariost weiss Spannung zu wecken und zu erhalten ; er
versteht sich auf das Handwerk, auf die Kunst der Unterbrechung vor dem

Höhepunkt, wie der Autor einer modernen Gesellschaftskomödie oder eines

Fortsetzungsromanes.

Schwierigkeiten mit AngeUca

Eins der köstlichsten Beispiele ist der Schluss des X. Gesanges. Er besteht

nur aus zwei Dutzend Strophen und ist rasch erzählt. Auf dem Hippo-
gryphen über Land und Meer reitend, erblickt der Held Ruggiero die
kokette indische Prinzessin AngeUca; sie ist nackt an einen Felsen gekettet,
wo sie als Versöhnungsopfer für einen jungfrauengierigen Seekraken
ausgesetzt ist. Ruggiero schlägt das Ungeheuer mit List zurück und befreit die
Schöne aus ihrer misslichen Lage, setzt sie hinter sich aufden Hippogryphen -
und vergisst wieder einmal seinen Vorsatz, nach Spanien zu fliegen. Von
Begierde nach AngeUca erhitzt, landet er an einem Locus amoenus in der
Bretagne. Um die Schöne zu besitzen, versucht er sich des hinderlichen
Panzers zu entledigen ; aber vor lauter Nervosität verheddert er sich immer
wieder (115):

Frettoloso, or da questo or da quel canto
Confusamente Tarme si levava;
Non gli parve altra volta mai star tanto,
Che s'un laccio sciogliea, dui n'annodava

Er reisst die Waffen in verwirrtem Drange
Bald hier, bald dort herunter, ohne Rast.
Nie, will ihm dünken, währt' es sonst so lange;
Er löst ein Band, zwei knüpft er in der Hast...



ARIOST 925

Doch gerade hier, wo man den Erwartungshorizont des Publikums in den
buntesten Farben vermuten darf, unterbricht Ariost die Szene mit der
maliziösen Bemerkung, sie werde den Hörer gewiss langweilen:

Ma troppo è lungo ormai, Signor, il canto,
E forse eh'anco l'ascoltar vi grava;
Si ch'io differirò l'istoria mia
In altro tempo che più grata sia.

Doch, Herr, nun wird's zu viel mit dem Gesänge,
Auch wird vielleicht das Hören Euch zur Last;
Weshalb ich die Geschichte jetzt verschiebe

Auf andre Zeit, die besser Euch beliebe.

Erst im nächsten Gesang findet die peinliche Situation ihr mirakulöses
Ende, indem sich AngeUca mit Hilfe eines Tarnringes, den Ruggiero ihr
anvertraut hatte, seinen Gelüsten entzieht. Das ist Komödie, ja Posse, wenn
man bedenkt, dass Ruggiero einer der angesehensten und tapfersten Paladine

im fränkischen Heere ist, der seine Herkunft vom trojanischen Hektor
ableitet und mit Bradamante der Stammvater der Este sein wird. So spielt
Ariost auch mit seinem Publikum, indem er ihm das Vergnügen der Spannung

nicht missgönnt, das die modernen Autoren ihren Lesern so gern
vorenthalten. Er empfindet keine Scheu vor den technischen Kunstgriffen,
von denen die Unterhaltung nun einmal lebt, und noch geringere Bedenken

trägt er, einen grossen Helden der Lächerlichkeit preiszugeben.

Die adäquate Form der Stanze

Auch der Wohlklang als ästhetisches Element des «Furioso» findet seine

Bestätigung in der Geselligkeit, die er fördert. Ariosts Verse haben nicht
jenen arienhaften Charakter wie die Verse Polizianos oder Metastasios ; ihre
Harmonie ist weniger der Melodie als dem inneren Gesetz der Stanze zu
danken. Diese Strophe, dem Geist der italienischen Sprache so adäquat wie
dem Genius Ariosts, erlaubt nicht nur, sondern fordert geradezu die
Mitwirkung des Intellekts. Sie lässt sich nicht singen, «wie der Vogel singt»,
volksliedartig schlicht wie kreuz- oder paarweise gereimte Vierzeiler, oder
psalmodieren wie rhythmisch wogende Hexameter oder prosanahe sprechen
wie dramatische Blankverse. Kein unendliches Reimband verknüpft die
Verse eines Stanzengesanges von Anfang bis Ende wie die eines Canto in
Terzinen, und schon gar nicht ist der Stanze die dauernde geheime
Beziehung auf die christliche Trinität eigen, die der Terzine ihre Würde ver-



926 ARIOST

leiht. Jede Strophe muss gleichsam neu Atem holen, zumal wenn die beiden
Schlussverse der vorangehenden früher Gesagtes zusammenfassen oder es

derart pointieren, dass mit Notwendigkeit eine Pause im Fluss der
Erzählung entsteht. Das aber bedeutet: sie muss im Idealfall jeweils einen

neuen Gesichtspunkt finden, aus dem sie Vorgänge, Schilderungen,
Reflexionen darstellt. Diese Eigenart, die Ariost meist genau beachtet hat,
setzt eine intellektuelle Beweglichkeit voraus, wie das klassische Epos sie

nicht kennt. Gewiss, die Gefahr der Unruhe, auch der Abschweifung liegt
nahe, und Ariost ist ihr nicht immer entgangen, so wie man ihr in der
alltäglichen Konversation oft nicht entgeht. Aber ihre Eigenart lässt die
ariostische Stanze als spezifische Form der kultivierten geselligen Konversation

erscheinen, wobei der Hörer zum idealen Mitwirkenden wird, weil er
sich immer wieder angesprochen fühlt. Ohne an Charakter und Qualität zu
verlieren, kann die Stanze auf Ernst und Tiefe verzichten.

Sie muss es freilich nicht, wie Goethes «Geheimnisse» und die
«Zueignung» zum «Faust» beweisen. August Wilhelm Schlegel schätzte diese
Stanzen hoch, weil Goethe die Form nicht leger handhabte wie Wieland,
sondern so perfekt wie Ariost selbst. Er hielt den dreifachen Kreuzreim
und den abschliessenden Paarreim ein, baute jeden der jambisch rhythmisierten

Verse fünfhebig, und als einzige Freiheit gestattete er sich - in der
«Zueignung» überall und in den «Geheimnissen» hin und wieder - den
Wechsel zwischen klingenden und stumpfen Reimen in den ersten drei
Verspaaren. Daran hatte selbst der metrische Purist Schlegel nichts auszusetzen,
denn er kannte aus eigener Erfahrung die Schwierigkeiten, die sich aus der
relativen Reimarmut der deutschen Sprache ergeben. Wäre er nicht zugleich
ein moralischer Purist gewesen, so hätte er an einem anderen Stanzengedicht

Goethes seine helle Freude haben müssen. Denn alle 24 Strophen
des Gedichtes «Das Tagebuch» enthalten ausschliesslich klingende Reime,
stehen also in der Form Ariost noch näher als die anderen. Doch nicht
nur in der Form: auch das heikle Thema, die verhüllend-enthüllende
Bildersprache und jener unbefangene Ton, den Goethe den römischen Ele-
gikern verdankt, sind Ariost verwandt.

Ein Echo in Goethes «Tagebuch»

Im «Furioso» treten einige Eremiten auf. Der eine ist ein bejahrter Mann,
der zeit seines Lebens Gott in Ehren gedient hat. Darum kennt er die List
des Teufels, und obwohl für weibliche Reize nicht ganz unempfänglich,
hütet er sich, mit dem Feuer zu spielen. Deshalb führt er die schöne
Isabella, die er trauernd antrifft, nicht in seine einsame Waldhütte (XXIV 91):



ARIOST 927

Fra sé dicendo: Con periglio arreco
In una man la paglia e lafacella;
Né si fida in sua età, né in sua prudenzia,
Che di sé faccia tanta esperienzia.

Denn, spricht er bei sich selbst, wohl wär's verwegen,
Nahm ich ein Licht und Stroh in eine Hand.
Er hofft nicht von der Klugheit noch den Jahren
Beistand genug in solcherlei Gefahren.

Anders verhält sich der falsche Eremit gegenüber der verzweifelten AngeUca.
Als sie seine Anträge wütend zurückweist, schläfert er sie mit Hilfe eines

Zaubersaftes ein (VIII 49f.):

Egli l'abbraccia, et a piacer la tocca,
Et ella dorme, e non può fare ischermo;
Or le bacia il bel petto, ora la bocca,
Non è ch'il veggio in quel loco aspro et ermo ;
Ma ne l'incontro il suo destrier trabocca,
Ch'ai disio non risponde il corpo infermo;
Era mal atto, perché avea troppi anni,
E potrà peggio, quanto più l'affanni...
Alfin presso alla donna s'addormenta

Und er umarmt und drückt sie nach Behagen,
Küsst bald den Mund und bald den Busen ihr.
Die Schöne schläft und kann's ihm nicht versagen,
Und niemand sieht's im öden Felsrevier.
Allein sein Ross stürzt hin im ersten Jagen,
Die schwache Kraft entspricht nicht der Begier.
Ihm will das Alter kein Geschick mehr gönnen;
Je mehr er's treibt, je minder wird es können
Am Ende schläft er ein bei seiner Schönen

Der erste deutsche Übersetzer des «Furioso», Diederich von dem Werder,
hat diesen Passus noch mehr verkürzt, als ich es eben getan habe: Die
Schilderung der vergeblichen Anstrengungen des Alten schien ihm zu
drastisch.

Goethe schildert im «Tagebuch» eine ähnliche Szene nicht weniger
drastisch und mit nicht minder gutem Geschmack. Er erzählt das Erlebnis in
der ersten Person, stellt es in einen grösseren Rahmen und lässt ihm eine



928 ARIOST

Moral folgen, die er zwar ironisch ankündigt, aber zweifellos ernst meint:
Sehr viel vermag die Pflicht, «unendlich mehr die Liebe». Auch andere
Unterschiede sind evident: Bei Goethe sichert die versagende Manneskraft
die eheliche Treue - davon ist bei Ariost natürlich keine Rede. Das Mädchen
ist anders gezeichnet als AngeUca : eine willige und zugleich spröde Schöne ;

noch unerfahren, besteht sie auch unberührt das Abenteuer. Und doch gibt
es auffällige Parallelen. Bei Goethe heisst es (Strophe 11):

So schliesst sie mich an ihre süssen Brüste,
Als ob ihr nur an meiner Brust behage.
Und wie ich Mund und Aug und Stime küsste,
So war ich doch in wunderbarer Lage:
Denn der so hitzig sonst den Meister spielet,
Weicht schülerhaft zurück und abgekühlet.

Bei Ariost stand zu lesen :

Egli l'abbraccia, et a piacer la tocca
Or le bacia il bel petto, ora la bocca
E potrà peggio, quanto più l'affanni [il destriero].

Und er umarmt und drückt sie nach Behagen,
Küsst bald den Mund und bald den Busen ihr
Je mehr er's treibt, je minder wird es können [das Ross].

Die Ähnlichkeiten mögen zufällig sein; immerhin fallen mindestens die
nahezu identischen Reimwörter «behage» - «Behagen» auf (sie reimen
jeweils mit «sage» und «versagen»). Goethe kannte natürlich den «Furioso»
im Original; später hat er sogar die «Cassaria» gelesen. Er könnte aber
auch Gries' Übersetzung zu Rate gezogen haben, die 1804-1808 erschienen

war, während das «Tagebuch» im April 1810 entstanden ist. Überdies
verläuft die folgende Szene ähnlich wie im «Furioso», wenngleich die Rollen
vertauscht sind : Während bei Ariost der Alte, vom vergeblichen Bemühen
erschöpft, neben AngeUca einschläft, entschlummert bei Goethe das Mädchen

an der Seite des Mannes und gibt ihm Gelegenheit zur Besinnung.

Interpretatio erotica

Weit aufschlussreicher scheint mir jedoch eine Bemerkung Eckermanns zu
sein. Bei einer Unterhaltung über den Charakter der poetischen Formen
erkannte er in Goethes «verfänglichem» Gedicht sogleich «Ton und
Versart von Meister Ariost», und Goethe gab ihm recht: «... es liegen in
den verschiedenen poetischen Formen geheimnisvolle grosse Wirkungen.



ARIOST 929

Wenn man den Inhalt meiner Römischen Elegien in den Ton und die Versart

von Byrons Don Juan übertragen wollte, so müsste sich das Gesagte

ganz verrucht ausnehmen.» Mehr noch als das für Erotica sanktionierte
Distichon der römischen Elegiker hielt also Goethe (wie übrigens auch

Byron) die ariostische Stanze für die am besten geeignete Form, um
Verfängliches auszusprechen. Freilich benutzte er sie zu diesem Zweck allein
im «Tagebuch». So ist dieses Gedicht in der Form wie in der zentralen
Situation Goethes «ariostischste» Schöpfung. Wäre aber Goethe durch die
Szene Ariosts tatsächlich angeregt worden, so hätte ihn gewiss die
Schilderung einer Situation fasziniert, die infolge ihrer heiteren Unbefangenheit
vor dem Allzumenschlichen frei ist von aller Lüsternheit und Prüderie.
Ihre Peinlichkeit wird im «Tagebuch» durch die sittliche Grundidee, im
«Furioso» durch die ironische Distanzierung des Erzählers von der Sache

neutralisiert.
Die Interpretatio erotica Ariosts hat die deutschen Dichter von Wieland

über Goethe bis zu Gottfried Keller nicht ausschliesslich, aber doch
vorwiegend in ihrem Bann gehalten, und die romantischen Theoretiker und
Moralisten haben wenig daran ändern können. Noch in der ersten Fassung
des «Grünen Heinrich» steht die unvergleichliche nächtliche Badeszene, in
der Judith dem Helden in unverhüllter Schönheit gegenübertritt und ihm
wie die entkleidete Olimpia erscheint. Hier hat der «Furioso» die Rolle des

Kupplers übernommen wie Galeotto in dei Francesca-Paolo-Episode des

«Inferno». In der zweiten Fassung hat Keller die Szene gestrichen; sie

schien ihm wohl doch zu verwegen für die viktorianische Moral der
Gründerzeit. Seither ist Ariost immer mehr in Vergessenheit geraten. Er ist
ein unzeitgemässer Autor, kaum geeignet für eine Gesellschaft, die in
Produktion und Konsum ihre wesentlichen Ziele sieht und für Humor hält,
was sie zu Fasching erlebt. Ein unzeitgemässer und ein zeitloser Autor, für
den nicht nur die schwärmerischen Verse Antonios gelten, sondern auch die
Worte der Leonore Sanvitale, die sie ausspricht, als sie die Herme des Dichters

bekränzt:
So drück ich meinen vollen frohen Kranz
Dem Meister Ludwig auf die hohe Stirne -
Er, dessen Scherze nie verblühen

(Der Aufsatz wurde in mehreren deutschen Universitäten vorgetragen; die Form des

Vortrags ist unverändert geblieben. Gries' Übersetzungen sind gelegentlich leicht
überarbeitet.)


	Humor und Ironie in Ariosts "Orlando furioso"

