
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 10

Artikel: Auf der Suche nach dem Sinn des Lebens : zum 100. Geburtstag Albert
Schweitzers

Autor: Föllmi, Toni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Toni Föllmi

Auf der Suche nach dem Sinn des Lebens

Zum 100. Geburtstag Albert Schweitzers

Der 100. Geburtstag Albert Schweitzers am 14. Januar 1975 ist sowohl Anlass

als auch Aufforderung an eine neue Generation, sich zu fragen, worin
das Bleibende seines geistigen und humanitären Lebenswerkes besteht und
vor allem, wie weit er uns auch heute noch Wesentliches zu sagen hat
und als Vorbild gelten kann. Als Arzt, Philosoph und Musiker ist Schweitzer
zeitlebens vor allem Theologe geblieben, ein Denker des Glaubens. Als
solcher wurde er von vielen totgeschwiegen, von andern über Gebühr
glorifiziert. Heute, wo mehr Menschen denn je verloren und hoffnungslos
desorientiert in unserer Welt umherirren, weil ihnen die geistigen Grundlagen

derart fragwürdig geworden sind, dass sie nichts mehr haben, woran
sie sich halten können, vermag vielleicht gerade Schweitzers Vermächtnis
wieder zu neuer Besinnung über Sinn und Zweck unseres Lebens aufzurufen.

« Horchen auf die menschliche Stimme, wo sie unverfälscht ertönt,
und Entgegnung an sie - das ist es, wessen es heute zuvorderst bedarf1»,
bekannte einst Martin Buber. Und für Schweitzer «kann die
Gedankenerneuerung, die für unsere Zeit kommen muss, auf keine andere Weise
zustande kommen, als dass die vielen ihre Gesinnungen und Ideale aus dem
Nachdenken über den Sinn des Lebens und den Sinn der Welt neu
gestalten2».

Schweitzers Jugend fiel noch in jene letzten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts,

in denen die alten Bindungen ihre innere Stärke weitgehend
verloren hatten und nur das unbeirrte Suchen nach neuen Wegen und neuer
Mitte Möglichkeiten fruchtbarer Entfaltung von Anlage und Begabung bot.
Schweitzer verstand sein Leben bis ins letzte zu formen. Dass er dabei seinen
elementaren Kräften stets die strenge Haltung und Bindung abrang und
aufzwang, hob ihn aus der Masse beispielhaft hervor. Dadurch nötigte er
zugleich jeden, der ihm begegnete, zur Hingabe oder zur Abwehr. Keiner
konnte in seiner Nähe gleichgültig bleiben. Da er in seinem eigenen Wesen
die Höhen und Tiefen der menschlichen Seele durchlebte, hatte er auch
letztes Verständnis für Menschen verschiedenster Art und Richtung, und
Menschen verschiedensten Ursprungs und Glaubens schlössen sich ihm an.
Schweitzer erscheint uns rückblickend wie ein einsamer Baum, den der
Blitz stets verschont hat und den kein Sturm ie zu entwurzeln vermag. Seine



738 ALBERT SCHWEITZER

schöpferische Unruhe wirkt weiter, und alle seine offenen Fragen wirken
heute mehr denn je in eine ungewisse Zukunft hinein.

Im Kampfgegen Vermassung und Verzweiflung

Der heutige Leser, der die Mühe nicht scheut, sich in das umfangreiche,
ebenso anspruchsvolle wie vielseitige literarische Schaffen Schweitzers zu
vertiefen, nimmt teil am Wachsen eines Denkens, das immer und überall
offen blieb und nie in lebloser Begrifflichkeit erstarrte. Eines der
wesentlichsten Anliegen Schweitzers war es, den Menschen vor Vermassung und
Verzweiflung zu schützen. Dabei stiess er zwangsläufig auf jene ewigen
Geheimnisse, die allen einmal zur Frage werden müssen, «welchen Sinn und
welchen Wert wir unserem Leben geben sollen. Was bin ich in der Welt?
Was will ich in ihr? Was darf ich in ihr hoffen3?». Auf dieses elementare
Fragen suchen die Menschen in den Religionen und Philosophien Antwort.
Letzten Endes aber streben «alle in der Religion sich bewegenden Fragen»
und «auch alle Fragen christlicher Theologie in allen Jahrhunderten auf
die eine hin, die alle in sich begreift: <Wie kann ich mich als in der Welt
und als zugleich in Gott seiend erfassen4?)».

Nirgends gibt Schweitzer auf solches Fragen fertige Lösungen. Die
individuelle Entscheidung kann und darf dem einzelnen Menschen in keiner
Situation abgenommen werden. Schweitzer wendet sich vielmehr an
denkende Menschen mit dem Zweck, elementares Denken über die in jedem
Menschenwesen aufsteigenden Fragen des Daseins zu wecken. Er selbst
lebte das von seinem Glaubensbilde Jesu zutiefst berührte Denken in
schlichter Grösse. Trotz aller Wissenschaftlichkeit war er nie eigentlich eine
theoretisch ausgerichtete Gelehrtennatur; er war vielmehr ein Mystiker der
sittlichen Tat, und sowohl seine Theologie als auch seine Philosophie
waren Werkzeuge seines ethischen Willens5. Als Theologe war Schweitzer
eine oft sehr umstrittene Persönlichkeit. Zeitlebens hatte er darauf
verzichtet, Jesus einer Kirchenlehre anzupassen. Seine Absicht bestand
vielmehr darin, Jesus selber im Rahmen und in der Art des Spätjudentums
sehen zu lernen und so auf uns wirken zu lassen. Die Worte Jesu waren
für Schweitzer stets lebensverpflichtende Gebote, der Mensch Jesus «die
höchste geistige und religiöse Autorität6». Sein Entschluss, bis zum dreissig-
sten Lebensjahr «der Wissenschaft und der Kunst zu leben», um sich «von
da an einem unmittelbaren menschlichen Dienen zu weihen7», geht letzten
Endes auf seinen Gehorsam gegenüber dem Worte Jesu zurück: «Denn wer
sein Leben will behalten, der wird's verlieren; und wer sein Leben verliert
um meinet- und des Evangeliums willen, der wird's behalten 8. »



ALBERT SCHWEITZER 739

Schweitzers konsequent-eschatologische Deutung der Worte Jesu

Das grösste wissenschaftliche Verdienst Schweitzers auf dem Gebiete der
Theologie ist und bleibt der überzeugende Nachweis der konsequent-eschato-
logischen Bestimmtheit der Lehre und des Wirkens Jesu. Schweitzer führte
die konsequent-eschatologische Lösung der Probleme des Lebens Jesu, in
Weiterführung der Erkenntnisse von Johannes Weiss9, in seiner monumentalen

«Geschichte der Leben-Jesu-Forschung10» im einzelnen durch, nachdem

er sie in seiner früheren Studie über «Das Messianitäts- und
Leidensgeheimnis11» erstmals skizziert hatte. Er vervollständigte die Ansichten
von Johannes Weiss dahin, dass Jesus nicht nur eschatologisch gedacht
habe, sondern auch in seinem Handeln durch eschatologische Vorstellungen

bestimmt gewesen sei. Jesus eschatologisch verstehen heisst, ihn vom
Letzten, also vom Reiche Gottes her, zu erfassen, von dem aus und auf das

hin er lebte, dachte und verkündigte. Schweitzers konsequent-eschatologi-
sches Jesus-Verständnis schliesst nicht nur die Deutung seiner Verkündigung

ein, sondern auch die seines öffentlichen Auftretens und Wirkens,
Leidens und Sterbens, stets von der beherrschenden Mitte des Gottesreiches

aus12. Mit dieser Deutung hat Schweitzer der älteren liberalen
Jesusauffassung, die Jesus zum Lehrer zeitlos-gültiger, immanenter
religiössittlicher Wahrheiten gemacht hatte, endgültig den Todesstoss versetzt13.
« Der Jesus von Nazareth, der als Messias auftrat, die Sittlichkeit des
Gottesreiches verkündete, das Himmelreich auf Erden gründete und starb, um
seinem Werke die Weihe zu geben, hat nie existiert14.»

Die Erkenntnis, dass das Reich Gottes der wesentliche Inhalt der
Verkündigung Jesu ist und dass Jesus in der Erwartung des bald hereinbrechenden

Gottesreiches gelebt hat, setzt sich heute in der evangelischen
Theologie - und teilweise sogar in der katholischen - durch, wenn auch die
Grundthese der konsequent-eschatologischen Deutung Jesu im einzelnen
nach wie vor weithin auf Widerstand stösst. So scheint vor allem der von
der radikalen Formgeschichte Rudolf Bultmanns herkommende
wissenschaftliche Einwand, welcher die Berichte der Evangelien in die verschiedenen

Tradititionsschichten zerlegt, auf die Unmöglichkeit hinzuweisen, ein
geschichtliches Bild des Wirkens und der Gestalt Jesu zu geben. Nach
dieser Lehre haben wir Jesus immer nur im Glaubensbild der Urgemeinde,
das heisst als Auferstandenen, vor uns. Die Evangelien wollen als
Glaubenszeugnisse gelesen werden. Sie geben nicht das her, wonach der Historiker
fragt. Es ist sinnlos, falsch und unsachlich, nach dem hinter den Quellen
stehenden vorösterlichen Jesus zu fragen.

Gegen diese Lehre kann nun allerdings eingewendet werden, dass sich
die Frage nach dem historischen Jesus nicht einfach unterdrücken und als



740 ALBERT SCHWEITZER

unwissenschaftlich abtun lässt. Die zweite Generation der Formgeschichtier
mit Günter Bornkamm, Ernst Fuchs, Ferdinand Hahn, Ernst Käsemann,
Willi Marxsen und anderen hat denn auch die radikale Position
Bultmanns verlassen und - ausgerüstet mit dem Instrument der Formgeschichte -
die Frage nach dem historischen Jesus wieder neu aufgenommen. Sie gehen
dabei allerdings nicht auf Schweitzer zurück. Vielmehr halten sie an der starken

urgemeindlichen Überarbeitung der Überlieferung fest, wobei das, was
von Jesus sichtbar wird, den eschatologischen Propheten verkörpert. Insofern

hat Schweitzer wohl recht bekommen. Das Messiasgeheimnis allerdings,
das für Schweitzer wichtig ist, wird von den Anhängern der Formgeschichte
Markus zugeschoben. Matthäus und Lukas sind im Gesamtaufriss von
Markus, dem älteren, abhängig. Johannes geht ganz andere Wege; bei ihm
ist Jesu Messiasanspruch öffentlich.

Wesentlicher aber als alle wissenschaftlichen Einwände waren und sind
die emotional tiefer greifenden religiösen Vorbehalte gegenüber der
konsequenten Eschatologie Schweitzers, nämlich dass dieser konsequent-eschatologische

Jesus deshalb keine Glaubensgrundlage sein könne, weil er uns
fremd ist und nicht dem entspricht, was wir uns unter Christus
vorstellen. Wie kann Jesus göttliche Autorität sein, wenn er sich so tief in die
zeitgeschichtliche Bedingtheit der spätjüdischen Enderwartung eingelassen
hat, dass er deren Irrtümer teilte? Solchen Einwänden muss entgegengehalten

werden, dass sich die Frage nach der geschichtlichen Wahrheit
nicht durch traditionelle Interessen beeinflussen lassen darf. Es gilt
vielmehr, geschichtliche Tatsachen zu sehen und anzuerkennen, auch wenn sie

schmerzlich sind. «Die Genugtuung, die ich darüber empfinden konnte, so
manche historische Rätsel der Existenz Jesu gelöst zu haben, war von dem
schmerzlichen Bewusstsein begleitet, dass diese geschichtliche Erkenntnis der
christlichen Frömmigkeit Unruhe und Schwierigkeiten bereiten würde. Ich
tröstete mich aber mit dem mir von Kindheit her vertrauten Worte des

Apostels Paulus: <Wir vermögen nichts wider die Wahrheit, sondern nur
für die Wahrheit15).»

Die eschatologische Deutung der Worte Jesu gibt den Rat, auf diesen

eschatologischen Jesus einzugehen, um zu erfahren, dass er gerade so, wie
er ist, eine lebendige Kraft ist. «Es hat einen tiefen Sinn, dass wir beim
Hören der Worte Jesu jedesmal den Boden einer anderen Weltanschauung
zu betreten haben16. » Auf diese Weise steht denn auch der Weg frei, sich
der Botschaft des Evangeliums anheimzugeben, unbelastet durch die Mühe,
unser Weltbild mit demjenigen der Bibel in künstliche Übereinstimmung zu
bringen. Schweitzer stellt somit das Rationale und das Ethische an Jesus

betont in den Vordergrund. Dadurch verliert Jesus das Fremde und
vermag auch heute noch unmittelbar auf die Menschen zu wirken.



ALBERT SCHWEITZER 741

Das Eschatologische im Denken des Apostels Paulus

Schweitzer führte die Grundthese der konsequenten Eschatologie auch für
den Apostel Paulus durch, den er als «den Schutzheiligen des Denkens im
Christentum» bezeichnete. «Vor ihm müssen sich alle verbergen, die dem

Evangelium mit der Vernichtung freien Denkens im Glauben an Jesum zu
dienen glauben17.» Die besondere Form, die die theologische Interpretation

der Gedankenwelt von Paulus bei Schweitzer annimmt, besteht in
dem Nachweis, dass bei Paulus Mystik und Ethik ineinander übergehen.
Mit «Mystik und Ethik» ist denn auch das XII. Kapitel von Schweitzers
tiefschürfendem Werk «Die Mystik des Apostels Paulus» überschrieben,
dessen Vorrede er «auf dem Ogowe-Dampfer bei der Fahrt nach Lambarene
am St. Stephanstage 1929» verfasste. Schweitzer verbindet mit dem Wort
Mystik einen eigenen Sinn. Der Sache nach ging es ihm darum, die
merkwürdigen Formeln der paulinischen Lehre zu erklären, die von einem « Sein

in Christo» sowie vom «Gestorben- und Auferstandensein mit ihm»
sprechen. Das Verhältnis des Gläubigen, das in diesen beiden Wendungen
ausgedrückt wird, nennt Schweitzer «Christusmystik18». Die Eigentümlichkeit

der paulinischen Mystik liegt für Schweitzer darin begründet, dass sie

in einer eschatologischen Weltanschauung auftritt. «Weil die Christusmystik

Pauli uns mehr zu sagen hat, wenn sie in dem Feuer ihrer ur-
christlich-eschatologischen Gedanken zu uns redet, als wenn sie modern
dogmatisch oder modern undogmatisch umgedeutet wird, glaube ich mit
diesem Werke nicht nur der Wissenschaft, sondern auch der Frömmigkeit
zu dienen19.»

So wie für Jesus ist auch für Paulus das Weltenddenken bestimmter
jüdischer Kreise zur Zeit des Zweiten Tempels die Grundlage. Schweitzers

Paulus-Deutung ist zugleich theologische Interpretation in unsere Zeit
hinein. Für Johannes den Täufer, Jesus und die Urgemeinde fällt die

ganze Ethik noch unter den Begriff der Busse, worunter sie eine
Sinnesänderung verstehen, die in Reue über das bisherige Dasein und in dem
Willen besteht, hinfort in Losgelöstheit vom Irdischen auf das messianische
Reich zu warten. Bei Paulus dagegen ist Ethik nicht mehr Busse. «Die
Losgelöstheit von dem Irdischen und Sündigen, die der Getaufte bewährt, ist
mehr als Busse. In ihr betätigt er den Zustand des Gestorben- und
Auferstandenseins mit Christo und das Wandeln in einem nicht mehr irdischen
Dasein. Wie die Sakramente, so wird auch die Ethik in die Mystik des Sterbens

und Aufstehens mit Christo einbezogen und aus ihr begriffen. Durch
die Mystik des Seins in Christo wird die aus dem Glauben an Jesu Mes-
sianität kommende Erwartungs-Ethik auf das Reich Gottes hin zur
christlichen, das heisst zu der durch Christum in dem ihm angehörigen Gläu-



742 ALBERT SCHWEITZER

bigen gewirkten Ethik20.» Für Schweitzer bringt folglich Paulus die Ethik
«nur mit der Mystik des Seins in Christo» in Verbindung. «Nie macht er
den Versuch, sie aus der Gerechtigkeit aus dem Glauben abzuleiten21.» Im
Römerbrief entwickelt Paulus nebeneinander Mystik und Ethik. «Durch
die eschatologische Mystik gibt Paulus der Ethik eine Beziehung auf die
Persönlichkeit Christi und macht die Vorstellung vom Geiste zu einer
ethischen. Aus seinem eschatologischen Denken heraus erfasst er Ethik als
Leben im Geiste Christi und schafft damit die für alle kommenden Zeiten
geltende christliche Ethik22.»

Wesentlich ist für Schweitzer, dass Paulus uns nicht nur in eine Ethik
des Tuns führe, sondern vielmehr auch in eine Ethik des Leidens. In
dem was der Christ leidet, manifestiert sich der Kampf zwischen Gottesreich

und Weltreich, den mitzukämpfen auch uns auferlegt ist.
«Die Mystik des Apostels Paulus» ist Schweitzers einziges theologisches

Werk, das ohne lange Verzögerung verstanden wurde und weite
Anerkennung fand. Schweitzer widmete es «der Theologischen Fakultät der
Universität Zürich in dankbarem Gedenken an die von ihr in schwerster Zeit
empfangene Liebe». Sein Bestreben, die eschatologische Naherwartung als

völlig beherrschendes Charakteristikum in Handeln und Verkündigung Jesu

zu erweisen, mag ihm vielleicht bisweilen den Blick für andere wesenhafte

Züge der Evangelientexte etwas getrübt haben. Wahrscheinlich würden der
Polemik gegen Schweitzer manche Angriffsflächen fehlen, wenn er das

spätjüdisch-apokalyptisch abgeleitete Moment des Eschatologischen weniger
einseitig verwandt, vor allem aber, wenn er die Kategorie der damals miss-

liebigen Mystik nicht so stark betont hätte. Schweitzers Paulusforschung
hat indessen das Weiterdenken ganz wesentlich befruchtet.

Anknüpfungspunkte für eine moderne Sozialethik

Schweitzer hat in seiner «Geschichte der Leben-Jesu-Forschung» davor
gewarnt, die Ethik Jesu «künstlich mit einer modernen Sozialethik
auszugleichen» «Der Versuch, unsere Ethik als Ganzes aus der von Jesus

verkündeten abzuleiten, ist sinnlos und verkehrt23.» Da die Naherwartung

eines übernatürlich hereinbrechenden Gottesreiches hinfallig ist,
entsteht für die heutige Menschheit dringender denn je zuvor die Frage, wie
sich der sittliche Liebesimpuls Jesu in das Hier und Jetzt einbeziehen lässt.
Die Botschaft des Neuen Testamentes darf nicht isoliert genommen werden.

Der ethische und soziale Aufbruch der biblischen Weissagung,
verbunden mit der Agape des Neuen Testaments, wird zum zeitlos gültigen



ALBERT SCHWEITZER 743

Weckruf, bei dessen Befolgung die Rettung des Menschenwesens erhofft
werden kann. Darum geht es nicht nur um Einzelaspekte des persönlichen

Handelns, sondern ebensosehr um die private und öffentliche
Gesamtheit einer Existenz. Kein religiöses Phänomen ist nur rein religiöses
Geschehen, das von seinem politischen, sozialen, wirtschaftlichen, psychologischen

und historischen Kontext isoliert werden kann. Mission bedeutet
somit nicht mehr nur das einseitige Weitergeben der Botschaft Jesu an Heiden,
sondern gleichzeitig auch «Evangehsation der Christen durch
Nichtchristen24»!

Der tiefere Grund aber, weshalb die Ethik Jesu mit den Erfordernissen
einer modernen Sozialethik nicht auszugleichen ist, hängt mit dem
apokalyptischen Weltbild zusammen, das, wie das Buch Daniel zeigt, Eingang in
das Spätjudentum gefunden hat und das von Jesus vorausgesetzt wird. Die
Sozialethik, die bei Jesus Anknüpfungspunkte sucht, findet bei ihm nur eine

ausgeprägte Individualethik, die durch die Naherwartung des Gottesreichs-
Anbruchs bedingt ist. Für Schweitzer muss deshalb «unsere moderne
Sozialethik, wie unsere Metaphysik und unsere Weltanschauung, von sich

aus, vernunftgemäss gegeben sein und sich nach ihren natürlichen und
immanenten Gesetzen aufbauen». «Jesus vermag ebensowenig das Fundament

unserer Ethik zu werden, wie er das unserer Religion ist. Er kann nur
ein Element, wenn auch ein machtvoll bestimmendes, abgeben25.» Jesu

Ethik setzt sich nicht mit den Zuständen in der Welt und in der menschlichen

Gesellschaft auseinander, sondern einzig und allein mit den Zuständen

«in den Herzen der einzelnen26». «In dem Masse, als die Gesellschaft
den Charakter einer ethischen Persönlichkeit annimmt, wird ihre Ethik zur
Ethik der ethischen Gesellschaft27.»

Verantwortlich für die passive Haltung der Kirche gegenüber den
gesellschaftlichen Ordnungen sind letzten Endes die eschatologischen und gnosti-
schen Strömungen in Bibel und Christentum und ihr Einfluss auf die Theologie.

Diese Theologie, die die eschatologische Bedingtheit der ältesten
neutestamentlichen Aussagen nicht mehr verstand, hat immer wieder Ordnungen
geduldet und gutgeheissen, die das christliche Zeugnis von der dem
Menschen durch den Schöpfer verliehenen Würde ebenso verhöhnten wie den
durch Jesu gepredigten und gelebten Brudergedanken. Hat nicht gerade die
Mahnung des Apostels Paulus « Ein Jeder bleibe in dem Beruf, darinnen er
berufen ist28» durch fast zwei Jahrtausende hindurch mitgeholfen, «die
Autorität aller reaktionären Gewalten zu stützen, die Gewissen
einzuschläfern und allen Lauen die Rechtfertigung für ihren Schwachmut zu
geben29»? Und dies, nachdem nicht mehr der revolutionäre Hintergrund,
sondern nur noch die vordergründige quietistische Aussage verstanden
wurde! Diese Fatalität stammt aus der unbestreitbar vorhandenen eschato-



744 ALBERT SCHWEITZER

logischen Wurzel des frühen Christentums. Es rächt sich nun, dass die
christlichen Kirchen während Jahrhunderten das Ethos der Botschaft Jesu

nicht ernst genommen haben. Darum hat denn auch dieses Christentum
stets so auffällig nervös reagiert, wenn ihm von Aussenseitern die
Weisungen der Bergpredigt Jesu wieder in Erinnerung gerufen wurden!

Eine Korrektur dieser verhängnisvollen Tradition kann nun insofern
von der Erkenntnis Schweitzers ausgehen, als in der Verkündigung Jesu

die ethische Idee eben durch das ihr widerstreitende eschatologische Weltbild

begrenzt und durchkreuzt wird. Nur so ist es denn erklärlich, dass

Jesus es unterliess, aus seiner Forderung nach der Bruderschaft aller
Menschen und seinem Zorn gegen die Reichen soziale Konsequenzen zu ziehen30.
Es ist geradezu auffallend, wie entschieden sich Jesus gegen die Reichen
wendet. Der Mammon bildet in den Augen Jesu die Wurzel alles Bösen,
aller Verbrechen und Laster. Der Reichtum ist für ihn nicht bloss etwas,
das man besitzt, sondern er ist vielmehr eine widergöttliche Macht, von
der man im wörtlichen Sinne besessen wird. Nur durch die Hingabe des

Reichtums, also durch Gleichgültigkeit gegenüber dem Mammon, kann
sich der Mensch seiner Herrschaft entziehen, wie die Geschichte vom
reichen Jüngling unmissverständlich zum Ausdruck bringt. Die eschatologische
Hoffnung muss also folgerichtig entweder zu politischer Resignation führen,
wie es für Jesus, Paulus und Luther zweifellos zutraf, oder aber zu jener
Art utopischer Politik chiliastischer Umsturzbewegungen, die vom Glauben
getragen sind, das Reich Gottes sei bereits angebrochen. Die christliche
Eschatologie kann weder in ihrer biblischen Form als gesellschaftliche
Utopie noch in ihrer entmythologisierteh Form als private Utopie zum
Anknüpfungspunkt für eine moderne Sozialethik werden31. Bei der
urchristlichen Ethik ist zu bedenken, dass Palästina zu Jesu Zeit eine römische
Kolonie und keineswegs frei war. Auch die stoische Ethik wurde damals
Individualethik. Ein Konflikt mit dem Staat war ein fruchtloser Selbstmord.

Der Versuch liegt nun nahe, die praktischen, normativen Prämissen der
christlichen Soziallehre aus der neutestamentlichen Liebesethik zu gewinnen.
Diesen Weg hat der Zürcher Sozialethiker Arthur Rieh eingeschlagen32.
In systematischer Besinnung auf die Kriterien der neutestamentlichen Agape
und bei gleichzeitiger Konfrontation mit den sozialwissenschaftlichen
Erkenntnissen von heute versuchte Rieh, kritisch zu paradigmatischen Maximen

sozialer Entscheidungen zu gelangen33. Schweitzers Methode dagegen
zeigt, wie sich eine kritisch-rationale Einstellung auf religiöse Anschauungen

auswirkt. Er hat die Christenheit daraufhingewiesen, «dass ihr
Verzichten und Umlernen beschieden ist34», was letzten Endes nur durch
Gesinnungsänderung möglich sein wird. Gesinnungsänderung aber ist eine
Funktion der Individualethik.



ALBERT SCHWEITZER 745

Das Elementare in der Gesinnung der Ehrfurcht vor dem Leben

Schweitzer hat in seinem Denken die Grenzen zwischen Religion und
Philosophie endgültig aufgehoben. Als tiefste Religion ist ihm das Christentum

zugleich stets auch tiefste Philosophie. Dabei steht bei ihm in der
Rangordnung der Werte das Ethische an oberster Stelle. Die geistige,
ethische Vollendung des Menschen ist ihm das höchste Ideal. In den Mittelpunkt

seines weltanschaulichen Denkens stellt er den Begriff des Lebens,
wobei er «Leben» mit «Willen zum Leben» gleichsetzt. Man spürt hier die
nachhaltigen Einflüsse Arthur Schopenhauers und Friedrich Nietzsches, die
Schweitzer wohl zu bewegen, nicht aber zu überzeugen vermochten. Der
Seinsgrund erscheint Schweitzer als Wille im Sinne eines « Ergriffenseins
von dem unendlichen, unergründlichen, vorwärtstreibenden Willen, in dem
alles Sein gegründet ist35». Mit dem Willen zum Leben meint Schweitzer
nichts vitalistisch Eingeschränktes. Wille ist für ihn vielmehr das
Geheimnis des Seins überhaupt, wobei das Grundwort Wille im Sinne des
idealistischen Weltverständnisses gebraucht ist. Die pantheistische Komponente
in seinem Denken hat ihre Wurzeln in dieser idealistischen Grundlage36.

Der wichtigste Teil von Schweitzers Kulturphilosophie ist der Darstellung
der Folgerungen, die sich aus der Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem
Leben für die Ethik ergeben, gewidmet. Dieser Ethik liegt die immer
wiederkehrende Frage nach dem sinnvollen Verhalten des Menschen zur Wirklichkeit

zugrunde. Schweitzers Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben geht von dem

Grundgedanken aus, dass es in allem Fragen nach dem wahrhaft Sittlichen
um nichts anderes geht als um die Frage nach dem wahren Sinn der menschlichen

Existenz. Sie fordert von jedem Menschen, dass er sein eigenes
Leben ernst nehme, indem er für dessen Sinnverwirklichung selber die

Verantwortung übernimmt und sich diese als Aufgabe zuweisen lässt.
Schweitzers Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben «hat es mit dem

Verhalten des Menschen zur Welt zu tun37». Nur sie ist in jeder Hinsicht
«vollständig38». Durch diese kosmisch-universelle Beziehung empfängt die
Ethik einen viel reicheren Inhalt, als wenn sie sich auf den engen
Wirklichkeitskreis der menschlichen Beziehungen innerhalb der Formen der
menschlichen Gesellschaft beschränkt. Verhalten zur Welt heisst hier
Verhalten zu allem Lebendigen überhaupt, zu dem es für den Menschen eine

Beziehung gibt oder das in den Bereich seines Erlebens tritt. «Ethik ist
die ins Grenzenlose erweiterte Verantwortung gegen alles, was lebt39.»

Für diese Ethik mit ihrer religiös-mystischen Komponente gelten die
Massstäbe des Elementaren und des Enthusiasmus. Die Tiefe und Universalität

der Wirkung Schweitzers auf ungezählte Menschen unserer Zeit steht

nun allerdings in einem geradezu seltsamen Gegensatz zu dem Schweigen,



746 ALBERT SCHWEITZER

mit dem ihn ein grosser Teil der theologischen und wissenschaftlichen Zunft
umgibt. Ihre oft abstrakt-wissenschaftlichen Auseinandersetzungen haben,
wenn überhaupt, nur wenig mehr gemein mit einer Eröffnung, was
denn letzten Endes der Sinn des Lebens sei. Das innere Leben vieler
Menschen ist oberflächlich geworden. Dies ist denn auch einer der wesentlichen
Gründe, weshalb in weiten Kreisen der Glaube an eine lebenswerte
Zukunft verloren gegangen ist. Und es hat den Anschein, dass der Unfriede
gerade dort am meisten überhandnimmt, wo Wissenschaft und Technik
die höchsten Triumphe feiern. Hier kann nun vielleicht Schweitzers elementare

Gesinnung der Ehrfurcht vor dem Leben jedem Menschen in jedem
Kulturbereich und jeden Glaubens völlig neue Dimensionen erschliessen,
indem sie ihn aus allen traditionellen Denkschemata wegführt. Sie
verbindet das Leben mit dem Tod, das Verständliche mit dem Unverständlichen,

das Sichtbare mit dem Verborgenen. Sie hilft, einer Antwort auf die
Fragen nach dem Warum und Wozu dieses Lebens näher zu kommen und
erschliesst neue Möglichkeiten zum Aufbau eines sinnvollen Menschenbildes.

« Elementar ist das Denken, das von den fundamentalen Fragen des

Verhältnisses des Menschen zur Welt, des Sinnes des Lebens und des

Wesens des Guten ausgeht40.» Im Atomzeitalter kann der Friede letzten
Endes nur auf dieses eine sittliche Grundprinzip begründet werden.

In der Gesinnung der Ehrfurcht vor dem Leben liegt für Schweitzer
zudem «die Frömmigkeit in ihrer elementarsten und tiefsten Fassung vor».
Diese Frömmigkeit hat «sich noch nicht mit Welterklärung umgeben». Sie

kommt «ganz aus innerer Notwendigkeit» und fragt «darum nicht nach dem
Ende41». Schweitzers Glaube beruhte vor aller Geschichtserkenntnis in
einem mystischen Erlebnis des Menschen Jesus, das sich aber allen rationalen
Erklärungsversuchen entzieht. Und wer darf hier schon den Schleier lüften,
mit dem Schweitzer selber sein Innerstes verbarg? Die ethische Mystik
Schweitzers lässt einen jeden völlig frei in seiner angestammten seelischen

Grundstruktur, sei sie religiös oder nicht. Entscheidend ist, dass auch der
Religionslose und sogar der Atheist in Schweitzers Ethik der Ehrfurcht vor
dem Leben ein religiöses Äquivalent finden kann. «Die ethische Religion
der Liebe kann ohne den Glauben an eine ihr entsprechende, die Welt
leitende Gottespersönlichkeit bestehen42.» Seine Ethik ist in diesem Sinne
Individualethik. Nur sie hält er für wirkliche Ethik. Immerzu ist es das

Bestreben Schweitzers, sich den Tatsächlichkeiten des Lebens zu stellen.
Von daher ist es wohl am zutreffendsten, seine Lebenslehre als «ethischen
Realismus» zu bezeichnen.

Das Besondere an Schweitzers Erkennen liegt im persönlichen Erlebnis
sowie in der inneren Erfahrung. Im Tun erlebte er die Einheit mit dem
Unendlichen. «Alles wahre Erkennen geht in Erleben über43.» Daraus



ALBERT SCHWEITZER 747

folgerte er, dass der Mensch in bezug auf seine ethische Haltung die
ethischen Normen vor allem einmal auf sich selbst anwenden muss, um
damit eine innere Entwicklung zu ermöglichen. Weil Schweitzer «auf die
Kraft der Wahrheit und des Geistes» vertraute, glaubte er «an die Zukunft
der Menschheit44». So bleibt denn der Mensch bezüglich der Ordnung des

politischen, sozialen und wirtschaftlichen Lebens auf seine individuellen
Entscheidungen angewiesen, es sei denn, der Lauf der Dinge nehme sie ihm
aus der Hand.

Titel ohne Autorenbezeichnung sind
Werke Albert Schweitzers. Alle Zitate
Schweitzers sind den im Buchclub Ex
Libris, Zürich, 1973, erschienenen «Gesammelten

Werken in fünf Bänden» entnommen,

mit jeweiliger Angabe von Titel,
Jahreszahl der Erstveröffentlichung, Band
und Seitenzahl. - xMartin Buber, in: Die
Kraft zu leben. Bekenntnisse unserer Zeit.
(Sammelband), Gütersloh 1964, S. 38. -
2 Verfall und Wiederaufbau der Kultur,
1923, Bd. 2, S. 90. - 3Das Christentum
und die Weltreligionen, 1924, Bd. 2,
S. 685. - "Ibid. S. 685. - 5Oskar Kraus,
Albert Schweitzer. Leben und Werk. 2.

Aufl., Berün 1929, S. 64. - «Die Idee des
Reiches Gottes im Verlauf der Umbildung
des eschatologischen Glaubens in den un-
eschatologischen, 1953, Bd. 5, S. 369f. -
7 Aus meinem Leben und Denken, 1931,
Bd. 1, S. 99. - 8Mk. 8, 35. - "Johannes
Weiss, Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes,

1. Aufl. 1892, 2. Aufl. erweitert und
neu bearbeitet 1900. - 101. Aufl. 1906, 2.
stark erweiterte Aufl. 1913. - 11Eine Skizze
des Lebens Jesu, 1901. - 12 Ulrich Neuen-
schwander, Jesus von Nazareth nach dem
Verständnis der «Konsequenten Eschatologie»,

in: Karlheinz Deschner, Jesusbilder
in theologischer Sicht, München 1966, S.

33. - 13Emil Brunner, Dogmatik Band II,
2. Aufl., Zürich 1960, S. 281. - 14Ge-
schichte der Leben-Jesu-Forschung, 2. Aufl.
1913, Bd. 3, S. 872. - 15Aus meinem
Leben und Denken, 1931, Bd. 1, S. 68. -
16 Ibid. S. 72. - 17Die Mystik des Apostels

Paulus, 1930, Bd. 4, S. 486. - 18Ibid.
S. 486f. - 19Ibid. S. 23. - 20Ibid. S. 383. -

21Ibid. S. 383f. - 22Ibid. S. 430. -
^Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, 2. Aufl.
1913, Bd. 3, S. 827. - 24Richard Friedli,
Fremdheit als Heimat. Auf der Suche nach
einem Kriterium für den Dialog zwischen
den Religionen, Freiburg/Schweiz 1974,
S. 26, 28 und 203. - 25Geschichte der
Leben-Jesu-Forschung, 2. Aufl. 1913, Bd. 3,

S. 827. - 26Reich Gottes und Christentum,
postum 1967, Bd. 4, S. 628. - 27Kultur
und Ethik, 1923, Bd. 2, S. 360. - 281. Kor.
7, 20 - allgemeiner 1. Kor. 7, 17. - 29Edgar
Salin, Berufung und Beruf, Basel 1961, S.

13. - 30H. J. Muller, Geschichte ohne
Mythos, Köln/Berlin 1965, S. 238. -
3Siegfried Katterle, Sozialwissenschaft
und Sozialethik, Göttingen 1972, S. 162ff. -
32 Arthur Rieh, Christliche Existenz in der
industriellen Welt, 2. Aufl., Zürich/Stuttgart

1964. - 33Ibid. S. 9. - 34Reich Gottes

und Christentum, postum 1967, Bd. 4,
S. 731. - 35Kultur und Ethik, 1923, Bd. 2,
S. 347. - 36 Ulrich Neuenschwander, Denker

des Glaubens, Gütersloh 1974, Bd. 1,

S. 52. - 37 Kultur und Ethik, 1923, Bd. 2,
S. 362. - 38Das Problem der Ethik in der
Höherentwicklung des menschlichen
Denkens, 1952, Bd. 5, S. 159. - 39Kultur und
Ethik, 1923, Bd. 2, S. 379. - 40Aus meinem
Leben und Denken, 1931, Bd. 1, S. 233. -
«Kultur und Ethik, 1923, Bd. 2, S. 347. -
42 Aus einem Brief Albert Schweitzers an
Erwin R. Jacobi vom 10. Mai 1962,
veröffentlicht in der Vierteljahresschrift «Divine

Light», Jg. 2, H. 1, Juni 1967. -
«Kultur und Ethik, 1923, Bd. 2, S. 376-
44 Aus meinem Leben und Denken, 1931,
Bd. 1, S. 251.


	Auf der Suche nach dem Sinn des Lebens : zum 100. Geburtstag Albert Schweitzers

