
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 9

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

DIE ZEITGENÖSSISCHEN LITERATUREN DER SCHWEIZ

Ein wichtiges Buch - und die Selbstkommentare seiner Verfasser

Der Herausgeber des Bandes «Die zeitgenössischen Literaturen der Schweiz»
distanziert sich im Vorwort von dem Anspruch, eine «Literaturgeschichte als
krönende Synthese» zu geben1. Der Titel der Reihe - «Kindlers Literaturgeschichte
der Gegenwart» - stamme vom Verleger. Herausgeber und Autoren des die Schweiz
betreffenden Bandes hätten nicht den Mut gehabt, ihren Versuch als
Literaturgeschichte zu bezeichnen. Damit ist angedeutet, mit welchen Schwierigkeiten ein
Unternehmen dieser Art schon im Vorfeld der Konzeption zu rechnen hat. Niemand
vermöchte sie wohl aufzuzählen. Nur schon die eine, dass da Zeitgenossen über

Zeitgenossen schreiben, dass sie aus ihrer Sicht und von einem Standort aus, der
keine objektivierende Distanz erlaubt, einer Überfülle von Erscheinungen
gerecht werden müssen, lässt erkennen, welche Hemmungen hier zu überwinden

waren. Manfred Gsteiger, zugleich Herausgeber, Elsbeth Pulver, Alice Vollen-
weider und Leza Uffer gaben sich von Anfang an Rechenschaft über die Problematik
des Auftrags, aber doch auch über die einmalige Chance, in einer gross
konzipierten Reihe eines bedeutenden deutschen Verlages eine Darstellung der Literaturen

der Schweiz zu versuchen. Die Art, wie sie den Auftrag erfüllt und die Chance

genutzt haben, fordert dem Kenner, der auch nur einigermassen über die viersprachige
schweizerische Literaturszene orientiert ist, Achtung ab; den Literaturfreund
beeindruckt die dargebotene Fülle an Information.

Es gibt natürlich, vom Plan der Reihe bis zur Gestaltung des hier anzuzeigenden
Bandes, mehrere Fragen, die so oder anders entschieden werden könnten, und was
die Reihe selbst betrifft, so stört entschieden die «nationalistische» Gliederung. Ist
es denn sinnvoll, deutschsprachige Gegenwartsliteratur unter staatliche Hoheitszeichen

zu stellen: die Literatur der Bundesrepublik neben die Literatur der DDR,
die Literatur Österreichs neben die Literaturen der Schweiz? Es gäbe, meine ich,
sinnvollere Ordnungsprinzipien. Und was die Schweiz betrifft: Wie rechtfertigt sich

eigentlich im Rahmen einer Reihe, die der deutschsprachigen Literatur der Gegenwart

gilt, der Einbezug der französischen, italienischen und rätoromanischen
Literatur der Schweiz

Die Antwort auf diese letzte Frage kann uns so lange gleichgültig sein, als es im
rein schweizerischen Hinblick wünschbar erscheint, einen aktuellen Überblick über die
literarische Situation seit 1945 zu haben. Das aber scheint mir unbestritten. Eine
Wirklichkeit, die oft genug beschworen, aber kaum je gelebt und erfahren wird, das

Phänomen der Viersprachigkeit, der verschiedenartigen Teile, die doch irgendwie ein
Ganzes sein mussten, wird hier in breit ausladender Darstellung dem Leser vor
Augen geführt. Gsteiger macht in seiner umfangreichen Einführung den Versuch,
die Bezüge zwischen Staat und Nation einerseits, Literatur und Sprache ander-



676 DAS BUCH

seits aufzuzeigen, den schweizerischen Pluralismus in politischer, wirtschaftlicher,
künstlerischer und literarischer Hinsicht komparatistisch zu erfassen und
vorzuzeigen. Mit wachsendem Interesse wird man sich in das etwas unhandliche Buch
hineinlesen. Wer den achtbaren und notwendigen Versuch, Grundzüge einer die

Sprachgebiete umspannenden «schweizerischen Literatur» zu erforschen, nicht als

Gelehrtenhobby, sondern als Gebot der Selbstbehauptung noch erlebt hat, nimmt mit
einiger Ernüchterung zur Kenntnis, was Gsteiger dazu zu sagen hat. Die «schweizerische

Nationalliteratur» ist ja schon für Fritz Ernst mehr eine Idee als eine
Institution; der nüchterne Befund von 1974 lässt selbst an der Idee Zweifel
aufkommen. Erfährbar bleibe, so sagt Gsteiger, als Summe des Persönlichen, die
spannungsreiche Vielsprachigkeit der «schweizerischen Nationalliteratur», die keine
sei. Und es wäre in der Tat schon viel erreicht, wenn sich die Schweizer,
vielleicht gerade angeregt durch die vorliegende «Literaturgeschichte», dieser Erfahrung
stellen wollten.

Die Einführung, die ein paar entscheidende Grundzüge und Eigenheiten des

Landes und seiner kulturellen Situation herausarbeitet, leitet über zu umfangreichen
Darstellungen der vier Literaturen der Schweiz. Den grössten Raum nimmt dabei
die deutsche Schweiz ein. Es fällt ferner sofort auf, dass Pluralität nicht nur im
Gegenstand, sondern auch in der Art der Präsentation gegeben ist. Den Systematiker

mag das verdriessen; wenn aber - was mir wiederum sinnvoll und richtig
scheint - der Gegenstand die Darstellungsmethode bestimmt, so kann ein Buch über
die vier Literaturen der Schweiz schwerlich einem Schema folgen. Zum Beispiel
weiss Gsteiger überzeugend darzutun, dass die Literaturlandschaft der Suisse romande
nach Kantonen oder Regionen zu gliedern ist: Waadt vertritt Bauerntum und
Urbanität, Wallis Natur und Technik, Genf Calivinismus und Kosmopolitismus,
der Jura Einsamkeit und Selbstbestimmung. Wenn dagegen Elsbeth Pulver in einem

Kapitel einen «neuen Regionalismus in alten Regionen» beschreibt (Vorabdruck in
«Schweizer Monatshefte», Juli 1974), so meint sie eine Zuwendung zum «kleinen
Kreis» bei gleichzeitiger Freizügigkeit und Weitläufigkeit, etwas also, das nicht
erlauben würde, die betreffenden Autoren mit Tradition und Umwelt näher zu
verbinden. Neben dem Versuch, charakteristische Themen und Tendenzen aufzuzeigen,
enthält dieser Teil des Buches eine bis in die jüngste Gegenwart gewissenhaft
nachgeführte Orientierung über Schriftsteller und ihre Werke, die sich bemüht,
immer auch der Interpretation und Kritik Raum zu geben. Ähnlich, wenn auch
nach zum Teil abweichenden Darstellungsprinzipien, verfahren Manfred Gsteiger, der
die französische, Alice Vollenweider, die die italienische, und Leza Uffer, der die
rätoromanische Literatur der Schweiz vorstellt. Uffers Aufriss beschränkt sich nicht
auf die Gegenwart, sondern gibt eine linguistische und literarhistorische Einleitung,
was sich im Falle dieser Literatur-Enklave sicher rechtfertigt. Das Buch ist reich
illustriert, enthält Tabellen und Karten, Faksimiles und viele Porträts. Es ist ein
Nachschlagewerk, das sich sofort als nützlich erweisen wird. Von besonderem Wert
dürfte sich dabei das bio-bibliographische Autorenverzeichnis der viersprachigen
Schweiz erweisen.

Da mir unmöglich schien, gründlich und gerecht schon jetzt über ein Buch zu
referieren, dessen Qualitäten und eventuelle Schwächen sich erst im Gebrauch, den



DAS BUCH 677

wir davon machen werden, erweisen können, habe ich die vier Verfasser um eine
Selbstrezension oder um eine kurze Erklärung nach Vollendung des Werkes
gebeten. Sie sind, so wie die Dinge liegen, zurzeit wahrscheinlich die kompetentesten
Fachleute auf dem Gebiet zeitgenössischer Literaturgeschichtsschreibung in der
Schweiz. Nicht um Lob oder Tadel kann es dabei gehen, eher schon um Probleme
und Schwierigkeiten, ja um Zweifel. Aber Freude und Erleichterung darf sie auch
bewegen, und wäre es nur in der Art jenes menschlich verständlichen und
liebenswürdigen Stossseufzers, den ein Mönch im Mittelalter auf die letzte Seite einer
umfangreichen Handschrift gekritzelt hat: «Libro completo scriptor saltai.» Ein
Freudensprung (oder ein Tänzchen) ist da wohl am Platz; wir freuen uns mit.

Anton Krättli

1 Manfred Gsteiger, Elsbeth Pulver,
Alice Vollenweider, Leza Uffer, Die
zeitgenössischen Literaturen der Schweiz, in:

Kindlers Literaturgeschichte der Gegenwart,

Kindler-Verlag, München 1974.

Der^Herausgeber Manfred Gsteiger:

Interview mit Zit.

Fragen an den Literaturhistoriker

F: Warum haben Sie dieAufgabe
übernommen, mit Frau Pulver, Fräulein
Vollenweider und Herrn Uffer eine
Geschichte der zeitgenössischen Literaturen
der Schweiz zu schreiben, und wie ist es

überhaupt zur Zusammenarbeit zwischen
dem Verleger Helmut Kindler und Ihnen
gekommen

A: Ich stand eben am Markte und
war müssig; niemand wollte mich
dingen: ohne Zweifel, weil mich niemand
zu brauchen wusste ; bis gerade auf diese
Freunde!

F: Die Arbeit müsste Ihnen aber doch
besonders liegen. i

A: Noch sind nur in meinem Leben
alle Beschäftigungen sehr gleichgültig
gewesen: ich habe mich nie zu einer ge¬

drungen oder nur erboten, aber auch
die geringfügigste nicht von der Hand
gewiesen, zu der ich mich aus einer Art
von Prädilektion erlesen zu sein glauben

konnte.
F: Warum haben Sie das Werk nicht

allein verfasst?
A : Man soll seinTalent nicht überfordern,

sonst macht man nichts mit
Eleganz.

F: Sie sprechen von Eleganz: Will
das heissen, dass Sie eine Literaturgeschichte

nicht als blosse Dokumentation,
sondern auch als schriftstellerisches
Unternehmen betrachten?

A: Es mag bedenklich erscheinen, die
Gebiete des Geschichtsschreibers und
des Dichters sich auch nur an einem
Punkte berühren zu lassen. Allein die
Wirksamkeit beider ist unleugbar eine
verwandte Abgesehen davon, dass

die Geschichte wie jede wissenschaftliche

Beschäftigung vielen untergeordneten

Zwecken dient, ist ihre Bearbeitung

nicht weniger als Philosophie und



678 DAS BUCH

Dichtung eine freie, in sich vollendete
Kunst.

F: Immerhin ist Literaturgeschichte
zunächst und vor allem doch wohl nicht
Kunst, sondern Philologie.

A: Das Studium der Literatur kann
heutzutage die Gelehrsamkeit nicht
entbehren: eine bestimmte Zahl genauer,
positiver Kenntnisse sind nötig, um
unsere Urteile zu begründen und zu leiten.

F: Ist der Literaturhistoriker also ein
Kunstrichter

A: Geschichte hat es zu tun mit dem
Lebendigen. Danach, was jeder für das

Lebendige hält, bestimmt sich seine
besondere Geschichtsauffassung und seine
Methode. Darin, was einer mit Vorsatz
auslässt und aufnimmt, liegt bereits ein
Urteil über das, was er für lebendig
hält. Deshalb ist Methode auch nicht
erlernbar und übertragbar, sofern es sich
darum handelt darzustellen, nicht bloss

zu sammeln. Methode ist Erlebnisart,
und keine Geschichte hat Wert, die nicht
erlebt ist: in diesem Sinn handelt auch
mein Buch nicht von vergangenen Dingen,

sondern von gegenwärtigen: von
solchen, die unser eigenes Leben noch
unmittelbar angehen.

F : Wollen Sie damit sagen,
Literaturgeschichte sei eine subjektive Angelegenheit?

A: Ich will sagen, Literatur sei kein
Gegenstand des Wissens: sie ist Übung,
Geschmack, Vergnügen. Man weiss sie

nicht und man lernt sie nicht, sondern
man praktiziert sie, man kultiviert sie,
man liebt sie.

F: Haben Sie keine Bedenken, dass

eine derartige Haltung in dieser Zeit als
kulinarisch, konservativ, ja als reaktionär
verschrien wird?

A: Nicht das unreine Wasser,
welches längst nicht mehr zu brauchen,
will ich beibehalten wissen; ich will es

nur nicht weggegossen wissen, als bis

man weiss, woher reineres zu nehmen;
ich will nur nicht, dass man es ohne
Bedenken weggiesse, und sollte man auch
das Kind hernach in Mistjauche baden.

F: Schön. Aber Sie haben mit Ihrem
Buch gewiss nicht bloss Vergnügen,
sondern auch wissenschaftliche Objektivität
anvisiert.

A: Aufrichtig zu sein kann ich
versprechen, unparteiisch zu sein aber
nicht.

F: Haben Sie demnach in gewissem
Sinn eine Synthese von Wissenschaft
und Essayistik versucht

A: Die strenge Methode ist bloss
Studium - sollte nicht gedruckt werden -
man sollte nur in freiem, ungebundenem

Stil fürs Publikum schreiben, und
nur die strenge Demonstration - die
systematische Ausarbeitung dabei liegen
haben.

F: Um welches Publikum handelt es
sich - und die Frage gilt mutis mutandis
auch für Ihre (und jede) literarkritische
Tätigkeit...

A: Die Schwierigkeit des Schreibens
in den heutigen Zeitungen ist die, dass

man nicht weiss, zu wem man redet.
(Früher kannte man sie, wenn nicht die
Individuen, doch den Kreis, die Klasse
oder Gruppe nach Bildung oder
Gesinnung.)

F: Zurück zur Literaturgeschichte
Wieweit ist Ihnen der Ansatz zu Ihrer
Arbeit selber problematisch?

A: Mit der Krise der Bildung wächst
der leere Repräsentationscharakter der
Literaturgeschichte, der in den vielen
populären Darstellungen am
handgreiflichsten zutage tritt.

F : Ihr Buch besitzt, jedenfalls äusserlich,

durchaus «Repräsentationscharakter».
Wie glauben Sie und Ihre

Mitarbeiter darüber hinwegzukommen



DAS BUCH 679

A: Nur eine Wissenschaft, die ihren
musealen Charakter aufgibt, kann an
die Stelle der Illusion Wirkliches setzen.
Das hätte zur Voraussetzung nicht nur
die Entschlossenheit, vieles auszulassen,
sondern die Fähigkeit, den Betrieb der
Literaturgeschichte, bewusst, in einen
Zeitraum hineinzustellen, in dem die
Zahl der Schreibenden - das sind ja
nicht nur die Literaten und Dichter -
tagtäglich wächst und das technische
Interesse an den Dingen des Schrifttums

sich sehr viel dringlicher bemerkbar

macht als das erbauliche.
F: Hoffen wir, dass es Ihnen gelungen

ist, diese Voraussetzungen zu erfüllen!
Die Kritik ist ja mit den bisherigen
Bänden von «Kindlers Literaturgeschichte

der Gegenwart» zum Teil ziemlich
streng ins Gericht gegangen. Welche
Gefühle bewegen Sie angesichts der
bevorstehenden Rezensionen Ihres Bandes

A: Mich kann eigentlich niemand
beleidigen (vielleicht auf einige Zeit böse
machen, und auch das sollte nicht
einmal sein), denn ich will und erwarte
von niemand nichts. Irre ich, so bin ich
bereit, wenn man mich eines Bessern

überzeugt, öffentlich zu bekennen, dass
ich Unrecht getan habe; verleumde
ich, so fällt früh oder spät die Schande
auf mich, und warum beschämt man
mich nicht? Sage ich aber Wahrheit,
warum sollte ich schweigen? Wer will
es wagen, mich anzutasten -Er komme

F: Nun aber zum Inhalt des Buches.
Wie würden Sie die dargestellten
«Autoren, Werke, Themen, Tendenzen» (wie
es im Untertitel der Reihe heisst)
zusammenfassend kennzeichnen

A: Es ist keine glänzende Literaturepoche,

welche ich hier schildere; aber
eine höchst merkwürdige und wichtige.

F: Und wie sehen Sie den Zusammenhang

zwischen politischer und sozialer

Geschichte einerseits, Literatur als
ästhetischem Phänomen andrerseits

A: Jede poetische Technik ist eng mit
den gesamten Lebensverhältnissen der
Nation verflochten, worin sie herrscht :

sie kann sowenig aufdekretiert wie
wegdekretiert werden ; sie entsteht und
verfällt mit dem historischen Wechsel der

Dinge.

F: Literatur als Funktion der
materiellen Verhältnisse

A: Nach materialistischer
Geschichtsauffassung ist das in letzter
Instanz bestimmende Moment in der
Geschichte die Produktion und Reproduktion

des wirklichen Lebens Wenn
nun jemand das dahin verdreht, das
ökonomische Moment sei das einzig
bestimmende, so verwandelt er jenen Satz
in eine nichtssagende, abstrakte,
absurde Phrase.

F: Aber Sie halten an der Reihenfolge

fest Gilt das Wort von der letzten
Instanz auch für Kunst und Wissenschaft?

A: Sähe man Kunst und Wissenschaft

nicht als ein Ewiges, in sich selbst
Lebendig-Fertiges verehrend an, das im
Zeitverlaufe nur Vorzüge und Mängel
durcheinander mischt, so würde man
selbst irre werden und sich betrüben,
dass Reichtum in eine solche Verlegenheit

setzen kann.

F: Ist der Begriff einer Literaturgeschichte

der Gegenwart nicht eine Con-
tradictio in adjecto. Können Sie als
Zeitgenosse überhaupt Historiker sein

A: In der Gegenwart, die uns
umgibt, ist nicht weniger Fiktives als in
der Vergangenheit, deren Abspiegelung
wir Geschichte nennen. Indem wir das
eine Fiktive durch das andere interpretieren,

entsteht erst etwas, das der Mühe
wert ist.



680 DAS BUCH

F: Wie haben Sie aber nun im
einzelnen gearbeitet

A: Seines Fleisses kann sich jedermann

rühmen. Ich habe redlich nach
den Quellen gearbeitet. Man nennt
diese Schriftsteller viel, aber man kennt
sie wenig. Manchem werde ich zu
schwarz, den meisten zu hell gemalt
haben. Ich malte, wie ich sah.

F: Sie haben sich in der Einleitung
als Komparatist ziemlich ausführlich mit
den literarischen und kulturpolitischen
Querverbindungen zwischen den einzelnen

Sprachgebieten der Schweiz befasst.
Warum

A: Es will mir nicht in den Kopf,
dass man in einem Zeitalter, wo alles

von Europa spricht, am Schnittpunkt
dreier Zivilisationen alles betrachten
will, ausser diesen Schnittpunkt, insofern

er ein solcher ist.

F: Sie sind also nicht der Auffassung,

dass sich die sogenannte schöpferische

Kunst im wesentlichen individuellautonom

entwickelt?
A: Wie die Elektrizität braucht die

Kultur Leitungen, Kontakte, Umschaltungen.

Sie ist eine geistige Energie,
aber sie bedarf eines Apparatensystems,
das sehr kompliziert und empfindlich
ist.

F: «Die zeitgenössischen Literaturen
der Schweiz» ist bei weitem nicht Ihre
erste, auch nicht Ihre erste grössere
Publikation. Möchten Sie nicht zum Schluss

etwas über Ihre früheren Bücher sagen
A: Ich weiss wohl, es sind keine

Meisterstücke; aber ganz erzdummes
(und gewiss noch weniger schädliches)
Zeug steht nicht darin.

F: Sie haben sich seit einem Dutzend
Jahren ganz der Literaturkritik und -ge-
schichte zugewandt. Bestimmte subjektive

Ausdrucksformen scheinen Ihnen

fragwürdig oder sogar unmöglich
geworden zu sein.

A: Darum sucht der Gedanke
Schutz bei den Texten. Das ausgesparte
Eigene entdeckt sich in ihnen.

Herkunft der Zitate (in dieser Reihenfolge):

G. E. Lessing (Hamburgische
Dramaturgie, 101.-104. Stück) - Lessing (a. a.

O.) - Jean de Lafontaine (L'Ane et le petit
Chien) - Wilhelm v. Humboldt (Über die
Aufgabe des Geschichtsschreibers) -
Gustave Lanson (Histoire de la litt, franc.,
avant-propos) - Friedrich Gudolf (Shakespeare

und der deutsche Geist) - Lanson
(a. a. O.) - Lessing (Brief an seinen Bruder

Karl, 2. Februar 1774) - J. W. Goethe
(Maximen und Reflexionen) - Novalis
(Fragmente und Studien, Die Enzyklopädie)

- Hugo v. Hofmannsthal (Buch
der Freunde) - Walter Benjamin (Literaturgeschichte

und Literaturwissenschaft) -
Benjamin (a. a. O.) - Adolph von Knigge
(Meine eigene Apologie) - Hermann Hettner

(Geschichte der französischen Literatur
im 18. Jahrhundert, Vorwort) - Franz Mehring

(Ästhetische Streifzüge, VIII) - Friedrich

Engels (Brief an Joseph Bloch, 21.

September 1890) - Goethe (a. a. O.) -
Hofmannsthal (a. a. O.) - Hettner (a. a. O.)
- Fritz Ernst (Gibt es eine schweizerische
Nationalliteratur?) - Ernst Robert Curtius

(Ortega y Gasset, II) - Knigge (a. a. O.)

- Theodor W. Adorno (Zur Schlussszene

des Faust).

Elsbeth Pulver:

Vorausgesetzt man könnte die Arbeit
noch einmal schreiben

Eine eigene Arbeit zu präsentieren,
könnte leicht den Eindruck der Eitelkeit

oder dann der falschen Bescheidenheit

erwecken; eine eigentliche
Selbstrezension setzt einen Salto Mortale voraus

auf den Standpunkt dessen, der das



DAS BUCH 681

Buch von aussen sieht. Einen Ausweg
aus solchen Verlegenheiten (und erst
noch einen verlockenden) bietet dagegen

die (spielerische, halbernste)
Vorstellung, man müsste das Buch noch
einmal schreiben, von Grund auf neu.
Die Druckerei wäre abgebrannt, alle
Bestände vernichtet - würde man es jetzt
ähnlich oder ganz anders schreiben?

Meine erste Antwort auf diese
vorgestellte Möglichkeit lautet, spontan
und emotionsbestimmt: natürhch würde

ich es anders schreiben, ganz
anders und, versteht sich, viel besser.
Scheinbar ein Ausbruch radikaler
Selbstkritik - allerdings, wie alle extremen

Formen moralischer und religiöser
Zerknirschung, nicht ganz aufrichtig.
Denn hinter dem Wunsch, alles anders
zu machen, steht ja die tollkühne, die
hybride Vorstellung von einer
literaturwissenschaftlichen Arbeit, in der sich
gewissermassen die Vorzüge von Emil
Staiger und Georg Lukâcs verbinden
auf dem Hintergrund enzyklopädischer
Gründlichkeit, einer Darstellung der
zeitgenössischen Literatur, in welcher
jeder Autor seinen richtigen Platz sub
specie aeternitatis erhält, und zwar
geschrieben in einem Ton der vollendeten
Höflichkeit, so dass kein Schriftsteller,
auch keiner der kritisierten, sich miss-
kannt fühlt. Eine euphorische Vision,
die jäh in sich zusammensinkt, sobald
man sich vorstellt, man setze sich
erneut an die Schreibmaschine und
schreibe, aufseufzend, damit wenigstens

etwas dastehe, das Wort
«Einleitung». Spätestens in diesem Augenblick

macht die Utopie der nüchternen,
vielleicht ein wenig resignierten Einsicht
Platz: so ganz von Grund auf anders
würde man das Ganze ja nicht schreiben,

nicht schreiben können. Der Satz

von Fichte «Was für eine Philosophie

man wähle, hängt davon ab, was für
ein Mensch man sei», kann, auch wenn
man nicht mehr so ganz an die
Autonomie der Persönlichkeit glaubt, gewiss
auch auf die Wahl der Methode und
die Art der Darstellung in einem
literaturwissenschaftlichen Versuch übertragen

werden.
Nicht dass man nichts zu verbessern

wusste. Die Lücken kennt ja keiner besser

als der Autor selbst, er kennt oder
ahnt noch die Fehler, welche Kritiker
ohne Zweifel entdecken werden. Man
weiss auch, dass die Erwartungen, die
das Format und die Ausstattung des

Buches erwecken, der Anspruch, den
der Titel erhebt, nicht erfüllbar sind.
«Die deutschsprachige Literatur der
Schweiz», so heisst es, nicht «Notizen
zu», «Bemerkungen zu» - und was es

sonst an relativierenden und absichernden

Klauseln gibt. Der Versuch, die
literarische Landschaft eines wenngleich
beschränkten geographischen Raumes
«umfassend» zu beschreiben, muss ja
notwendig ein Kompromiss zwischen
verschiedenen Überlegungen bleiben;
sie ist lückenhaft, gerade weil sie
umfassend sein will.

Ich würde heute, beispielsweise, den

Bezug zum Geschichtlichen deutlicher
herauszuarbeiten suchen. Information
über politisches Geschehen findet sich

zwar in reichem Masse in der Einleitung

des Herausgebers - aber es ist nicht
leicht, auf die Darstellung eines andern
den richtigen Bezug zu nehmen - das,
beispielsweise, würde ich besser zu
machen versuchen.

In anderen Fällen freilich würde ich
beim gewählten Vorgehen bleiben, auch
wenn ich dessen Nachteile durchaus
einsehe. Man kann meiner Darstellung mit
gutem Grund vorwerfen, dass darin die

«grossen Linien» nur leicht gezogen



682 DAS BUCH

sind, punktiert gewissermassen; man
wird eine schlüssige Formulierung
vermissen, sowohl was das «typisch
Schweizerische» angeht als auch in
bezug auf die allgemeinen Merkmale des

beschriebenen Zeitabschnitts, wird
bemängeln, dass die literarischen Einflüsse
nicht so klar eingezeichnet sind wie
Ströme auf einer Landkarte, und
befremdet sein, weil, auf eine wohl nicht
ganz zeitgemässe Art, der Akzent
immer wieder auf den einzelnen Autor,
das einzelne Werk gesetzt wird. Ich
kann solche Kritik begreifen, aber ich
fürchte, in diesen Punkten würde ich
weder ändern wollen noch können.
Max Frisch sagt einmal - sich abhebend

gegen die kollektivistischen
Tendenzen in der neueren deutschen
Literatur: «Leben findet in der Ichform
statt.» Der Schriftsteller und Germanist

Hermann Burger hat das variiert
zum Satz «Schreiben findet in der
Ichform statt». Auf die Betrachtung und
Darstellung der Literatur übertragen
heisst das, dass die Zeit (falls uns ihr
sprachlicher Ausdruck interessiert) im
einzelnen Werk, ja im Satz und im
Wort manifest wird und in ihnen ge-
fasst werden kann. Dieser Grundsatz
schliesst den Bezug zur geschichtlichen
Wirklichkeit nicht aus: die alte Weisheit,

dass der liebe Gott im Detail zu
finden sei, hat auch Geltung, wenn man
Literatur nicht isoliert und nicht in den
Elfenbeinturm einschliesst. Auch vom
einzelnen Wort her kann ein
Zusammenhang mit der Zeit hergestellt werden.

Es ist zum Beispiel auffallend,
wie sehr sich der Stellenwert und die
Bedeutung des Personalpronomens
«wir» in den letzten fünfundzwanzig
Jahren ändert: die Wandlung der
Einstellung des Autors zu dem, was man
früher die «Gemeinschaft» nannte und

was heute sachlich kühl «Gesellschaft»
oder «Kollektiv» heisst, lässt sich daran
ablesen. Ich habe versucht, das an einigen

Werken von Autoren verschiedener
Generationen zu zeigen. Man kann mir
dabei mit Recht vorwerfen, dass sich
daraus keine zusammenfassende Formel
für die Beziehung zwischen Autor und
Gesellschaft ergebe, eher eine Auffächerung

der Formel. Aber ich kann, in
diesem Fall, nur wiederholen: ich
verstehe den Einwand, aber ich würde
meine Methode nicht ändern. Im
Ernstnehmen des Details liegt - vielleicht -
eine Möglichkeit, der gegenwärtig
herrschenden Schabionisierung zu entgehen.

Alice Vollenweider:

Ärger mit mir und der Tessiner
Literatur

Nach einer vollendeten Arbeit ist man
erleichtert; der Druck der langen
Auseinandersetzung mit dem Thema, der
Zwang des Formulierens ist verschwunden

: man kann aufatmen. Doch ist das
Aufatmen leider eine recht kurze Sache
und die Erleichterung eine Art Vakuum,
das bald so viele kritische Überlegungen

ansaugt, dass man sich aus tiefem
Unbehagen nur in eine neue Arbeit
retten kann.

Und nun soll ich bei diesem Unbehagen

verweilen, die getane Arbeit
überblicken, Selbstkritisches äussern? Das
ist ein schwieriges Unterfangen, weil es
eine gewisse heitere Distanz zum Thema

und zur eigenen Arbeit voraussetzt.
Und diese heitere Distanz fehlt mir bei
der Tessiner Literatur und wird mir, so
fürchte ich, immer fehlen.

Ich habe mich so geärgert über die
vertrackten, schwierigen, narzisstischen



DAS BUCH 683

Aussenseiter, die das kulturelle Leben
der Südschweiz bestimmen. Und war
unzufrieden mit mir, dass ich mich so
geärgert habe, anstatt gelassen zu
beobachten und zu registrieren. Dabei wusste
ich natürlich, dass gegen den Ärger
nichts zu machen war, weil er persönlicher

Betroffenheit und Zuneigung
entsprang, weil das kulturelle Leben der
italienischen Schweiz viele gemeinsame
Züge mit demjenigen der deutschen
Schweiz hat, weil die Tessiner Probleme
der Zersplitterung, der Isolierung und
der Enge zu einem guten Teil auch
unsere, auch meine Probleme sind.

Und ich glaube, das wird sich auch
in Zukunft nicht ändern. Denn die
Beschäftigung mit dem Tessin hört ja
nicht auf, auch wenn ich im Augenblick

nicht gezwungen bin, meine
Beobachtungen zu formulieren. Die Neugier

für diese komplizierte, eigenbrötlerische

und interessante Kultur der
italienischen Schweiz ist durch meine
Arbeit stärker geworden. Die neu erarbeiteten

Informationen, Namen und
Bezüge sprechen mich in ihrer ganzen
Lebendigkeit stärker an als früher. Ich
kann ihnen nicht mehr entfliehen. Auch
dem Ärger nicht. Ich schliesse ihn
samt der Zuneigung in meine künftige
Arbeit ein.

Leza Uffer:

Die zeitgenössische Literatur der
Rätoromanen in der Schweiz

Warum es verhehlen? Dass die
übernommene Aufgabe mir schon in der
Vorbereitungsphase weit mehr
Bauchschmerzen bereitete, als die in der
ersten «Begeisterung» gegebene Zusage,
in Kindlers «Schweizer Literaturge¬

schichte der Gegenwart» das Schrifttum
der Rätoromanen vorzustellen. War es

übrigens wirkliche Begeisterung, die
mich bewog, ja zu sagen? War es nicht
vielmehr ein Gefühl des Verpflichtetseins

jenem Sprach- und Kulturgut
gegenüber, das mein Leben entscheidend
mitgeprägt hat Sei dem wie ihm wolle
Ich war jedenfalls froh, dass meinem
Vorschlag zugestimmt wurde, der
Darstellung zeitgenössischer Autoren der
doch weithin unbekannten vierten
Schweiz in gedrängter Form einige
Ausführungen zur sprachgeschichtlichen
Entwicklung des Rätoromanischen und
zu den Anfängen und der Geschichte
seiner bemerkenswerten Literatur
vorauszuschicken. Ob ich dabei, bewusst
oder unbewusst, die Hoffnung hegte,
der für die Besprechung des jetztzeitigen

literarischen Schaffens verbleibende,

engere Raum würde es mir erlauben,

gewissen Schwierigkeiten aus dem
Wege zu gehen? Schwierigkeiten, die
sich aus der Tatsache ergeben, dass ich
nicht nur jeden rätoromanischen Autor

persönlich kenne, sondern auch um
die Beziehungen - gute und weniger
gute - der einzelnen Autoren
untereinander weiss. Auch das bleibe
dahingestellt

Wenn wir feststellen, dass im Schweizerland

1974 an die vierzig Dichter
und Schriftsteller eine Sprache - in
einer von fünf offiziell anerkannten
Ausformungen - schreiben, die jeweils
im besten Fall von einigen hundert
Menschen gelesen wird und von der die
Autoren nicht zu behaupten wagen,
dass sie in der nächsten oder
übernächsten Generation überhaupt noch
Leser aufzuweisen hat, dann zwingt uns
die Vernunft zur Frage: «Wie ist das

möglich?» Und eine Antwort auf dieses

«Warum?» kann ohne Rückblick



684 DAS BUCH

auf die sprachliche und kulturelle
Geschichte des kleinen Volkes, für das diese
Leute schreiben, nicht gefunden werden.

Es kann kaum geleugnet werden:
Grundmerkmal des rätoromanischen
Schrifttums - eine Ausnahme bildet
wohl nur die reiche Oralliteratur, der
wohl mit Recht ein eigener Abschnitt
zugebilligt wurde - ist die Tatsache,
dass es, in mehr oder weniger
ausgeprägtem Masse, immer auch Waffe
im Kampf um die Erhaltung der sprachlichen

Existenz war und wohl immer
sein wird. In diesem So-sein der
rätoromanischen Literatur liegt das
Geheimnis ihrer Kraft, aber auch die
Ursache ihrer Schwäche. Aus dieser
gleichen Vorgegebenheit erwächst in einigen

Fällen die Grösse, immer aber auch
die tragische Situation, in der sich jeder
rätoromanische Autor findet.

Ob ich die mir gestellte Aufgabe im
nachhinein anders anpacken würde?
Sicher Ich würde die Autoren dieser in
besonderer Weise so engagierten Klein-
sprach-Literatur bitten, sich selber und
ihr Werk darzustellen. Und alles, was

sich in den erhaltenen Unterlagen -
wenn sie tatsächlich zu erhalten wären

- auf Werkinterpretation bezöge, würde
ich der «Uniun da scriptuors ro-
mantschs» zur Diskussion unterbreiten.
Vielleicht käme wenig Brauchbares dabei

heraus. Aber der Versuch, auf diese
Weise vielleicht zu einer gemeinsamen
«prise de conscience» zu kommen,
möchte sich lohnen.

Der rätoromanische Dante, in dessen

messianisches Kommen vor Jahren
Reto R. Bezzola ein Fragezeichen der
Hoffnung setzte, er würde wohl kaum
gefunden. Im 16. Jahrhundert hätte
einer vielleicht das Zeug dazu gehabt,
Schimun Lemm, der rätische Vergil und
Autor der «Raeteis», aber er schrieb
als Humanist sein grosses Epos in
lateinischen Versen. Vom kommenden
Dante der Rätoromanen - sollte er je
geboren werden - habe ich einmal
behauptet, er würde deutsch schreiben.
Ich bin heute noch dieses Glaubens
und hoffe darum, der rätoromanische
Dante möge nie das Licht der Welt
erblicken.

MIT DER PARADOXIE LEBEN

Zu Gerhard Meiers Prosastück «Der andere Tag»

«Er, Kaspar, finde es richtig,

Denkmäler nicht den
Richtigen zu setzen - der
Grünflächen wegen.»

Zn den Autoren, die im literarischen
Gespräch sind, gehört er nicht; die
Bestsellertreppe wird er kaum je erklettern.

Ein unbekannter Autor ist er freilich

auch nicht mehr ganz; ja, es scheint
nicht unmöglich, dass sich eine bizarre

Art von Ruhm an seinen Namen heften
könnte. Denn wie bei kaum einem
andern Schweizer Autor (ausser Ludwig
Hohl, aber auf sehr gegensätzliche
Weise) eignet sich die Vita Gerhard
Meiers zur Legendenbildung: Da ist ein
Mann, der in den Krisenjahren um seine

Ausbildung kam, der Arbeiter war und
die Arbeitswelt nicht nur aus freiwilligen
Versuchen kennt, ein Autor, der erst
mit vierzig zu schreiben begann, aus



DAS BUCH 685

Angst vor dem Sog der Literatur, einer
späten Spielform des alten Konflikts
zwischen Kunst und Leben, helvetisch
nüchtern ausgetragen und zunächst
zugunsten des Lebens entschieden.
Tatsachen, die sich nicht nur zum Gerücht
eignen, sondern Wesentliches andeuten
und vielleicht erklären: ein unbedingtes

Ernstnehmen der Literatur (man
fürchtet nur, was man für mächtig
hält) und zugleich einen phrasenlosen,
sich nicht im Verbalen erschöpfenden
Respekt vor dem Leben.

Besser ist es dennoch, den Autor
dort zu sehen, wo er wie jeder Schriftsteller

enthalten ist, ohne dass man
einen Kommentar aus der Biographie
braucht: in seinem Werk. Halten wir
zunächst fest, dass Meier als Lyriker
begann - als Nur-Lyriker, mochte es
zunächst scheinen, dass er überraschend
früh sich der Prosa zuwandte,
zunächst in zwei Bänden, kurzen Texten,
die sich als Prosagedichte auffassen
lassen, dann, die bisherige Entwicklung
bekräftigend, in seinem ersten
umfangreicheren, seinem bisher wichtigsten
Werk, dem «Prosastück» «Der andere
Tag1». In beidem, Lyrik wie Prosa,
hat er von seinen ersten veröffentlichten

Texten an ganz seinen eigenen Ton,
seinen eignen Rhythmus gefunden;
auch jene Autoren, zu denen er sich
selber explizit bekennt - Robert Walser,

William Carlos Williams, Claude
Simon - waren nie als Einflüsse zu
verrechnen.

In seinem Vortrag «Der Dichter und
diese Zeit» hat Hugo von Hofmannsthal

die Existenz des Dichters
folgendermassen beschrieben:

«Er kann nichts auslassen. Keinem
Wesen, keinem Ding, keinem Phantom,
keiner Spukgeburt eines menschlichen

Hirns darf er seine Augen verschlies-

sen. Es ist, als hätten seine Augen
keine Lider. Keinen Gedanken, der sich

an ihn drängt, darf er von sich scheuchen,

als sei er aus einer anderen
Ordnung der Dinge. Denn in seine

Ordnung der Dinge muss jedes Ding
hineinpassen. In ihm muss und will alles
zusammenkommen. Er ist es, der in sich
die Elemente der Zeit verknüpft. In
ihm oder nirgends ist Gegenwart. »

Diese Beschreibung der dichterischen

Existenz, der Rolle des Poetischen

in der Zeit, trifft, fast Wort für
Wort, auf Gerhard Meier zu. Von ihm
kann man sagen, dass er Augen ohne
Lider habe, zumindest dass es ihm
unmöglich sei, nur in eine Richtung zu
blicken. Das Vielfältige und Gegensätzliche

steht in seinem Werk in einer
schwebenden Beziehung der Ähnlichkeit

oder des Widerspruchs - und vor
allem der unzähligen Zwischenstufen.
Banales und Hochkompliziertes,
Heimatlich-Vertrautes und Exotisches,
Beobachtung und Reflexion, Alltäglich-
Privates und Splitter der
Weltgeschichte beleuchten, modifizieren und
ironisieren sich gegenseitig in einer
Weise, die nur von Fall zu Fall und
noch da nicht eindeutig zu erklären
ist. Der Drang «nichts auszulassen»
scheint von Werk zu Werk stärker
geworden zu sein und, so könnte man
vermuten, ist wohl ein Grund dafür,
dass dieser genuine Lyriker das
Gedicht verhältnismässig früh verlassen
hat: als ob noch seine freieste Form
zu wenig Raum böte, zu wenig
Möglichkeit, Gegensätzliches miteinander in
Beziehung zu setzen.

Als ein «Prosastück» bezeichnet er
denn auch sein jüngstes Werk - mit
einem weitmaschigen Begriff, der zu-



686 DAS BUCH

nächst nur durch seine Sachlichkeit
und Ambitionslosigkeit auffällt.
Tatsächlich ist «Der andere Tag» eines
jener für die Literatur der Gegenwart
bezeichnenden Werke, die bei jedem
Versuch der Rubrizierung falsch
untergebracht sind. Es ist ein Prosastück,
das aus vielen kurzen Prosastücken
besteht, die ganz geschlossen scheinen
und ihre Bedeutung doch erst aus dem
Ganzen gewinnen. Zusammengehalten,
allerdings nicht so, dass sich eine
«Geschichte» ergäbe, werden sie durch eine
zentrale Figur, den Mann Kaspar, dessen

Name gleichermassen Assoziationen
ans Puppentheater wie an Handkes
berühmtestes Drama weckt, ohne dass
sein Träger doch zu beiden in mehr als
eine Beziehung entfernter Ähnlichkeit,
vielleicht sogar des Widerspruchs zu
setzen wäre. Ein Antiheld oder, richtiger,

ein konsequenter Nicht-Held:
einer, der nichts tut, ausser dass er in
einem Trauerzug zum Friedhof geht
oder etwa das Fenster öffnet, um
festzustellen, ob Regen fällt, einer, der
wahrnimmt, denkt und zu seiner schweigenden

Gefährtin Katharina redet; ein
Alter ego des Autors, mit dessen
Wahrnehmungen und Gedanken ausgestattet,
aber mit ausgeparter Lebensgeschichte,
Künstler in seiner Sensibilität, aber
ohne Instrument des Ausdrucks
gezeichnet. Eine selbstbiographische
Figur also und als solche mit
überfremdeter Ehrlichkeit beschrieben -
und doch vom Autor in strenge
Distanz weggerückt. Kaspar redet und
denkt nicht, sondern, so heisst es, er
«soll gedacht, soll gesagt haben». Keine
Figur also, die sich bekenntnishaft
enthüllt, sondern einer, von dem man nur
vom Hörensagen etwas weiss, im
Dorfgespräch gewissermassen, wie über
andere auch. Kaspar und sein Dorf wer¬

den durch dieses immer wiederholte « on
dit» ungleich näher zusammengerückt,
als dies sonst bei Beobachter und
beobachteter Umwelt zutrifft.

Das Dorf: es trägt Züge der am
Jurasüdfuss gelegenen Gemeinde Niederbipp;

aber ein literarischer Tourismus
dürfte dort kaum Nahrung finden:
denn photographisch ist das Buch so

wenig wie das Bild eines peintre naïf,
und zur chronique scandaleuse fehlt
dem Autor die bösartige Spielart der
Genauigkeit. Kaspars Dorf liegt ausserhalb

der geschichtlichen Ereignisse, es

ist ein wahrhafter Pensionist der
Weltgeschichte, wie man die Schweiz als
Ganzes schon bezeichnet hat: keine

grosse Schlacht hat hier stattgefunden,
hier stehen keine Überreste eines KZ,
kein Weltraumflug nimmt von hier
seinen Ausgangspunkt. Ob aus so abseitiger

Position Produktivität überhaupt
möglich sei, oder ob die Engnis der
Enge den Künstler zur Stagnation oder
Emigration zwinge, diese Frage ist in
den letzten Jahren pointiert gestellt und
auf gegensätzliche Weise beantwortet
worden. «Der andere Tag» ist eines der
Werke - es gehören die wichtigsten
der gegenwärtigen deutschschweizerischen

Literatur dazu -, in denen der
abseitige Standort der Schweiz,
genauer: der schweizerischen Provinz,
zwar gewiss nicht zum Zentrum der
Welt gemacht, aber doch als eine

zu ergreifende Möglichkeit einer Spiegelung

der Zeit gesehen wird. Ja, man
kann sagen, dass Meier diesen Standort
akzeptiert und gerade in seiner scheinbaren

Windstille ernst nimmt wie kaum
ein anderer Autor. Das heisst: er be-
lässt das Dorf in seiner Ereignislosig-
keit, stattet es weder aus mit einer un-
bewältigten politischen Vergangenheit,
noch lässt er aktuelle Konflikte aus-



DAS BUCH 687

brechen - setzt es aber andrerseits
unablässig in Beziehung zur grossen
Welt. Der Dorfdilettant, liebevoll
gezeichnet als «der Mann der zwei drei
vier Federzeichnungen» steht unmittelbar

neben einer Bemerkung zu Picasso,
Jakob der Korber, die vielleicht
eindrücklichste Figur neben Kaspar,
Inbegriff der Bedürfnislosigkeit, eines
nicht literarisierten «einfachen
Lebens», wird mit Max Jacob assoziiert,
Tinguelis Heureka läuft ab, politische
Ereignisse, Fetzen von Zeitungsmeldungen,

werden hereingeblendet, von den
Toten des Dorfes ist der Weg nicht
weit zu den verunfallten russischen
Kosmonauten. Der Schwerpunkt liegt auf
dem Dorf - aber es wäre nichts ohne
die hereingeblendete Welt.

«Ihn interessiere, was zwischen dem,
was geschehe - geschehe, soll Kaspar
zu Katharina gesagt haben» - das ist
eine der zahlreichen reflektierenden
Bemerkungen, die, über das ganze Buch
verteilt, eine Art intellektuelles
Koordinatensystem markieren: ans Aphoristische

streifend und doch zu
hintergründig, zu sehr als Frage und Aperçu
formuliert, als dass sie richtig als
Sentenzen verwendbar wären, vielmehr eine
Art Beleuchtungskörper, die das
Werk von immer neuer Seite erhellen.
Das Buch sucht Wirklichkeit dort zu
erfassen, wo sie sich erzählend nicht
fassen lässt, wo sie nicht nur keine
Geschichte ergibt, sondern auch nicht
ereignishaft wird. «Er, Kaspar, finde es

richtig, Denkmäler nicht den Richtigen
zu setzen - der Grünflächen wegen»,
heisst es einmal, schalkhaft und
hintergründig zugleich. Aber Kaspar, mit ihm
der Autor, hält es mit jenen vielen
Namenlosen, die keine Denkmäler
erhalten, deren Leben sich der Sichtbarkeit

und der Form entzieht.

Um das Ereignishafte im Ereignislosen

aufzuspüren, setzt der Autor
Konstruktionen von eigenartigen, langen,
kühn ausgreifenden, ins Feinste sich
verästelnden Sätzen ein. Das mag in der
Zeit des Lakonismus überraschen -
aber nur so lange, als man von der
langen Satzkomposition auch die
Souveränität des Überblicks erwartet, einer
nach Kausalitäten ordnenden
Weltbewältigung. An Kleists Abhandlung
«Über die allmähliche Verfertigung der
Gedanken beim Reden» ist eher zu denken

: der (kunstvoll stilisierte, nicht etwa
spontan improvisierte) Rhythmus der
gesprochenen Rede schimmert hier
durch, in der sich der Nachdenkende
vom einen zum andern vortastet, eine
kaum wahrnehmbare Spur verfolgend
(sich also, im Unterschied zum inneren
Monolog nicht einfach der Assoziation
überlässt), seine eigenen Formulierungen

fortlaufend differenzierend und
korrigierend - ein Wort vorauswerfend,
ohne ihm doch ganz zu trauen, es

halb zurückholend und es doch,
ergänzt und modifiziert, wieder wagend.
Auf diese Weise kann eine ganz
einfache Feststellung zu einem komplexen
Sachverhalt mit seiner eigenen
Hintergründigkeit werden: «Am Rande des

Bergwalds gibt's im Frühjahr die
Wildkirschen, das heisst, es gibt sie natürlich

über das ganze Jahr, über viele
Jahre hin, die Bäume der Wildkirschen,
am Rande des Bergwalds vor allem, nur
eben, weil sie blühn, sind sie ersichtlich.

»
Noch komplexer werden

begreiflicherweise die Sätze, wo es darum geht,
die Gedanken Kaspars wiederzugeben,
dazu seinen Versuch, sie zu formulieren,
ja sie formulierend zu gewinnen.

«Dabei sei es natürlich schon so,
dass Agitation eine wesentliche, er



688 DAS BUCH

möchte fast sagen, unentbehrliche Sache
sei. Es komme ihm, Kaspar, gelegentlich

vor, als erfüllte sie, die Agitation,

die Funktion (wie solle er sagen),
die Funktion einer Kelle beinahe:
durch ständiges Rühren das Überquellen

oder zumindest Anbrennen (des
Breis oder der Suppe - wie man wolle)
zu vereiteln. »

Ein formal wie inhaltlich bezeichnender

Satz. Die hochpolitische Frage nach
der Funktion der Agitation, nach ihrem
Verhältnis zu den Kräften des Beharrens

wird aus der Sphäre der Abstraktion

genommen und versuchsweise in
die des simplen, unzimperlichen Bildes
gebracht - zugleich durch Wendungen
wie «wie solle er sagen» «es komme
ihm gelegentlich vor», «fast» und
«beinahe» Sprache ganz als Prozess,
Formulierung als ein blosser, nie völlig
gelingender Versuch dargestellt, der sich
durch einen in Differenzierungen sich
verästelnden Satz hindurchzieht. Meier
hat allen Grund, hier dem Schlüssigen
der Formel auszuweichen. In der Frage
nach der Rolle von Ruhe und Bewegung

im geschichtlichen Prozess ist
seine Position offensichtlich eine reichlich

unbequeme: zwischen Stuhl und
Bänken. Der Glaube an den unaufhaltsamen

Fortschritt, an die Machbarkeit
der Welt ist ihm Illusion: aber diese
Überzeugung stützt sich nicht auf den
Glauben an die Ruhe als erste Bürgerpflicht:

Bewegung, Widerstand gegen
das Starre ist notwendig, auch wenn sie
zum Scheitern führt.

Etwas von diesem Widerstand ist
auch in Meiers Sätzen spürbar.
Obgleich die Wörter immer wieder dem
Bereich der Sicherheit und Verlässlich-
keit entzogen werden, entsteht doch nie
der Eindruck des Gleitenden und Ver-
blasenen. Der da schreibt, ist ein Un¬

sicherer, aber keiner von den Lauen,
welche der Herr ausspeien wird aus
seinem Mund: eine Art von leidenschaftlicher

Entschiedenheit ist in diesen Sätzen

spürbar: die Entschiedenheit, sich
nicht im Starren fangen zu lassen, die
Offenheit nicht zu verlieren - und so

biegsam der Autor im Umgang mit
Begriffen ist, so unbeugsam ist er gegenüber

dem Anspruch, die Welt in der
Geschlossenheit eines ideologischen
Systems erstarren zu lassen. «Der andere

Tag» ist, so gesehen, auch ein Gegen-
Werk: gerichtet gegen alles Schematische,

gegen jeden Absolutheitsanspruch
in Weltanschauung, Mode, auch
künstlerischer Form. Das findet Ausdruck
auch in der Sprache, indem der Autor,
der in langen Sätzen der Vereinfachung
Widerstand bietet, sich an anderer Stelle
seiner eigenen Form gewissermassen
entzieht und knappe, simple Sätze

braucht: Feststellungen, in denen, der
Banalität nicht ausweichend, Feststellbares

dezidiert und lakonisch festgestellt

wird. «Die Birnen reifen. In der
Zimmerei riecht Holz nach Holz. »
Gelegentlich sind solche Feststellungsreihen

sogar mit einem bekräftigenden
«So ist es» versehen - eine Wendung,
die überraschen mag, wenn man sie mit
den vielen Formeln der Zurücknahme
und Differenzierung und Unsicherheit
vergleicht. Aber gerade diese Spannweite

- eine Spannweite in der
Widersprüchlichkeit - gehört zu diesem Werk.
Meier hat sie auch explizit formuliert,
wenn er seinen Kaspar sagen lässt:
«Mit der Paradoxie sich einzurichten,
sei alles andere als paradox.»

Elsbeth Pulver

'Gerhard Meier, Der andere Tag, ein
Prosastück, Zytglogge-Verlag, Bern 1974.



DAS BUCH 689

MAX FRISCH UND DER AKTIVDIENST

Von den «Blättern aus dem Brotsack» zum «Dienstbüchlein»

In der vom Autor verfassten «Zeittafel»

am Ende von Max Frischs jüngstem

Werk «Dienstbüchlein» steht die
Zeile: «1939-1945 Militärdienst als
Kanonier». Ihr folgt die Angabe: «190
Blätter aus dem Brotsack»! Wäre das
eine deutsche Biographie - etwa des
Landsers Heinrich Böll - so würde
1939-1945 eine Zeit ununterbrochenen
Dienstes bedeuten, ln der Schweizer
Milizarmee hiess es aber: insgesamt
nicht ganz zwei Jahre unter den Waffen

mit häufigen Einberufungen und
später bei gleichzeitiger Ausübung des
zivilen Berufes. Max Frisch war 1939
noch Student an der Eidgenössischen
Technischen Hochschule in Zürich,
dann Architekt.

In Schweizer Kontroversen zu
«Dienstbüchlein», die zum Teil heftig
waren, ist mit Hilfe von «Blätter aus
dem Brotsack» (Atlantis-Verlag,
Zürich - inzwischen vergriffen) auf
«Dienstbüchlein» eingeschlagen worden

- wenn es erlaubt ist, so leichte
Bände mit Ambossen zu vergleichen.
Die Verlockung ist freilich gross: «Man
wurde erwartet - das ist ein gutes
Gefühl», so hiess es 1940. «Ich bin
ungern Soldat gewesen», so heisst es 33
Jahre später. Doch was soll es, dem
Autor vorzurechnen, was er an vielen
Stellen ausdrücklich als sein jetziges
Thema nennt: die Rückkehr zu
Erfahrungen im Licht neuen Wissens, die
Veränderung eines wachen Zeitgenossen,
der Versuch, nachträglich deutlicher zu
machen, was er damals zwar erfahren
hat, aber dennoch nicht so sehen
mochte.

«Indem ich mich heute erinnere
sehe ich natürlich nach meiner Denkart

heute», schreibt Frisch. Seltsam,

wenn dem Autor vorgehalten wird:
«Jetzt sieht er es anders als damals»,
wo er selber ausdrücklich betont:
«Jetzt sehe ich es anders als damals.»
Das heisst nicht, dass sich ein
Vergleich mit dem früheren, lange vergriffenen

Bericht verbiete - im Gegenteil,
dieser Vergleich ist inhaltlich wie
sprachlich von hohem Interesse.

Max Frisch hat nicht die Fassung
«letzter Hand» eines frühen Buches
geschrieben, sondern ein völlig neues

Buch, dessen Thema, und zwar von der

ersten Zeile an, zugleich das Gestern,
das Heute und die Distanz dazwischen

ist, eine dreifache Perspektive, die er
sprachlich mit scheinbar einfachen, in
Wahrheit subtilen Mitteln vollkommen
meistert. Die Wahrnehmung des damals
Erlebten erfasst diesmal die ganze
Dienstzeit und ist schärfer, kritischer,
wahrscheinlich auch oft genauer.
Sozial wird die selbstverständliche
Verbindung zwischen höheren Dienstgraden

in der Armee und Spitzen der
Gesellschaft in vielen prägnanten Details
gezeigt. Max Frisch konnte Anwärter
auf eine Offiziersausbildung sein. Er
wollte aber seinen Dienst «von
unten» erleben. Darin gründen alle
Gemeinsamkeiten zwischen den beiden im
übrigen so verschiedenen Berichten.

Sein Blick ist als Rückblick schärfer.

Damit ist nicht nur die Verschärfung

im Sinne der politischen
Radikalität gemeint, sondern die grössere
Schärfe des Ausdrucks. Denn in der



690 DAS BUCH

frühen Prosa ist manches verschwommen

und schwärmerisch vage; wir
erleben eine Entwicklung zur sprachlichen
Meisterschaft.

Da ich annähernd Generationsgenosse

von Max Frisch bin, habe ich
einen jungen Zürcher Intellektuellen
gefragt, wie er «Dienstbüchlein»
aufnehme. Seine Antwort: «Max Frisch
scheint nachträglich ein wenig muff,
dass er damals nicht muff war. » Doch
auch in der frühen Schrift ist Max
Frisch unbequem und widerborstig,
etwa in dieser Bemerkung: «Ein Fall
der uns täglich begegnet dass
jemand kommt und einer Meinung, die
ihm am Herzen liegt, Recht geben will -
aber mit Gründen, die du nicht achten
kannst.»

Als ich das jetzt wieder las, fiel mir
eine Begebenheit ein: Wir spazierten -
es war vier Jahre nach dem Krieg -
in Warschau, Frisch machte eine
Bemerkung, der ich lebhaft zustimmte.
Da blieb er plötzlich stehen und sagte
übellaunig: «So darfst du mir nicht
zustimmen. Es klingt, als hättest du das,
was ich sage, von vornherein gewusst
und auf deiner inneren Waage geprüft,
ob ich auch schon so weit bin. Das
setzt eine Überlegenheit voraus.» Darin

war der empfindliche Max Frisch,
seine Infragestellung jedes Tonfalls. So
ist auch sein Stil: zwischen
Selbstpreisgabe und Abwehr jedes Versuchs
anderer, da irgendwie mitzumachen.

Es sei noch etwas Persönliches
gesagt. Max Frisch stellt fest, dass die Ab¬

wehr des Hitlerismus als Ideologie
damals im Bewusstsein der Armee kaum
ein Rolle gespielt hat. Als einer, der
während der gleichen Zeit, freilich nur
als Hilfsdienstler, der Armee angehörte,
bestätige ich das. Fast alle Offiziere,
die ich kannte, bewunderten die
soldatischen Fähigkeiten der Deutschen und
sprachen wegwerfend von den Amerikanern

als Zivilisten ohne militärische
Tradition. Doch hat in jenem Krieg
auch Stalins Sowjetunion «Ideologie»
klein geschrieben, nur noch vom «Heiligen

Boden» und vom «Vaterland»
gesprochen. Der Appell an primitivere
Mächte statt an ein politisch klares
Bewusstsein war offenbar ein viel
allgemeineres Phänomen als dasjenige der
bürgerlichen Gesellschaft der Schweiz,
als welches es in «Dienstbüchlein»
erscheint.

Literarisch, menschlich, politisch
lebt dieses Buch nicht zuletzt aus dem
Widerspruch gegen die Gesellschaft,
gegen die Macht, gegen sich selber.
Bestes Beispiel : Max Frisch vermerkt, wie
es ihn noch heute ärgert, wenn vor ihm
ein Ausländer - gar ein Schwabe! -
über die Schweizer Armee lächelt. Der
Ärger über dieses Lächeln, das
Lächeln über diesen Ärger - beides
zusammen ist Max Frisch.

François Bondy

'Max Frisch, Dienstbüchlein,
Suhrkamp-Verlag, Frankfurt a. M. 1974.



DAS BUCH 691

DIE ELEMENTARE RELIGION

Religionsphilosophische Betrachtungen zum Werk Balthasar Staehelins

Die Lektüre von «Haben und Sein1»
war für mich eine wirkliche Überraschung.

Es schien, als hätte der Autor
aus dem Geiste von Band III meines
«Philosophischen Tagebuchs» («Das
Kontinuum der Offenbarung4») heraus
geschrieben, und doch war er ganz
selbständig zu seinen Resultaten gekommen.

Eine solche «unwillkürliche»
Übereinstimmung ist immer höchst
erfreulich. Sie war es für mich, sie war
es für den Autor. Es ist üblich, dass
der Rezensent mit nichts antritt als mit
seinem kritischen Urteil - auch das ist
schon recht viel. Man erlaube mir, mit
diesem Artikel eine Ausnahme zu
machen, entsprechend auch der Bitte des

Autors. Ich werde also vom «Philosophischen

Tagebuch» ausgehend über
das Werk Balthasar Staehelins
sprechen.

Religion auf Erfahrungsgrundlage

«Wissenschaftlichkeit und Religiosität
lassen sich ihrer Natur nach nicht
trennen3» (S. 81). Seit dem Mittelalter

und der Neuzeit stehen sich Glauben

und Wissen als Gegensätze gegenüber.

Der Glaube wird im wesentlichen

apriorisch verstanden, als
Offenbarung der Transzendenz, das Wissen
aber aposteriorisch, als Erforschen der
Natur. Aber schon der amerikanische
Pragmatiker und Religionsphilosoph
William James ging andere Wege. Er
verwies auf das Unbefriedigende dieser

Gegenüberstellung und auf die
Erfahrungsgrundlage der religiösen Phänomene.

Ihm folgt der Medizinpsychologe
Balthasar Staehelin, ohne sich auf das

Werk von William James zu berufen.
Die breite Strasse der Erfahrung führt
auch ihn. Wenn wir die innere Erfahrung

der Seele und die äussere Erfahrung

der Naturwissenschaft voneinander

unterscheiden, so ist die innere
Erfahrung die Basis der Psychologie. Aber
die Psychologie, insbesondere die
Psychoanalyse, hat bisher die
religionspsychologischen Phänomene zu wenig
berücksichtigt. Freud perhorresziert sie

geradezu aus seiner weltanschaulichen
Abneigung gegen die Mystik heraus. C.
G. Jung dagegen räumt der religiösen
Psyche den ihr zukommenden Rang ein,
aber er nimmt sie nicht aus von der
schon durch Freud begründeten Theorie

der «Projektion», will sagen, er
objektiviert die religiöse Erfahrung im
Sinne der psychoanalytischen Behandlung.

Sie dient der «Gesundheit» des

Patienten, über ihre «Wahrheit» hat
C. G. Jung nicht zu befinden. Allenfalls

steht für ihn fest, dass der Beichtvater

den Psychoanalytiker ersetzen

könnte, falls nur der entsprechende
Glaube - also die entsprechende
«Projektion» - vorhanden ist. Er trägt also
in die religiöse Welt die Dualität von
Subjekt und Objekt der wissenschaftlichen

Methode hinein. Das ist sein gutes

Recht. Die Frage ist nur, ob
damit das religiöse Phänomen seiner Natur

nach erfasst ist. Staehelin sieht es

als Erfahrungsgrundlage der
medizinpsychologischen Wissenschaft anders.
Freilich bedient er sich, als Arzt, auch
der dualistischen wissenschaftlichen
Methode. Aber als gläubiger - wenn
auch nicht als primär konfessionell
gläubiger - Mensch sieht er auch, wo



692 DAS BUCH

die Erkenntnis des religiösen Phänomens

in die Einheit verlaufen muss,
in die Einheit der eigenen Erfahrung
und der Traumerfahrung seiner Patienten,

in die Einheit des gläubigen
Subjekts und des geglaubten Inhalts, der im
Grunde kein blosser Inhalt mehr ist,
sondern «Realität». Diese Einheit von
Subjekt und Objekt des Glaubens stellt
sich für Staehelin im mystischen
Zustand ein, der auch zur Grundlage
seiner medizinpsychologischen Therapie
wurde.

Religion im Getto

«Er (der Mensch) hat nicht eine
Religion. Er ist Religion1» (S. 165). Für
Staehelin ist also Religion nicht nur
eine, sondern die Grundverfassung des

Menschen, sie ist die «ewige
Grundnatur», auf der sein Wesen «immer,
hier und jetzt aufgebaut3» (S. 39) ist.
Demnach wäre die religiöse Disposition
dem Menschen angeboren. Der Mensch
hat nicht eine Religion in der
Geschichte - nämlich immer wieder eine
andere -, er ist religiös von Natur aus
und zwar als biologische Grundanlage
jenseits oder hinter allen möglichen
historischen Erscheinungs- oder
Spielformen der Religion. Demgegenüber
behauptet die Aufklärung, dass der
religiöse Zustand nicht der Natur des
Menschen entspreche, sondern historisch
bedingt sei. Nur der unmündige Mensch
erwartet sein Heil von der Religion.
Der mündige, der aufgeklärte Mensch
hat sich schon oder wird sich noch von
den Banden der Religion befreien. So
unterscheidet Auguste Comte ein
religiöses, ein metaphysisches und ein
positives Zeitalter. Die Aufklärung arbeitet

also, trotz ihrer These von der
«natürlichen Irreligiosität» des Menschen,

mit der Vorstellung von geschichtlichen
Epochen, Epochen der fortschreitenden
Aufklärung, der fortschreitenden Erhellung

der Vernunft. Wie aber, wenn sich
die Religion in irgendeiner Form, nämlich

als Erscheinungsform der
elementarreligiösen Disposition des Menschen,
in all diesen Epochen erhielte? Ihre
«Natur» wäre es dann ganz einfach, in
der «Geschichte» zu erscheinen. Das
Fundament aller Religion, der natürlichen

wie der geschichtlichen, erblickt
Staehelin in der Mystik. In der Tat :

Mystik gibt es überall, auch mitten im
Herzen der Aufklärung. Die
«Vernunft» hat ihre mystische Seite, der
Marxismus hat seine mystische Seite,
etwa die Vorstellung der «klassenlosen
Gesellschaft». (Staehelin sieht nach
meiner Ansicht zu wenig, wie sehr die
elementarreligiöse Disposition auch die
Aufklärung unterwandert hat.) Wenn
sich aber natürliche Religion in allen
Lebensmanifestationen findet, so werden

wir unsere Vorstellung der Religion
als historischer Religion aufgeben müssen.

Mit ihr nämlich sperren wir die
Religion in ein Getto ein, so etwa in das

Getto: eine Religion, die vor zweitausend

Jahren ihr Jahr Null erlebte. Ist
die Religion in der Natur des Menschen
gegründet, so gab es Religion vor dem
Jahre Null und wird es Religion nach
dem Jahre Zweitausend geben. Die
Religion wird mit der Natur des
Menschen geboren - und wir haben erst
jetzt so ungefähr eine Vorstellung von
der extremen paläontologischen Ferne
dieser Geburt.

Das Getto Gottes

Staehelin spricht von einem Ende des

durch den Dualismus geprägten
«jüdisch-christlichen Weltverständnisses 3»



DAS BUCH 693

(S. 63), und er tritt ein für eine nicht
«bereits konfessionell geprägte»,
sondern eine «primär intuitive, elementarreligiöse

Glaubensgewissheit3» (S. 67).
Dualismus: das bedeutet die Trennung
von Seele und Geist, aber auch von
Mensch und Gott. Beides hängt intim
zusammen und weist auf den
medizinpsychologischen Ursprung der Theorie
Staehelins hin. Für Staehelin ist
Religiosität auch die Seele und den Leib
umfassende psychosomatische Ge-
stimmtheit. Er wehrt sich gegen ein
Getto der Seele, das zu einem Getto
Gottes führen muss. Der Dualismus von
Gott und Mensch bildet zusammen mit
dem Dualismus von Seele und Leib ein
«System». Die ausserleiblich begriffene
Seele wird geschaffen durch einen
ausserleiblich vorgestellten Gott. Das
Verhältnis Gott-Mensch entzieht sich
dadurch dem natürlichen und historischen
Prozess. Der mystische Zustand, aufgefasst

als ein psychosomatischer
Vorgang, bedeutet das Eintreten, ja den
«Einbruch» des raumlosen und
zeitlosen Unbedingten in Raum und Zeit,
in den Raum der Natur, in die Zeit der
Geschichte, er schafft also ein wirkendes,

natürlichhistorisches Kontinuum
von Zeitlichkeit und Ewigkeit, dem sich
der ausserhistorische, gewissermassen
die historische Gültigkeit «setzende»
act of god der Schöpfung grundsätzlich

entzieht. Das «Getto Gottes» auf
der einen, müsste das «Getto des
Menschen» auf der andern Seite
hervorbringen. Wenn die Religion, wie Staehelin

annimmt, auch einen naturwissenschaftlichen

Aspekt hat - und ich neige
dazu, ihm in dieser These zu folgen -,
dann ist Gott ein Gott aller Menschen,
insofern sie, anthropologisch gesprochen,

Menschen sind, insofern sie den
Begriff des Homo sapiens erfüllen.

Dann aber auch wird der konfessionelle
Aspekt sekundär, damit auch der
Aspekt der konfessionellen Religion.
Dann ist Gott primär nicht mehr der
Gott dieser oder jener Religion. Zu
fordern ist der Ausbruch Gottes aus
seinem historischen (im Grunde ausser-
historischen) Getto. Es bedeutet dies
auch die Möglichkeit einer die einzelnen

Religionen übergreifenden, aber nicht
verdrängenden Weltreligion, die Staehelin

erwähnt. Eine kühne Vision!

Das Getto des Menschen

Das Werk Staehelins richtet eine deutlich

erkennbare, politische Spitze gegen
die Mächte und Theorien des Materiahsmus,

so der Bewegungen der Aufklärung,

des Marxismus, des Freudianismus;

er sieht auch die politischen
Schattenseiten der Theorie der
«Mündigkeit». Sie kann zur politischen
Versklavung gerade der Menschen führen,
die als «mündig» erklärt wurden. Warum?

Weil nur von Menschen über
Menschen entschieden wird, denen, eben in
Funktion der Theorie der «Mündigkeit»,

zu viel Macht gegeben wird. Der
Mensch ist mit dem Menschen
zusammengepfercht in einem physischen und
geistigen Getto. Die ganze Erde, ja auch
noch der Weltraum wird dem
Menschen bald zu eng. Es fehlt der
seelische Innenraum, jene Dimension, die
Staehelin mit «Ftan» bezeichnet. Die
Gefahr der «Mündigkeit» des
Menschen, sie gab es, entgegen den
konventionellen Vorstellungen, nicht nur in
der Neuzeit, im Zeichen der Aufklärung,

sie gab es auch im Mittelalter.
Diese Gefahr besteht überall dort, wo
Menschen sich anmassen, über das

«Heil» anderer Menschen gnadenlos



694 DAS BUCH

und endgültig zu entscheiden. Ich denke
an die oft übersehene Parallele
zwischen den Prozessen der religiösen
Inquisition und den Prozessen der politischen

Inquisition, die wir im 20.
Jahrhundert erlebt haben und erleben. Deshalb

auch, was man die «doppelte
Frontstellung» der Argumentation
Staehelins nennen könnte. Er ergreift
beileibe nicht die Partei des mittelalterlichen

Dogmatismus, wohl aber der
mittelalterlichen Mystik, die ja selbst immer
¦in Gefahr stand, der mittelalterlichen
«Mündigkeit» zum Opfer gebracht zu
werden - ich erinnere an die prekäre
Situation des Mystikers Eckhart, den
vielleicht nur der Tod vor der
Verdammung durch die Inquisition rettete.
Der Marxismus vergöttlicht den
Menschen, entsprechend entwickelt er, was
man als eine «Theologie des
Menschen» charakterisieren könnte. In
diesem Sinne ist die rationale Theologie
des Mittelalters mit ihren inquisitorischen

Folgen weniger weit entfernt von
der im übertragenen Sinne «rationalen
Theologie» des Marxismus, als man
gemeinhin annimmt. Auch der Marxismus
hat sein erstarrtes Jenseits, seine
Konzeption des «Himmels», aufgrund derer
er über die Menschen willkürlich
verfügt, sie verfolgt, quält und straft. Dies
zu ihrem «Heil», versteht sich. Wenn
man schon von «Reaktion» spricht,
so müsste man die Reaktion auf beiden

Seiten sehen, insbesondere die
erschreckende Heraufkunft des Mittelalters

in unseren Tagen. Die «Mündigkeit»

sollte den freien Innenraum
jedes Menschen respektieren, sie findet
ihre Grenze an der Freiheit des
Mitmenschen, des «Du2», wie es Staehelin
nennt. Der Kampf soll nicht einfach der
Aufklärung gelten, sondern der historisch

erstarrten, der dogmatisierten Po¬

sition der Aufklärung. Es müsste ein
Zeitalter der «Aufklärung der Aufklärung»

eingeleitet werden, eine Aufgabe,
welche die historische Filiation
vorzeichnet. Der Dogmatismus Gottes hat
hervorgebracht, bringt hervor, den

Dogmatismus des Menschen, der
mittelalterliche Dogmatismus den Dogmatismus

der Aufklärung. Zu fordern ist,
im Sinne einer «Aufklärung der
Aufklärung», der Ausbruch des Menschen
aus dem historischen Getto der
Aufklärung.

Die Hemiplegie der «Aussenwelt»

«Freud hingegen beschrieb alles ethisch
Grosse und kulturell Wertvolle, das die
Menschen hervorbringen, als entstanden

durch rein sekundär erzwungene
Libidosublimierung. Wir verstehen es

als einen primär angeborenen,
unbedingten Wesenskern, als Gewissensimperativ.

Ein wesentlicher Unterschied2.»
Allerdings - ein wesentlicher
Unterschied. Die Umstände, das Milieu, die
Aussenwelt sind es, welche die psychische

Existenz des Geistes hervorbringen
wie im Falle Marxens die ökonomische

Existenz (und nicht nur sie). Das
Sein formiert das Bewusstsein. Marx
und Freud sind uns den Beweis dieser
These schuldig geblieben. Aber es ist
nicht zu leugnen, dass sie in einer

grossen Tradition drin stehen, an der

sogar noch das Mittelalter teilhat. Mit
der Neuzeit, etwa mit Galilei, begann
die halbseitige Lähmung, die Hemiplegie

des Menschen der «Aussenwelt».
Was ist darunter zu verstehen Die
Annullierung der Innenwelt des Menschen,
dort, wo sie sich am elementarsten und
unwiderstehlichsten ausdrückt: in der
religiösen Schöpfung. Es wäre aber



DAS BUCH 695

falsch, den Ursprung der halbseitigen
Lähmung des Menschen nur in der
Neuzeit zu suchen. Das Mittelalter hat
sie vorbereitet, indem es die religiöse
Schöpfung, das Kontinuum der
Offenbarung verhinderte oder zumindest
stark erschwerte. Auch die Wissenschaft

ist, wie Staehelin ebenfalls meint,
letztlich eine Ausgeburt religiösen Tuns
und Denkens. Der mittelalterliche
Dogmatismus konnte die religiöse Wendung
in die Aussenwelt, eingeleitet durch die
Renaissance, die Wissenschaft, die
Reformation und die Entdeckungen nicht
in sich aufnehmen. Dadurch schloss
sich die Innenwelt des Mittelalters von
der neu entdeckten Aussenwelt ab. Diese

aber - als Antwort - schloss sich
ebenfalls von der Innenwelt ab. Es ging
nun noch ganz verloren der schon
verlorene Weltinnenraum der Seele.
Dadurch entstand im Zentrum der menschlichen

Seele eine Passivität, die in
merkwürdigem Kontrast steht zu der gewaltigen

Evolution der Neuzeit in den
Disziplinen der Aussenwelt, also Wissenschaft,

Technik und Wirtschaft. Der
Mensch scheint sich selbst zu verlieren,
was bedeutet : zu verlieren seinen innersten

Willen, den Willen zu sich selbst,
zur Welt und zu jener andern Welt,
die aus beiden hervorgeht und die er
immer wieder zu schaffen hat, wenn er
sich selbst und sein «anderes Selbst»,
das Du, seinen Mitmenschen, nicht
verleugnen will. Wie kann der Mensch die
verlorene Spontaneität seiner Innenwelt,

seines Insichseins, seines sich
Selbst-Offenbarens und die in dieser
Offenbarung sich gegen die Aussenwelt
behauptende Seele wieder erreichen?
Nicht nur durch Erkenntnis allein, wie
Sokrates glaubt, sondern durch Übung,
tägliche Übung, welche die tausendjährige

Disziplin der grossen Religionen

war und ist. Sie ist auch die Übung
der antiken Lebensphilosophie, die der
abendländischen Philosophie seit Epik-
tet durchaus verloren gegangen ist, so

dass man von einem «zweitausendjährigen

Hiatus» der praktischen, der
übenden Lebensphilosophie sprechen
kann. Will sagen, man könnte davon
sprechen, aber man hat noch nicht, und
zwar deshalb, weil die rein theoretische,
rein intellektuelle Tradition der
abendländischen Philosophie auch in unserer
Zeit noch viel zu stark ist. Eine Aufgabe

für die Zukunft, auch für die
Zukunft der Philosophie. Staehelin aber
sieht für die Übung der Meditation,
die den Menschen in seine Innerlichkeit

zurückführt, eine grosse Zukunft
in der Medizinpsychologie.

Elementare Religion

« Dass dieser Gegensatz - einerseits das

nicht mehr zu erdenkende, aber unter
anderem durch den Geliebten zu
erlebende Unbedingte in uns und
andererseits das sich Erheben in nur eine

gültig scheinende, die ganze Wahrheit
scheinbar enthaltende, von einem
Jenseits kommende Offenbarungslehre -,
dass dieser Gegensatz heute zu keiner
Religionsaussage mehr führen kann,
welche noch die Mehrzahl der
Menschen im zwanzigsten Jahrhundert
erreicht, ist in einer Zeit, in der eine
Technik alle geographischen Grenzen
als illusorisch beweist, doch
selbstverständlich2» (S. 232). In diesem
Abschnitt ist der «Geliebte» auch als der
Mitmensch im allgemeinen zu sehen,

zu dem durch religiöse Versenkung eine

Beziehung gewonnen wird. Wenn die

Mystik, als jenes Erlebnis einer «Realität»,

die Gott, Welt und Mensch in



696 DAS BUCH

einem Abgrund der Innerlichkeit versinken

und sie dann aus ihm wieder
erstehen lässt, aber immer wieder anders,
je nach geschichtlicher Zeit und
geographischem Ort, so dass aus diesem
Grunderlebnis, wie aus einem Mutter-
schoss, die Vielzahl der historischen
Religionen hervorgehen konnte, wenn
also die Mystik all dies ist und
bewirkt, so fragt es sich, wie man dieses

religiöse Grunderlebnis nennen sollte.

Ich gab ihm den Namen «elementare

Religion» und verstehe darunter
den substantiellen Inhalt aller
möglichen historischen Religion. Was haben
die historischen Religionen gemeinsam
Ihre Beziehung zur Zukunft. Die
Zukunft steht nicht in der Macht des

Menschen, trotz aller Pläne, die er
macht und machen kann. Es scheint
fast, dass die Überraschungen um so
grösser werden, je verwissenschaftlichter,

je kommerzialisierter, je technisierter

die Welt wird, man denke
beispielsweise an die «ökologische
Überraschung». Die Zukunft ist der Gegenstand

menschlicher Angst und menschlicher

Hoffnung. Seelische Angst und
seelische Hoffnung sind par exellence
psychosomatische Eigenschaften, sie
beeinflussen den menschlichen Körper
negativ und positiv.

Um hier aber nun die Beiträge reinlich

auseinanderzuhalten: es war
Staehelin, nicht ich, der die elementare
Religion a) als mystisch und b) als
Gegenstand einer naturwissenschaftlichen
Disziplin, nämlich der Medizinpsychologie

definierte. Aus diesen beiden
Definitionen ergibt sich ein interessanter
Zusammenhang zu meiner Definition
der elementaren Religion. Die Zukunft
kann Gegenstand von Plänen werden,
aber sie ist trotzdem nicht gegliedert,
sie ist wesentlich unterschiedslos. Das

Element der Panik, aber auch der Hoffnung,

das sich mit ihr verbindet,
beruht gerade darauf. Auch der mystische
Zustand ist in sich unterschiedslos, und
auch er fängt die unendliche Angst -
ähnlich wie die Erwartung der Zukunft
- unendlich auf. Beide Definitionen sind
naturgemäss verwandt mit der berühmten

Schleiermacherschen der
«Abhängigkeit», die durch den verstandesstolzen

Hegel völlig zu Unrecht als die
«Abhängigkeit eines Hundes von
seinem Herrn» verketzert wurde. Denn
gerade in der Abhängigkeit findet sich
auch die Unabhängigkeit, in dem
Gefühl des Aufgehobenseins in einem
Höheren die Sicherheit, und nur wer meint,
alles selbst machen zu können, nur von
sich selbst abhängig zu sein, wird zur
völligen Beute der Angst. Zu b) wäre
zu sagen: wenn die elementare
Religion, der Voraussetzung nach, den
substantiellen Inhalt aller möglichen Religion

bildet, dann ist anzunehmen, dass
die Disposition zu ihr, ähnlich wie so
viele Anlagen, die bisher Gegenstand
der Verhaltensforschung wurden und
sind, dem Menschen angeboren ist. Ist
sie dem Menschen angeboren, so hat
sie einen biologischen, einen anthropologischen

und mithin auch einen
medizinpsychologischen Charakter. Der
Mensch ist eben kein unbeschriebenes
Blatt, keine tabula rasa, wie Locke
meinte, er bringt etwas mit auf diese

Erde, was ihm kein anderer Mensch
und keine Gesellschaft wirklich
nehmen kann. Es folgt aus diesen
Ausführungen, dass der Wahrheitswert der
elementaren Religion über den
Wahrheitswert der historischen Religion
hinausgeht, aber ohne ihn zu widerlegen
oder aufzuheben. Ein lendenlahmer, ein
abgeblasster Deismus ist nicht gemeint,
sehr viel eher eine mögliche Föderation



DAS BUCH 697

der Religionen, zu der die ökumenische
Bewegung mindestens einen Anfang
gemacht hat.

Das «Ftan»

«Das Ftan ist nie krank3» (Untertitel
des Buches). Ein Name ist kein
Begriff. Eben deshalb kann er als Name
eines Begriffs dienen, der noch keinen
Namen hat, Ftan ist der Name eines
Bündnerdorfes. Staehelin bezeichnet
damit, im Zusammenhang der
Medizinpsychologie, den mystischen Zustand,
den Zustand des Unbedingten, des
Absoluten, man könnte auch sagen, mit
Robert Musil zu reden, des «ganz
andern». Andere Aspekte des mystischen
Zustandes werden mit den Ausdrücken
«zweite Wirklichkeit» (im Gegensatz
zur «ersten Wirklichkeit» des Alltags)
und «Urvertrauen» gekennzeichnet.
Der Autor sagte mir, dass die Kritik
sich bisher an das Ftan nicht herangetraut

habe. Es schien doch gar zu
absonderlich, dass das Ftan nie krank sein
sollte. Staehelin hat sicherlich mit
diesem Begriff viel gewagt. Nietzsche
spricht von dem «Mut vor dem
Papier», und ich kann es ihm nachempfinden.

Man hat nicht nur das Gefühl
eines geistigen oder seelischen, sondern
geradezu auch eines körperlichen
Wagnisses, wenn man diese oder jene
ketzerische Sentenz niederschreibt. Die
Geschichte hat viel berichtet von den
physischen Konsequenzen geistigen Tuns.
Es wäre etwa zu erinnern an den Stein,
der auf der Höhe des Atheismusstreites
haarscharf an Fichtes Kopf vorbeiflog -
von Schlimmerem nicht zu reden. Wenn
die wohlwollenden Rezensenten Staehelin

schonen, ihm eine peinliche Kritik
ersparen wollten, so ist zu sagen, dass

Staehelin diese Schonung nicht braucht,
ja sie nicht verdient. Damit, dass das
Ftan nie krank ist, wird die Krankheit
nicht geleugnet. Mit der Gesundheit des

Ftan ist die Gesundheit des Körpers
nicht gemeint, sondern eine andere,
unverlierbare, die Gesundheit einer letztlich

religiösen Dimension. Man könnte
es eine religiöse Utopie nennen. Ein
Adjektiv zuviel, denn jede Utopie ist
religiösen Ursprungs, auch diejenige von
Ernst Blochs «Prinzip Hoffnung». Diese

aber leidet an der Hemiplegie der
Aussenwelt. Der Mensch lebt gleichsam
in einer «Nährlösung» der Gesellschaft.
Das Ftan aber meint das Individuum
und dessen mögliche und wirkliche
Individuation. Es kann von sehr kurzer
Dauer sein, wie ein momentanes
Aufblitzen. Nietzsche zielt vielleicht auf
etwas Ähnliches, wenn er von einem
Sprung mit beiden Füssen in
«goldsmaragdenes Entzücken » spricht. Nicht,
dass es immer so hoch herginge. Aber
einzelne Höhepunkte werden sich hie
und da einstellen, verdient durch die
Mühe und Arbeit der Übung. Damit
wird ein «Freiraum» der Seele geschaffen,

den der gequälte Körper braucht,
um zu gesunden. Ich habe von «Utopie »

gesprochen, weil das Wort etymologisch
exakt ist. Es bezeichnet das Nirgendwo
und Nirgendwann, die Raum- und
Zeitlosigkeit des mystischen Zustandes, eines

mystischen Zustandes, der aber
zugleich eine Realität ist, eine körperliche
und eine seelische.

Gegenläufigkeit

In seinem schönen Nachruf auf Karl
Schmid sagt Adolf Muschg in der
«Weltwoche»: «Durch Karl Schmids
Arbeit und Existenz geht ein Motiv,



698 DAS BUCH

das nicht leicht zu finden war und um
so viel treuer festgehalten wurde:
Vertrauen auf die Kraft des «Gegenläufigen».

In seinem «Versuch über die
schweizerische Nationalität» hat er in
der Befähigung zur stillen Kompensation

einseitiger Kulturbewegungen
geradezu die Persönlichkeit der Schweiz,
ihren geschichtlichen Beruf gesucht -
viel eher als in der Konstruktion einer
eigenen Idee, etwa derjenigen der
Neutralität. Der Kleinstaat, hervorgewachsen

aus dem archetypischen Muster

des «kleinen Kreises», war für
Schmid die geschichtliche Gestalt, in der
das anderswo Verdrängte -
kulturpsychologisch, aber auch physisch-politisch
Verdrängte - das Ende seiner
Unterdrückung abwarten durfte, um Epoche
zu machen. Bescheidener und
anspruchsvoller zugleich ist die mögliche
Rolle unseres Landes nie umschrieben
worden. Seine Eigenart sollte bestehen
im Offenbleiben für das jeweils andere,
das gerade nicht an der Tagesordnung
war. So stellt sich Rousseau der «Bär»
gegen eine höfische und höfliche Gesell¬

schaft, die ihn zum Misanthropen stempelt,

ein Pestalozzi gegen die Grausamkeit

der Kriege, ein Gotthelf und ein
Jakob Burckhardt gegen den Zeitgeist,
den sie sahen und kommen sahen. In
dieser Tradition scheint mir Staehelin
zu stehen. Über den Rang will ich nicht
streiten, wohl aber über die Art. Mit
Staehelin beginnt erst etwas, noch ist es

nicht zu Ende. Man mag Staehelin hoch
schätzen wie ich oder weniger hoch, man
mag ihm einen wirklichen Durchbruch
zutrauen oder nicht, man wird nicht
leugnen können, dass er seinen eigenen
Weg geht. Und dieser Weg ist auch ein
schweizerischer Weg. Der Weg des

Gegenläufigen.

Hans F. Geyer

Balthasar Staehelin: 'Haben und Sein,
Zürich 1969, 2Die Welt als Du, Zürich
1971, 3 Urvertrauen und zweite Wirklichkeit,

Zürich 1973. Alle Theologischer Verlag,

Editio Academica, Zürich. 4Hans F.
Geyer: Philosophisches Tagebuch III (Das
Kontinuum der Offenbarung), Verlag
Rombach, Freiburg i. B. 1971.

SCHAUPLATZ LATEINAMERIKA

Die aktuelle Lage im Spiegel der Literatur

Das Programm unserer Verlage ist
dadurch gekennzeichnet, dass jeweils nur
wenige thematische Schwerpunkte im
Mittelpunkt stehen. Es war vorauszusehen,

dass der Sturz Allendes eine
Reihe von Buchveröffentlichungen
nach sich ziehen würde. Selbstverständlich

sollte dabei die Nachfrage nach
Informationen über Chile befriedigt
werden, solange sie bestand, solange sie
nicht durch Aktuelleres abgelöst wurde.

Wenn man sich daran erinnert, wie
schnell in den Tageszeitungen die Schlagzeilen

über den arabisch-israelischen
Krieg die Nachrichten über den Terror
der Militärjunta verdrängten, ist das

verlegerische Problem klar.
Ganz in diesem Sinn stellt Freimut

Duve, der Herausgeber der Reihe rororo
aktuell, in seiner redaktionellen
Vorbemerkung zu dem Band Konterrevolution

in Chile1 fest, die von dem Ko-



DAS BUCH 699

mitee Solidarität mit Chile gesammelte
Dokumentation sei rasch zusammengestellt

worden, weil die Erfahrung lehre,
wie rasch auch der blutigste Terror zur
alltäglichen Normalität wird und damit
auch selbst entsetzliches Leid nicht mehr
«news fit to print» sei. Mit anderen
Worten: auch politische Tragödien
unterliegen, wenn sie in Buchform objektiviert

werden, dem Gesetz von Angebot

und Nachfrage und werden in kurzer

Frist zu Makulatur.
Das rororo-Bändchen wird eröffnet

mit einer Rekonstruktion der Ereignisse

am Tag des Militärputsches und
blendet dann in den folgenden
Abschnitten zurück auf die letzten
Wochen vor dem Sturz Allendes. Es ist
ein Verdienst der Publikation, dass sie
durch zahlreiche Textmontagen - Auszüge

von Reden, Interviews und
internationale Berichte - die Ereignisse
äusserst anschaulich illustriert. Ein Kapitel
über die Beteiligung des Imperialismus,
die Umsturzbataillone in Chile und die
Rolle des Konzerns ITT geben ein
eindrucksvolles Bild vom Umfang der
Verschwörung gegen Allendes sozialistisches

Experiment. Inwiefern der Sturz
von Allendes Regierung auch durch
taktische Fehler und politisches Wunschdenken

bedingt war, das geht aus dem
rororo-Bändchen nicht hervor.

Volker Lühr stellt in der Einleitung
zu seinem Chile-Buch2 fest, das Scheitern

von Allendes sozialistischem
Reformprogramm, dessen Initiatoren und
Träger sich zu ihrer Legitimation auf
die Wahrung der Legalordnung und die
verfassungsmässige Kontinuität ihres
politischen Handelns berufen konnten,
scheine aufs neue die Lehre Maos
bestätigt zu haben, nach der nur die
Gewehre die Gewehre besiegen werden.
Lühr, der 1970-1973 Assistenzprofessor

am Lateinamerikanischen Institut der
Freien Universität Berlin war und der
auch Mitarbeiter des Luchterhand-Ban-
des Revolution und Konterrevolution in
Chile3 ist, sieht den Fall Allendes
zunächst im lateinamerikanischen Kontext.

Im Anschluss an die Untersuchung
von Armando Cordova und Hector
Silva Michelena über Die wirtschaftliche

Struktur Lateinamerikas
(Frankfurt/Main 1969) unterscheidet auch
Lühr drei wirtschaftliche Faktoren, die
in ihrer Verbindung den Zustand und
den Prozess fortschreitender und sich
verschärfender Unterentwicklung
fördern: einen vorkapitalistischen Sektor
(Landwirtschaft, Handwerk,
Dienstleistungen) mit extensiver Nutzung der
Arbeitskraft, einen internen kapitalistischen

Sektor (Handel, Verkehr, Industrie)

mit einer für den Binnenmarkt
bestimmten Produktion und einen
externen Sektor (Bergbau, Plantagenwirtschaft)

mit einer deutlichen Ausrichtung
auf den Weltmarkt. Die arbeitsintensiv
produzierende Landwirtschaft weist nur
eine geringe Produktivität auf, während
interner und externer kapitalistischer
Sektor durch die angestrebte
technologische Perfektion das Beschäftigungsproblem

eher zuspitzen als lösen. Die
lateinamerikanischen Länder erfüllen
daher ausnahmslos in grösserem oder
geringerem Umfang die objektiven
Bedingungen einer kolonialen Situation,
wozu die faktisch unkontrollierte
Ausübung politischer Macht durch eine
einheimische Oligarchie und ihre Botmäs-
sigkeit gegenüber ausländischen
Kapitalinteressen gehört. Der Einzug der
modernen Technologie in die
unterentwickelten Länder Lateinamerikas
schafft ein Bevölkerungssegment, das

keine gesellschaftliche Funktion hat und
daher schlechthin überflüssig ist. Da-



700 DAS BUCH

zu Lühr: «... der Aufbau technologisch

fortschrittlicher Produktionsbetriebe,

zumeist in der Regie ausländischer

Unternehmungen, führt zur
Verfestigung gesellschaftlich rückständiger
Zustände; <Entwicklung) in diesem
Sinn - man nehme die Erdölindustrie
in Venezuela als Beispiel - produziert
die Bedingung ihrer eigenen <

Unterentwicklung) - die Slums von Caracas.»
Die chilenische Wirtschaftsstruktur

unterschied sich bei Allendes
Regierungsantritt nicht grundsätzlich von der
anderer lateinamerikanischer Länder.
Da Chile aufs engste vom ausländischen

Kapitalismus abhing, konnte
auch die Regierung Allendes keinen
durchgreifenden Wandel schaffen.
Schon im 19. Jahrhundert waren durch
den Einbruch des nordamerikanischen
und englischen Industriekapitalismus
wie auch in anderen lateinamerikanischen

Ländern zwei neue Klassen
entstanden: eine bürgerliche Mittelklasse,
die die Interessen des ausländischen
Kapitals wahrnahm, und eine Klasse
von Lohnarbeitern, die sich in den
Minen oder auf den Plantagen
verdingte. Der Staat, in der Regel Handlanger

ausländischer Kapitalinteressen,
ging mit blutigen Unterdrückungsmethoden

gegenüber der im Zusammenhang

mit dem Salpeter- und
Kupferbergbau entstandenen Arbeiterschaft
vor. Am brutalsten schlug die chilenische

Marine auf Drängen britischer
Bergwerksbesitzer 1907 in Iquique zu.
Das Massaker kostete 3600 Arbeitern
das Leben.

Lühr zeigt mit Hilfe ausführlichen
statistischen Materials auf, dass die
chilenischen Gewerkschaften noch 1965 in
einer Unzahl von Gruppen und Grüpp-
chen organisiert waren: 273 167

Mitglieder waren in 2036 gewerkschaft¬

lichen Verbänden aufgeteilt. Diese
Aufsplitterung der chilenischen Arbeiterklasse

wurde noch kompliziert durch
die Tatsache, dass die vom Ausland
beherrschten Monopolbetriebe ungleich
höhere Löhne zahlen konnten als die
inländische Konkurrenz. So wurden
etwa den Bergarbeitern in den Kupferminen

von El Teniente und Chuqui-
camata, gemessen an dem Lohn, den
die einheimischen Kohlenminen von
Lota zahlten, von den ausländischen
Gesellschaften ein sehr hohes Entgelt
ausgezahlt. Es blieb daher auch nicht
aus, dass gerade die privilegierten
Arbeiter in El Teniente durch ihren Streik
im Mai und Juni 1973, mit dem sie

ihre Forderung eines höheren Lohnausgleichs

für die Inflationsverluste
durchzusetzen versuchten, das Ihrige dazu
beitragen, die Putschstimmung im
Lande anzuheizen. Der Streik wurde
von den Bergarbeitern erst abgebrochen,

als die Regierung einlenkte und
zusätzliche Lohnkosten in Höhe von
DM 400.- monatlich gewährte. Von
Solidarität seitens der Bergarbeiter mit der
Regierung Allendes konnte also keine
Rede sein. Die Bergarbeiterelite von
El Teniente kämpfte nicht weniger
verbissen um ihre Privilegien als die

von Verstaatlichung bedrohten
landwirtschaftlichen und industriellen
Betriebe.

Die Schlussfolgerung Lührs hinsichtlich

der Ereignisse vom vergangenen
Sommer trifft wohl das Entscheidende
der chilenischen Situation: «Die Krise,
in die Chile ein halbes Jahr nach den
für sie so erfolgreichen Kongresswahlen

geraten war, hatte ihren Ursprung
nicht in dem Umstand, dass Chile - wie
die Frankfurter Allgemeine Zeitung zu
melden wusste - über seine Verhältnisse

lebte: als wäre das ein konsti-



DAS BUCH 701

tutives Merkmal sozialistischer Politik -
Chile lebt seit langem <über seine
Verhältnisse), auch mit nicht-sozialistischer

Politik - und es teilt diesen Hang
mit ganz Lateinamerika. Dieser Hang
ist freilich aufgezwungen: ein
unterentwickeltes Land hat kaum Reserven
zur Verfügung, um die Zukunft seiner
Bewohner durch bessere Gesundheit,
Ernährung und Bildung zu sichern; es

muss von der Hand in den Mund leben,
ja Schulden machen, um die dringendsten

Ausgaben zu finanzieren. » Der
entscheidende Punkt, der zum Scheitern
Allendes führte, war die Tatsache, dass
Chile als unterentwickeltes Land die
Abhängigkeit vom kapitalistisch
organisierten Weltmarkt nicht abzuschütteln
vermochte.

Allendes tragischer Tod hat nicht wenig

zur Glorifizierung seiner Persönlichkeit

beigetragen. Es sträubt sich
etwas dagegen, einem Mann, der sein
politisches Engagement mit seinem
Leben bezahlte, postum seine Fehler
nachzurechnen. Man wird jedoch nicht umhin

können, dies zu tun, sonst entstehen

Publikationen wie der Band Revolution

und Konterrevolution in Chile, der
mehr zur Mythisierung als zur Analyse

des Lehrstücks Chile beiträgt und
daher bereits heute überholt ist.

Ein ersterVersuchzu einer vorurteilsfreien

Analyse des Exempels Chile ist
H. C. F. Mansillas Aufsatz Möglichkeiten

und Grenzen des dritten Weges in
dem von ihm herausgegebenen Band
Probleme des Dritten Weges. Mexiko -
Argentinien - Bolivien - Tansania -
Peru*. Mansilla rollt auf wenigen Seiten

die ganze Problematik auf, der sich
revolutionäre und reformistische
Bewegungen auf dem Subkontinent
gegenübersehen. Mit unmissverständlicher
Klarheit setzt er sich mit den Theo¬

retikern des lateinamerikanischen
Guerillakriegs, Régis Debray und Ernesto
Guevara, auseinander. An Régis
Debray kritisiert er, dass die von ihm
konzipierte Strategie der Machteroberung

sich im Bereich des Militärisch-
Technischen erschöpfe und daher mit
einer sozialen Revolution nur wenig
gemein habe : « Sozioökonomische
Ausgangsbedingungen, die viel beschworene

Klassenanalyse, die Untersuchung
der Differenzen von Land zu Land,
die Rolle der Massen während des

revolutionären Prozesses, all dies wird
man vergebens in seinen Schriften
suchen. Seine Betrachtungsweise ist nicht
nur schematisch und undifferenziert,
sondern verführt auch dazu, politische
Aufgaben den rein militärischen
unterzuordnen.» Mansilla weist daraufhin,
dass auch Guevaras berühmter Satz:
«Nimm dir ein Gewehr, setze dich in
ein beliebiges Dorf in Brasilien und
warte ab. Alles Weitere kommt von
selbst », durch die lateinamerikanische
Wirklichkeit Lügen gestraft worden sei :

«Selbstüberschätzung und eine
primitiv-naive Vorstellung über eine angeblich

extrempolarisierte Gesellschaftsordnung

(Bauernmassen gegenüber
wenigen Feudalherren) geben die Grundlage

ab, auf welcher die allen Guerilla-
Bewegungen gemeinsame Hoffnung auf
die mehr oder minder spontane
Unterstützung seitens der Bauernbevölkerung
basiert, die in den Guerilla-Kämpfern
ihre eigene Avantgarde erkennen und
deshalb mit ihnen gemeinsame Sache
machen würden.»

Mansilla macht bei seiner Kritik an
lateinamerikanischer revolutionärer
und reformistischer Praxis auch nicht
vor Allende halt. Das Regierungsprogramm

der Unidad Popular sah vor,
dass die mittleren und kleineren In-



702 DAS BUCH

dustrie- und Agrarbetriebe nicht
verstaatlicht werden sollten. Die Regierung

liess jedoch illegale Besetzungen
zu und wusste es auch nicht zu
vermeiden, dass in zahlreichen Betrieben
radikalisierte Arbeitergruppen unrealistische

Mitbestimmungsforderungen
erhoben. Diese Übergriffe förderten die
Polarisierung und trieben den in Chile
relativ starken Mittelstand in eine
regierungsfeindliche Opposition und
Obstruktion. Es ist Mansillas Verdienst,
dass er diese Tatsachen nicht
unterschlägt. Was die Linke aus dem Lehrstück

Chile zu lernen hat, ist nicht nur
die Art und Weise, wie Konterrevolution

praktiziert wird (dafür fehlt es

nicht an Beispielen), sondern auch wie
Konterrevolution möglich wird. Die
Feststellung, dass die Regierung Allendes

sowohl die Stärke als auch das
Ausmass der gegnerischen Kräfte
unterschätzt und die Unterstützung seitens
der stark differenzierten Kräfte der
Unidad Popular überschätzt hat, trifft
den Kern der Sache. Die ungeschminkte
Auseinandersetzung Mansillas mit dem
Komplex Lateinamerika und seine Kritik

an den kanonisierten Theoretikern
des Guerillakrieges ist der Sache
dienlicher als Solidaritätsbekundigungen,
die sich angesichts der weltpolitischen
Konstellation in Rhetorik erschöpfen
müssen.

Einen wichtigen Beitrag zum
Verständnis des Komplexes Lateinamerika
hat Ronald Daus mit seinem Buch
Zorniges Lateinamerika5 vorgelegt. Es
wäre bedauerlich, wenn der etwas reis-
serische Titel das Werk in ein falsches
Licht rücken würde. Es handelt sich
dabei nicht um eine unter Publikationsdruck

zusammengeschriebene Reportage,

sondern um eine ausgewogene
Studie, die auf gründlicher Kenntnis

der lateinamerikanischen Literatur und
der einschlägigen kritischen
Untersuchungen beruht.

Der erste Teil berichtet über den
Werdegang Lateinamerikas von der
Entdeckung durch Kolumbus bis in
unsere Tage. Geschickte Zitatmontagen
belegen das Gesagte. Der Leser hat
daher nirgends das Gefühl, auf einer
schmalen konkreten Basis werde ein

grosses theoretisches Gerüst aufgebaut.
Wichtig ist ja gerade für den Europäer,

dass ihn der Autor eines
Lateinamerika-Buches zunächst einmal mit
den wichtigsten Fakten der süd- und
mittelamerikanischen Geschichte
bekannt macht, bevor er mit ihm zu
theoretisieren anfängt.

Im zweiten und umfangreichsten Teil
des Werks wird ein politischer und
gesellschaftlicher Grundriss Lateinamerikas

entworfen, der die sozio-ökonomi-
schen Konstanten und das allen Ländern

mehr oder weniger Gemeinsame
herausarbeitet. Damit der Leser nun
aber nicht glaubt, er besitze damit
einen Schlüssel, der ihm das
Verständnis aller Fragen öffne, werden im
dritten und letzten Teil noch fünf
Sonderfälle ausführlich erörtert. Mit einer
Darstellung Mexikos und der ersten
lateinamerikanischen Revolution
beginnt das Panorama der Sonderfälle,
die mit einer Analyse des kolumbianischen

Bürgerkriegs der Jahre 1948 bis
1950 fortgesetzt wird. Am Beispiel
Kolumbiens wird gezeigt, dass es sich bei
dem Kampf zwischen Konservativen
und Liberalen nicht um eine
Auseinandersetzung zwischen fortschrittlichen
und reaktionären Kräften handelte,
sondern um den Kampf zwischen zwei
Fraktionen, denen es jeweils um die
Behauptung partikulärer Interessen ging.
Kolumbien erscheint dabei als Exempel



DAS BUCH 703

lateinamerikanischer Misere, der etwa
auch die Errungenschaften der
mexikanischen Revolution zum Opfer fielen.
Als dritten Sonderfall analysiert Daus
die rücksichtslose Ausbeutung der
Zinnvorkommen Boliviens und die
Auspowerung des Landes durch den
Bolivianer Zenón Osmonte, der sein
Unternehmen auch rechtlich entbolivisierte
und seinen Hauptsitz in die USA
verlegte. Nicht unähnlich ist der Fall
Guatemala, dessen Geschichte im 20.
Jahrhundert durch die Monokultur des
Bananenbaus geprägt ist, der sich in den
Händen der allmächtigen nordamerikanischen

United Fruit Company befindet.

Ein Kapitel über die Revolution
in Kuba schliesst die Reihe der
Sonderfälle ab.

Überraschend ist, angesichts des

Erscheinungsjahres 1973, das Fehlen eines
Chile-Kapitels. Auch vor dem Sturz
Allendes bildete das Land einen interessanten

Sonderfall. Man hätte daher
gerne in einem Vorwort erfahren, wann
das Buch abgeschlossen wurde und wo
der Verfasser sein Material zusammengetragen

hat.
Den zentralen Teil des Buchs nimmt

eine eingehende Analyse der
lateinamerikanischen Latifunden, der Haciendas,
ein. Hier erfährt der Leser alles
Wissenswerte über das ausgeklügelte
Verfahren, mit dem hier wehrlose
Menschen mit einem Hungerlohn
angeheuert und durch ihren Herrn völlig
versklavt werden. Daus zeigt auf, wie
sich in jüngster Zeit neben der
extravaganten und grausamen Oberschicht
und der armseligen und ausgebeuteten
Unterschicht in einigen Ländern eine
Mittelschicht herausgebildet hat. Sie

spielt vor allem in den erzählerischen
Werken von Jorge Luis Borges und
Julio Cortäzar eine zentrale Rolle.

Das Buch von Ronald Daus er-
schliesst die lateinamerikanische
Wirklichkeit über die in den letzten Jahren
in unser Blickfeld getretene Literatur.
Sie verschafft uns Zugang zu Aspekten,
die sich vorerst statistisch nicht erfassen

lassen. Das «wilde Denken» des

Subkontinents entzieht sich unseren an
rationalen Wirklichkeiten gewonnenen
Kategorien. Das wird deutlich bei der
Lektüre des eben jetzt in einer
deutschen Ausgabe erschienenen Romans
Landschaft in klarem Licht von Carlos
Fuentes 8.

Der mexikanische Schriftsteller hatte
in der Vorbemerkung zu seiner
Artikelsammlung Tiempo mexicano vor zwei
Jahren abschliessend festgestellt: «Man
suche in diesem Buch also weniger die
systematische Strenge als das Erlebnis
und mehr die Überzeugung als die
unmögliche und unerwünschte Objektivität.»

Diese Äusserung könnte als Motto
über jedem Werk des 1928 in der
Hauptstadt seines Landes als Sohn
eines Diplomaten geborenen Mexikaners

stehen. Mit unnachgiebiger
Heftigkeit polemisiert Fuentes in seinem
erzählerischen und essayistischen Werk
gegen die Technokraten in West und
Ost. Jene, für die nur das zählt, womit

Computer gefüttert werden können,

konfrontiert er herausfordernd mit
seiner mexikanischen und lateinamerikanischen

Lebensauffassung und
Weltanschauung.

Der nun in deutscher Übersetzung
vorliegende erste Roman von Carlos
Fuentes trägt im Original den Titel
La region mas transparente. Angespielt
wird damit auf eine Bemerkung von
Alexander v. Humboldt, der Mexico
City und seine Umgebung die
durchsichtigste Gegend der Welt nannte.



704 DAS BUCH

Das Humboldt-Wort wird im Titel des
Romans ironisch verwendet. Denn
gerade diese transparenteste Region bleibt
dem oberflächlichen Beschauer verborgen,

der Mexiko mit dem abgestumpften
Blick des Konformisten oder durch

die Brille des Europäers oder
Nordamerikaners sieht, für die das kulturelle

und ethnische Substrat Mexikos
in der Regel nur exotischer Nervenkitzel

ist.
In der Literaturkritik ist im

Zusammenhang mit dem lateinamerikanischen

neuen Roman immer wieder von
«magischem Realismus» die Rede. Was
damit gemeint ist, hat Miguel Angel
Asturias in einem Interview mit Günter

W. Lorenz erläutert: die Voraussetzung

des magischen Realismus ist der
gleitende Übergang zwischen Halluzination

und objektivierendem Bewusstsein,
der magische Realismus beruft sich auf
das präkolumbianische religiös-kultische

Substrat des Landes und das durch
es bedingte traumhafte Denken in
Bildern. Es wäre jedoch übereilt, von
irrationalem Blut- und Bodenkult zu
sprechen. Irrational bleibt diese Welt nur
für den Aussenstehenden. Der Ethnologie

ist es gelungen, trotz aller
Zerstörungen den Code zu ermitteln, der
die Aufschlüsselung dieser bis in
unsere Tage hineinragenden vergangenen
Kultur erlaubt. Wie etwa der Totenkult
der Ureinwohner Mexikos aussieht,
zeigt das Ritual, das die Witwe Moc-
tezuma in dem Roman mit ihren unter
dem Fussboden ihres Hauses beigesetzten

Toten zelebriert: «Als Celedonios
Schädel zum Vorschein kam, faltete die
Witwe Moctezuma die Hände und
schluchzte: <Ach, mein lieber Cele-
donio, wie bist du so jung von mir
gegangen, und wie wenig hab ich von
dir gehabt! Nun hat dich der Haa-

huantli mitgenommen, hat dich so nackt
genommen, wie er ist, hat dir die Haut
abgezogen und dich mitten ins Herz der
Berge geholt, wo keine Luft mehr ist.
Ach, Celedonio, sieh doch nur, was aus
dir geworden ist!) Cienfuegos legte
einen Arm um den Rücken der Alten,
dann hob er Celedonios Schädel hoch,
damit das Licht darauf fiel. <Er braucht
wieder einen Anstrich), sagte sie und
trocknete ihr maisbraunes Gesicht mit
dem Kleid. <Bring's mal her.)»

Teil jener den magischen Realismus
kennzeichnenden gleitenden Übergänge
ist die Auffassung von Raum und Zeit
in dem Roman von Fuentes, wie er sich
in der Allgegenwart mexikanischer
Vergangenheit zeigt. Wären wh nicht durch
den Monolog von Ixca Cienfuegos zu
Beginn des Romans vorgewarnt, könnte
man Landschaft in klarem Licht
zunächst für einen Gesellschaftsroman
halten. Aber auch der Auftakt, der auf
den ersten Blick auch einen Roman
des vergangenen Jahrhunderts einleiten
könnte, wird eher mit der Technik des

Films gestaltet, als mit den vertrauten
Mitteln eines realistischen Romans.
Und dies gilt für sämtliche Kapitel
des Romans : die Chronologie wird ständig

unterbrochen, der Wechsel von Ort
und Zeit spielt eine entscheidende Rolle.
Ausserdem wird der Leser immer wieder
in den Bewusstseinsstrom von Ixca
Cienfuegos eingeschaltet. Und der
Bewusstseinsstrom dieses mit den
sogenannten höheren Gesellschaftsschichten
verkehrenden Mestizen, ist nicht mehr
und nicht weniger als der Bewusstseinsstrom

des mexikanischen Volkes. Es
bildet die aussergewöhnliche schriftstellerische

Leistung von Carlos Fuentes,
dass auch für den europäischen Leser
eine vom westlichen Kapitalismus
geprägte Gestalt des Romans wie der



DAS BUCH 705

Bankier Federigo Robles, der immer
und überall mitmischt, keinesfalls
unglaubwürdig, aber doch marionetten-
haft unwirklich wirkt, weil er an der
allgegenwärtigen Wirklichkeit des
präkolumbianischen Amerika keinen Anteil

hat. Eine Zukunft Mexikos ohne
Miteinbeziehung mexikanischer
Vergangenheit müsste daher immer
Chimäre bleiben. Genau das aber
verstehen Leute vom Schlage des
Bankiers Federigo Robles nicht.

Ähnliche Überlegungen legt auch der
Roman Im November kommt der
Erzbischof'des Kolumbianers Hector Rojas
Herazo7 nahe. Werke wie die von Fuentes

und Rojas Herazo sind noch in
Kulturen verwurzelt, von der uns das

Popol Vuh der Maya8 eine Vorstellung
vermitteln kann.

Die Verkettung von Umständen, die
es möglich machten, dass der heilige
Text uns überliefert wurde, bildet
zweifellos eines der faszinierendsten Abenteuer

der Ethnologie. Der junge
spanische Missionar Ximenez kam 1688 als
Vierundzwanzigjähriger nach Guatemala.

Damals lag die Ausrottung der
einheimischen Fürstenhäuser und
Priesterkaste schon etwa 180 Jahre zurück.
Dem erbarmungslosen und fanatischen
Wüten der Europäer war die Mayakul-
tur fast vollständig zum Opfer gefallen.
Die Tempel hatte man geschleift und
die heihgen Schriften der Eingeborenen
mit inquisitorischem Eifer aufgespürt
und vernichtet. Man hatte, soweit dies

nur irgendwie ging, das Programm des

Cortes verwirklicht: «Acabar con el
alma del Indio» (Die Seele des
Indianers muss man auslöschen). Es

spricht daher für den Pater, eines
offensichtlich würdigen Nachfolgers
von Las Casas, dass ihm die Mayas
eine Handschrift ihrer heiligsten Über¬

lieferung zum Kopieren überliessen.
Dass er ihres Vertrauens würdig war,
zeigt die Tatsache, dass er den aus seiner

Perspektive heidnischen Text wieder
zurückgab. Wir verdanken Pater Ximenez

nicht nur das Original, sondern
auch eine spanische Übersetzung. Die
weitere Odyssee der Handschrift kann
hier nicht nachgezeichnet werden.
Jeder Interessierte sei auf Cordan
verwiesen.

Guatemala ist durch die Verleihung
des Nobelpreises an Miquel Angel Astu-
rias in das Bewusstsein einer breiteren

Öffentlichkeit getreten. Der
europäische Erfolg des Guatemalteken Astu-
rias begann aber bereits damit, dass er
nach dem von ihm mitbetriebenen Sturz
der Diktatur Estrada Cabrera über London

nach Paris ging, um bei Georges
Raynaud Anthropologie zu studieren
und das Buch Popol Vuh übersetzte.
Die 1930 in Madrid und 1931 in Frankreich

veröffentlichten Leyendas de

Guatemala (Legenden aus Guatemala) wurden

von Paul Valéry als aussergewöhn-
liches literarisches Ereignis gefeiert. Wer
das Werk des guatemaltekischen
Nobelpreisträgers schätzt, wird gut daran tun,
zu dieser Neuausgabe des Diederichs-
Verlags zu greifen, um eine wichtige
Inspirationsquelle des Dichters
kennenzulernen. Alles spricht dafür, dass uns
in diesem noch verbleibenden Viertel
des 20. Jahrhunderts keine Literatur
mehr beschäftigen wird als die
lateinamerikanische.

Johannes Hösle

1 Konterrevolution in Chile. Analysen
und Dokumente zum Terror. Herausgegeben

vom Komitee «Solidarität mit Chile»,
rororo aktuell - Reinbek bei Hamburg,
Dezember 1973. —2 Revolution und
Konterrevolution in Chile - Analysen zu einem



706 DAS BUCH

Lehrstück, hg. von Wieland Eschenhagen,
Sammlung Luchterhand, Darmstadt und
Neuwied, März 1974. - 3Volker Lühr:
Chile: Legalität, Legitimität und Bürgerkrieg.

Zur Durchsetzbarkeit sozialistischer
Reformpolitik in einer parlamentarischen
Demokratie, Sammlung Luchterhand,
Darmstadt und Neuwied, Oktober 1973. -
4H. C. F. Mansilla (Hrsg.): Probleme des
Dritten Weges: Mexiko-Argentinien-Bolivien-Tansania-Peru.

Mit Beiträgen von Julio

Cotler, Hans Bernhard Kavemann,
H. C. F. Mansilla, René Antonio Mayorga,
Günther Skupch, Günter Matthias Tripp
und Klaus Julian Voll, Sammlung Luchterhand,

Darmstadt und Neuwied, März 1974.

- 5Ronald Daus: Zorniges Lateinamerika.
Selbstdarstellung eines Kontinents, Eugen-
Diederichs-Verlag, Düsseldorf-Köln 1973.

- 6Carlos Fuentes: Landschaft in klarem
Licht. Roman, Deutsch von Maria Bamberg,

Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart
1974. - 'Hector Rojas Herazo: Im
November kommt der Erzbischof. Aus dem
Spanischen übertragen von Maria Antonia
und Anselm Maler. Deutsche Verlags-Anstalt,

Stuttgart 1972. - 8 Popol Vuh. Das
Buch des Rates. Mythos und Geschichte
der Maya aus dem Quiché übertragen
und erläutert von Wolfgang Cordan, Eu-
gen-Diederichs-Verlag, Düsseldorf-Köln,
Neuausgabe 1973.

HINWEISE

Rückblick eines deutschen
Bundeskanzlers

Willy Brandts Aufzeichnungen haben
schon vor ihrem Erscheinen - nicht
zuletzt dank einer gut orchestrierten
Begleitmusik eines Nachrichtenmagazins,

aber auch wegen der Begleitumstände

des Kanzlerrücktritts - hohe
publizistische Wellen geworfen.
Begreiflicherweise: den «Memoiren» eines nicht
ganz freiwillig aus seinem Amt
geschiedenen Regierungschefs, der zudem
die Geschicke seines Landes in politisch
bewegten Jahren gelenkt hat, sah nicht
jedermann im näheren und weiteren
Umkreis des Ex-Kanzlers mit Freude
entgegen. Nun, die Sorgen und Ängste
waren verfrüht und weitgehend
unbegründet. Brandt hat nicht
«ausgepackt»; er hat nicht einmal Memoiren
im üblichen Sinne verfasst. Der Titel
des Buches trifft zu: In «Über den Tag
hinaus» geht es in erster Linie um die
politische Programmatik, den politischen

Standort des Verfassers - aller¬

dings verpackt in der Form eines
Rechenschaftsberichtes -, und erst dann,
und eher am Rande, um eine persönliche

Chronik von Aufstieg und Fall
des Bundeskanzlers Brandt.

Zweifellos werden sich, wie an der
Person Brandt selbst, auch an diesem
Buch die Geister trennen: Boshafte
werden auf Harmlosigkeiten, Banalitäten,

Rechtfertigungsversuche weisen,
Wohlmeinendere sich an das achtenswerte

politische Credo, die im Buche
zutagetretende Fairness und die
Gewissensverpflichtung des Autors halten.
Der um Objektivität bemühte Leser
wird demgegenüber Mühe haben, ein
generelles Urteil zu fällen: denn eigentlich

Neues über Brandt wird er auf
diesen 550 Seiten kaum erfahren. Aber
immerhin: viereinhalb Jahre Kanzlerschaft

in der Bundesrepublik Deutschland

aus erster Hand dargestellt zu
bekommen, bleibt allemal interessant.

(Hoffmann & Campe, Hamburg
1974.)


	Das Buch

