
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 9

Artikel: Moderner Mensch und Mythos

Autor: Ribi, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alfred Ribi

Moderner Mensch und Mythos

Es gehört heute nicht mehr nur zum Repertoire wissenschaftlicher
Publikationen, sondern schon zu jenem der Massenmedien (Zeitung, Radio,
Fernsehen), auf die Gefahren aufmerksam zu machen, die unsere moderne
Welt bedrohen. Aber man hat sich bereits an solche warnende Stimmen
gewöhnt und findet es nachgerade langweilig, wenn sich wieder ein Neuer be-

müssigt fühlt, ebenfalls darüber zu schreiben. Man möchte nicht immer die
«gleiche Platte» hören, sondern sich etwas Neuem, zum Beispiel der
Astronautik, zuwenden, die von schier unglaublichen Erfolgen, neuen Entdeckungen

und Lösung schwierigster technischer Probleme zu berichten weiss. Es ist
viel aufregender, diese Geschehnisse in Wort und Bild mitverfolgen zu können,

als sich jener Crux der Menschheit zuzuwenden. Dort scheint es keine

neuen Entdeckungen mehr zu geben, sondern bald Resignation, bald
Gleichgültigkeit. Beide Haltungen entstammen einer gewissen Ratlosigkeit
angesichts der Grösse der unser wartenden Probleme. Man fühlt sich vor
ihnen in seiner eigenen Kleinheit machtlos. Man möchte es gerne einer
Institution oder einer Fachgruppe überlassen, diese Probleme zu studieren,
weil man nicht weiss, welchen Beitrag man als «gewöhnlicher Laie» leisten
könnte. Und wenn man auch selber einen Beitrag leisten könnte, ist man
von der Kleinheit und Nutzlosigkeit desselben so sehr überzeugt, dass man
glaubt, nur auf dem Gesetzeswege könne etwas Wirkungsvolles erreicht
werden. Man ruft daher die Behörden oder internationalen Gesellschaften

an, «um Gottes Willen etwas zu tun», bevor es zu spät ist. Ich verkenne
durchaus nicht die Notwendigkeit diesbezüglicher Gesetzgebung oder
weltweiter Initiative (zum Beispiel WWF). Trotzdem weiss jeder, wie weit die
Maschen des Gesetzes notwendigerweise sein müssen und wie schwerfällig
internationale Organisationen sind. Der eigentliche Beginn und das

Gelingen jeder überpersönlichen Initiative liegt - so paradox es klingen mag -
beim Einzelnen. Wenn nicht der Einzelne sich und seine Einstellung
ändert, werden alle anderen Massnahmen auf die Dauer ungenügend bleiben,
und jede Hilfe für das Überleben der Menschen zu spät kommen. Wir haben
vielleicht die volle Tragweite der Probleme noch nicht erfasst, denen sich die
moderne Menschheit ausgesetzt sieht und die diese von der Erdoberfläche

verschwinden lassen könnten. Ich will hier nicht auf die Themen der

Umweltverschmutzung, der rücksichtslosen Ausbeutung der Bodenschätze



644 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

und Energiereserven unseres Planeten, der Ausrottung von Tierarten, die
Millionen von Jahren zu ihrer Entstehung brauchten, und der Technisierung

unserer Zivilisation eingehen. Ich will hier vor allem auf jene
Probleme hinweisen, die sich uns als Folge der Übervölkerung unseres
Planeten aufdrängen.

Das Problem des Zusammenlebens

Die Übervölkerung ist zum Teil an allen aufgezählten Problemen schuld.
Sie hat in gewissen städtischen Gebieten bereits ein solches Mass erreicht,
dass der Lebensraum des Einzelnen zu eng geworden ist. Die sich daraus
ergebenden Konsequenzen kann man täglich beobachten. Sie sind zu
zahlreich, um hier einzeln aufgeführt zu werden, und sind auch weitgehend
bekannt. Sie beschäftigen zum Teil den Psychiater oder werden oft schon
als «normal» hingenommen. Das Problem, wie ich mit meinen Mitmenschen

auskommen kann, ist zum Uberlebensproblem geworden. Um in der
Sprache der Tierpsychologie zu reden: in modernen Grossfirmen ist der
Mitmensch bereits in den Kreis der Fluchtdistanz eingedrungen. Das
schafft Emotionen im Alltag, denen man sich früher entziehen konnte,
indem man Distanz zwischen sich und den Mitmenschen legte. Emotionen
sind meist unbewusst und daher unkontrolliert. Die Auswirkungen sind
unübersehbar. Äussern sie sich zufällig gerade im Strassenverkehr, so können

sie tödlich und mörderisch sein. Da helfen alle behördlichen und
gesetzlichen Massnahmen nur bedingt. Man kann seine Emotionen vernunfts-
mässig nur zeitweise unterdrücken, ohne dass sie sich schädigend
auswirken.

Darum wird das Problem, in einer Gemeinschaft zu leben, zu einem
Überlebensproblem. Jedes Zusammenleben konstelliert Aggressionen gegen
den Mitmenschen, die diesem oder einem selber schaden. Im Tierreich ist es

die intraspezifische Aggression1, die den artgleichen Rivalen aus dem Feld
zu schlagen versucht. Wir Menschen sind leider nicht so «human» wie die
Tiere, sondern haben Mittel erfunden, um nicht nur jenen zu erledigen,
gegen den sich unsere Aggression richtet, sondern einige Unschuldige dazu.
Die Aggression wird diffuser und ungezielt. Sie richtet sich nicht mehr gegen
einen Feind, sondern gegen den Mitmenschen im allgemeinen. Die Natur
bedient sich dieser Methode zur Dezimierung der Bevölkerung. Wir haben
uns zu fragen, ob wir wirklich das Problem der Übervölkerung der Natur
und dem Unbewussten zur Lösung überlassen wollen, oder ob wir eigentlich
einen Stand der Bewusstseinsentwicklung erreicht haben, bei dem wir uns
selber des Problems annehmen könnten. Wir mussten dann einen Teil der



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 645

Energie, welche wir in die Technik (Astronautik usw.) und Wirtschaft
investieren, unserem Inneren zufliessen lassen. Genau so wenig, wie es für die
Technik oder Wirtschaft ein bilüges allgemein verwendbares Rezept gibt,
gibt es ein solches im psychologischen Bereich. Man hofft dort immer auf
gewisse Regeln, Erkenntnisse oder Ratschläge, welche einen selber der
Mühe entheben würden, seine eigene Psyche kennenzulernen. Man glaubt
noch, das könnten andere für einen tun und sieht nicht, dass gerade die
Unabsehbarkeit und Göttlichkeit der Seele dies verhindert. Wäre sie ein
Massenprodukt der modernen Konsumgesellschaft, wie sie von vielen
sogenannt Modernen hingestellt wird, ja, dann wäre es kein Problem. Es
würde die Einrichtung eines totalitären Staates genügen, um die Probleme
aus der Welt zu schaffen. Totalitäre Systeme glauben sich bekanntlich
immer im Besitze des Allheilmittels für die ganze Menschheit.

C. G. Jung ist es gewesen, der sein Leben lang versuchte, dem
Menschen die Einmaligkeit und Unverlierbarkeit seiner Seele wieder in Erinnerung

zu rufen. Seine Psychologie ist kein Erlösungssystem, keine verkappte,
moderne Religionsform, sondern der Appell an den Einzelnen, sich seines

vergessenen Schatzes in Form der eigenen Seele zu erinnern, aus der ihm
die Hilfe kommen kann, die er für die Rettung seines Lebens benötigt.
Seine Psychologie hat die Tiefen und Geheimnisse der menschlichen Seele

sichtbar gemacht und in erfahrbare Nähe gerückt. Sie hat die Oberfläche
des schalen, modernen Rationalismus durchstossen und jene Tiefen
zugänglich gemacht, wo seit Menschengedenken jene Götter wohnen, die des

Menschen Geschick sind. Dort entscheidet sich unser Schicksal, zu dem wir
nur dann ein Wort mitzureden haben, wenn wir in jene Tiefen hinuntersteigen.

Wurzeln im seelischen Urgrund

Kunde aus jenen Tiefen hat der Mensch selbstverständlich nicht erst seit
der Erfindung der Tiefenpsychologie, sondern seit eh und je erhalten. Allerdings

war dem modernen Menschen am Beginn des 20. Jahrhunderts der
Zugang zum «Acheron» verschüttet worden, den ihm die Tiefenpsychologie

freizulegen half. Von jenen Tiefen hatten schon immer Träume und
Visionen, Mythen und Märchen sowie die Religionen gekündet. Man
verstand nicht mehr, wovon sie sprechen, weil man den Schlüssel verloren
hatte. Man glaubte, die Religionen seien ein Glaubenssystem um des Glaubens

willen, und Mythen und Märchen Geschichten alter Tanten,
erzählt für die Jugend, oder Astralmythen. Man erlebte sie nicht mehr als

lebendige Gebilde und Anrufe aus einer «jenseitigen» Welt, in der nicht



646 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

unsere Gesetzmässigkeiten gelten. Man war dem aufgeklärten Rationalismus
verfallen, dessen Werke man so sehr bewundert, ohne sich zu wundern, wie
man dabei der Seele verlustig gehen konnte. Mythen sprechen nicht die
Sprache unseres Bewusstseins und sind diesem daher nicht direkt
zugänglich. Aber sie sprechen zum Gemüt und reichen darum in die Tiefen
der Seele. Sie entstammen nicht den Erfahrungen des Einzelnen, die dieser
in seiner kurzen Lebensspanne machen kann, sondern jener «ewigen»
Persönlichkeit in uns, die über den unermesslichen Schatz der Instinkte und
Bilder verfügt. Darum sind sie Gemeingut der Menschheit und in
gewissem Sinne zu allen Zeiten gültig. Sie sprechen ihre Wahrheit in
allgemeinen Bildern aus, die für das jeweilige Problem der Ausdeutung
bedürfen, denn ihre Tiefe ist unauslotbar. Die Deutung ist bloss ein
Hilfsmittel, die Brücke zwischen dem Unbewussten und dem Bewusstsein. Soll
die in diesen Bildern liegende Wahrheit und Energie ans Bewusstsein
angeschlossen werden, so brauchen wir diese Brücke. Ein primitiveres
Bewusstsein, wie jenes des archaischen Menschen und der Kinder, braucht
diese Brücke nicht. Darum ist für jene das blosse Erzählen der Mythen
schon heilsam.

Die Mythen befassen sich mit den grossen kollektiven Problemen des

Menschseins. Sie geben eine Antwort auf die grundlegenden Fragen, die
oft der wissenschaftlichen Erkenntnis nicht mehr zugänglich sind. Der
Mensch hat ein legitimes Bedürfnis, eine ihn befriedigende Antwort auf jene
zentralen Fragen seines Daseins zu finden. Davon hängt nichts weniger als
sein seelisches Wohlbefinden ab. Fühlt er sich seelisch wohl, so ist er
seelisch gesund und kann alle Strapazen des Lebens verkraften. Denn der
Seelengrund ist ihm ein ewig sprudelnder Lebensquell, aus dem er seine

Kraft trinkt. Darum wurden diese Mythen bei Festen wiedererzählt,
wodurch der Anschluss an jene mythische Vorzeit erreicht wurde, oder, psychologisch

ausgedrückt, wodurch der Mensch wieder an seine seelische Energiequelle

angeschlossen wurde. Der Mythus hat neben seinem Wahrheitsgehalt

eine eminente seelenheilende Kraft. Der moderne Mensch steht an
vielen Orten seines Lebens in Gefahr, von dieser Quelle abgeschnitten zu
werden. Da er ohne sie nicht leben kann, bilden sich neue Mythen in
Form von Gerüchten, Science Fiction, Kriminalromanen und mündlichenl
Erzählungen in den Gängen amerikanischer Universitäten, welche Märchen
in moderner Form darstellen. Gerade die junge Generation ist diesen Formen

wieder mehr aufgeschlossen und wendet sich entschieden vom
einseitigen Rationalismus ab.

Das Problem zwischenmenschlicher Beziehung ist ein uraltes
Menschheitsproblem. Es ist daher anzunehmen, dass man Mythen finden wird, die
sich mit diesem Problem befassen. Da es sich bei der zwischenmenschlichen



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 647

Beziehung um ein psychologisches Problem handelt, bin ich der Ansicht,
dass die Tiefenpsychologie einen wesentlichen Beitrag dazu zu leisten
imstande ist. Die von der Soziologie vernachlässigte Dimension des
Unbewussten soll hier vorwiegend zur Sprache kommen. Da der Beitrag des
Unbewussten beim menschlichen Handeln ein nicht unbeträchtlicher ist, so darf
diese Dimension bei einer vollständigen Beschreibung nicht fehlen. Da die
wesentlichen, nämlich affektiven Kräfte aus dieser Schicht stammen, dürften
damit auch die quantitativ stärkeren Motivationen erfasst sein.

Bewusstsein und Seele

Für eine wirksame Lösung der Probleme menschlichen Zusammenlebens
genügen «gute Ratschläge» und der Appell an den «gesunden Menschenverstand»

allein nicht, auch wenn ihre Hilfe für einen Grundstock an
Erziehung unentbehrlich ist. Jeder tiefergreifende Versuch einer Lösung muss
mit dem Menschen rechnen, so wie er nun einmal ist und nicht, wie er sein
sollte. Viele philosophische Wahrheiten scheitern glatt am eigentlichen
Wesen des Menschen, vor allem an seiner Unbewusstheit und seiner Bosheit.

Die Psychologie als Wissenschaft von der Seele des Menschen hat sich

zur Aufgabe gesetzt, die Seele so zu erkennen, wie sie ist, und nicht ein
Idealbild vom Menschen zu entwerfen. Wie wir sehen werden, ist die Seele

allerdings nur zum kleinsten Teil ein statisches, zum grösseren Teil aber ein
dynamisches Gebilde, welches dauernd in der Spannung von Polaritäten
steht. Wir sind in der vorteilhaften Lage, nicht nur auf das Verhalten des

Menschen abstellen zu müssen, sondern von ihm selber eine Begründung
desselben erhalten zu können. Der Mensch handelt nicht nur gemäss seinem

Instinkt, sondern er hat auch ein Bild von seinem Instinkt, welches Jung
die archetypische Vorstellung nannte2. Wir werden diesen Vorteil der
Untersuchung am Menschen selbstverständlich gebührend schätzen und sein
Verhalten aus seiner eigenen unbewussten Begründung heraus zu verstehen
suchen.

Die Deutung der Mythen geschieht nicht nach irgendeinem System,
sondern die einzelnen Motive werden durch entsprechende sinngleiche Motive
anderer Mythen amplifiziert (angereichert), wodurch sie sich selber verdeutlichen.

Diese Verdeutlichung, die durch Zuziehung von immer mehr und
neuem Material beliebig fortgesetzt werden könnte, findet ihre Grenze
dort, wo der Sinn genügend klar erscheint. Nur unser Bewusstsein ist relativ
modern, in der Seele ist die ganze Menschheitsgeschichte beisammen. Historisch

fernabliegende Zeiten werden in ihr plötzlich aktuell. So wie wir uns
entschlossen haben, nicht bloss das Bewusstsein zu berücksichtigen, ent-



648 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

schliessen wir uns, der Historizität der Seele gerecht zu werden und auch in
jene fernen Tiefen hinabzuleuchten, die dem Gegenwartsbewusstsein fremd
sein mögen.

Bewusstwerdung des Einzelnen

Der geneigte Leser möge anlässlich der Lektüre nie vergessen, dass auch die
abstraktesten oder fernabliegenden Erörterungen letztlich immer nur den
einen Zweck und die eine Absicht verfolgen, dem modernen Menschen ein
Verständnis für die Probleme der Gemeinschaftsbildung, für seine Probleme
zwischenmenschlicher Beziehung zu geben. Dafür ist es stellenweise
unumgänglich, weiter in allgemein-psychologische Bereiche auszugreifen, weil bei
einer zu engen Begrenzung des Themas das Fundament fehlen würde.

Unsere bedrohlichen Probleme sind darum so bedrohlich, weil wir selber
unbewusst bleiben. Würden wir erkennen, dass wir über sie bewusst werden
müssen, dann würden sie einen Teil ihrer Gefährlichkeit verlieren.
Bewusstwerden muss der Einzelne: das kann niemand für ihn und an seiner
Stelle tun. Wird sein Bewusstsein in diesem Sinne erweitert, so wird er
gewahr, dass er allein und keine Institution und kein Staat den wesentlichen
Beitrag zu den Problemen unserer westlichen Zivilisation zu leisten
imstande ist. Es ist eben gerade nicht so, wie eingangs erwogen wurde, dass
der Beitrag des Einzelnen zu nichtig wäre, ganz im Gegenteil ist er der
einzig zählende Beitrag. Kein Fachmann, niemand kann ihn ersetzen! Wir
müssen erkennen, wo der Fachmann seinen Ort hat. Die Verwirklichung
der Aufgabe liegt ebenso beim Einzelnen, wie die Bewusstwerdung des
Einzelnen auch durch hundert Psychologen in seiner Umgebung kein Gran
zunimmt, wenn er nicht selber bewusster wird.

Bewusstwerdung ist ein kosmogonisches Geschehen. Man versteht, dass
damit zum Teil erhebliche Anstrengungen verbunden sind, denen sich niemand
gerne unterzieht. Wenn man wenigstens zum vornherein wusste, welchen
Gewinn man daraus zieht! Darum widmet man sich viel lieber einer äusseren

Aufgabe, weil man die beruhigende Gewissheit hat, etwas Nützliches zu
tun. Beim Dienst an der eigenen Seele ist es ganz anders : man weiss nicht,
wohin es führt, und man hat nur die innere Gewissheit, das Richtige und
Sinnvolle getan zu haben, während es eventuell vor der Welt nichts gilt. Wir
müssen uns aber eingestehen, dass unsere modernen Zivilisationsprobleme
zum grossen Teil als Folge unserer extremen Ichhaftigkeit entstanden sind.
Wir können ihnen nur beikommen, wenn wir lernen, unseren katastrophalen
Egoismus zu opfern. Wenn wir in dieser Gesinnung unseren Seelendienst

tun, haben wir die innere Gewissheit, das Sinnvolle getan zu haben, obwohl



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 649

wir das Ende nicht kennen. Ohne pessimistischer Prophet zu sein, muss
man sich doch der Dringlichkeit unserer hier anstehenden Aufgaben
bewusst sein. Unser aller Schicksal wird davon abhängen, ob wir noch rechtzeitig

die drohende Gefahr erkannt und mit den wirksamen Mitteln
bekämpft haben.

Jung hat in seinem Buch Aion3 die christlichen, gnostischen und alche-
mistischen Symbole des Selbst, jener Ganzheit des Menschen, untersucht.
Das Selbst ist das Ziel des Individuationsprozesses. Das seelische Geschehen
tendiert im Menschen, ob er dessen bewusst wird oder nicht, auf die
Herstellung einer Ganzheit, was heisst, dass alles, was dem betreffenden
Menschen innewohnt, in irgend einer Form gelebt werden will. Die Ganzheit ist
nicht ein Idealbild des Menschen, wie er sein sollte, sondern jene
einmalige, unvergleichliche Kombination von seelischen Fähigkeiten eines
Individuums. Das seelische Geschehen während des Lebens ist daher nicht
zufällig, oder allein von äusseren Bedingungen bestimmt. Ihm liegt eine innere
Dynamik zugrunde, die zur Selbstverwirklichung tendiert. Der Weg, auf
welchem sich eine solche Selbstverwirklichung abspielt, ist natürlich von
vielen äusseren Faktoren abhängig.

Individuation, der Weg zu sich selber, hat mit Egoismus, wie Jung
wiederholt betont hat4, überhaupt nichts zu tun. Im Gegenteil schliesst sie den
Mitmenschen als wichtigen Bestandteil ein und nicht aus! Das zeigt sich vor
allem darin, dass das Selbst soziale Funktion hat. Das Selbst ist eine
unanschauliche Grösse der Totalität des Menschen, nämlich die Summe von
Bewusstsein und Unbewusstem. Jung vergleicht sie mit einer Insel und dem sie

umgebenden, unabsehbaren Meer. Die Summe der beiden ist daher eine

imaginäre Grösse, ein Erlebnis, das sich symbolisch darstellt. Ein zentrales

Symbol des Selbst ist der Anthropos, der Gott «Mensch». In diesem Symbol
ist der Mensch nicht als einmaliges Einzelwesen, sondern als Spezies oder als

ewiges Wesen dargestellt. Es meint den ewigen, göttlichen Menschen in uns,
das, was die Zeiten überdauert. Dieser göttliche Kern ist das, was
jenseits aller individueller Ausprägungen bei allen Menschen ähnlich ist. Er
verbindet daher den empirischen Menschen mit dem Mitmenschen und der

ganzen Menschheit. Er ist der orphische Urmensch, Protogonos, der aus dem
silbernen Weltenei entsprang, das die Nyx, befruchtet vom Wind, am
Anbeginn der Zeiten in den Riesenschoss der Dunkelheit gelegt hatte. Er
wird auch als Phanes (der Scheinende) und als Eros bezeichnet. Er ist das,

was die Menschen untereinander verbindet.
Jung schreibt darüber5: «An dieser Stelle drängt sich mir die Tatsache

auf, dass es neben dem Feld der Reflexion ein anderes, mindestens ebenso

weit, wenn nicht weiter sich erstreckendes Gebiet gibt, in welchem das ver-
standesmässige Begreifen und Darstellen kaum etwas findet, dessen es sich



650 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

bemächtigen könnte. Es ist das Feld des Eros. Der antike Eros ist
sinnvollerweise ein Gott, dessen Göttlichkeit die Grenzen des Menschlichen
überschreitet und deshalb weder begriffen noch dargestellt werden kann. Ich
könnte mich, wie so viele andere vor mir es versucht haben, an diesen
Daimon wagen, dessen Wirksamkeit sich von den endlosen Räumen des Himmels

bis in die finsteren Abgründe der Hölle erstreckt, aber es entfällt
mir der Mut, jene Sprache zu suchen, welche die unabsehbaren Para-
doxien der Liebe adäquat auszudrücken vermöchte. Eros ist ein Kosmo-
gonos, ein Schöpfer und Vater-Mutter aller Bewusstheit. Es scheint mir, als
ob der Conditionalis des Paulus <und hätte der Liebe nicht) aller
Erkenntnis erste und Inbegriff der Gottheit selber wäre. Was immer die
gelehrte Interpretation des Satzes <Gott ist die Liebe) sein mag, sein Wortlaut

bestätigt die Gottheit als <complexio oppositorum).
Meine ärztliche Erfahrung sowohl wie mein eigenes Leben haben mir

unaufhörlich die Frage der Liebe vorgelegt, und ich vermochte es nie, eine

gültige Antwort darauf zu geben. Wie Hiob müsste ich < meine Hand auf
meinen Mund legen. Einmal habe ich geredet, darnach will ich nicht mehr
antworten > (Hiob 39, 34). Es geht hier um Grösstes und Kleinstes, Fernstes
und Nahestes, Höchstes und Tiefstes, und nie kann das eine ohne das
andere gesagt werden. Keine Sprache ist dieser Paradoxie gewachsen. Was
immer man sagen kann, kein Wort drückt das Ganze aus. Von Teilaspekten
zu sprechen, ist immer zu viel oder zu wenig, wo doch nur das Ganze
sinngemäss ist. Die Liebe <trägt alles) und <duldet alles) (I Cor. 13,7).
Dieser Wortlaut sagt alles. Man könnte ihm nichts beifügen. Wir sind nämlich

im tiefsten Verstände die Opfer oder die Mittel und Instrumente der
kosmogonen < Liebe >. Ich setze dieses Wort in Anführungszeichen, um
anzudeuten, dass ich damit nicht bloss ein Begehren, Vorziehen, Begünstigen,
Wünschen und ähnliches meine, sondern ein dem Einzelwesen überlegenes
Ganzes, Einiges und Ungeteiltes. Der Mensch als Teil begreift das Ganze
nicht. Er ist ihm unterlegen. Er mag Ja sagen oder sich empören; immer
aber ist er darin befangen und eingeschlossen. Immer hängt er davon ab
und ist davon begründet. Die Liebe ist sein Licht und seine Finsternis,
deren Ende er nicht absieht. < Die Liebe höret nimmer auf), auch wenn er
mit < Engelzungen redete > oder mit wissenschaftlicher Akribie das Leben der
Zelle bis zum untersten Grunde verfolgte. Er kann die Liebe mit allen
Namen belegen, die ihm zu Gebote stehen, er wird sich nur in endlosen
Selbsttäuschungen ergehen. Wenn er ein Gran Weisheit besitzt, so wird er
die Waffen strecken und ignotum per ignotius benennen, nämlich mit dem
Gottesnamen. Das ist ein Eingeständnis seiner Unterlegenheit, Unvollstän-
digkeit und Abhängigkeit, zugleich aber auch ein Zeugnis für die Freiheit
seiner Wahl zwischen Wahrheit und Irrtum. »



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 651

Anthropos und Gemeinschaftsbildung

Der Anthropos liegt jeder wahren Gemeinschaft von Menschen zugrunde.
Es gibt die Zweckgemeinschaften, die mit einem gewissen Ziel geschlossen
werden (Vereine, Verbände, Gesellschaften, Parteien, Stiftungen). Diese
haben das Ziel, einen gewissen Zweck zu erfüllen. Solange dieses Ziel lebendig

ist, bleiben solche Gemeinschaften erhalten. Eine tiefere Bindung oder
Beziehung kommt meist nicht zustande und wird auch nicht erstrebt. Dort,
wo trotzdem eine echte Gemeinschaft entsteht, ist immer der Anthropos
am Werk. In unserer Untersuchung werden wir uns auf die wahren
Gemeinschaften beschränken, denen letztlich ein religiöser Faktor, eben das

Symbol des Anthropos, zugrundeliegt, auch wenn er sich nicht im Rahmen
einer Konfession manifestiert. Es muss schon hier betont werden, und die
Ausführungen werden es verdeutlichen, dass jeder wahren menschlichen
Beziehung ein göttlicher Faktor zugrunde liegt und nicht ein bloss biologisches
Gesetz. Als Götter hat der Mensch seit je jene, seinem bewussten Willen
überlegenen Kräfte im Unbewussten bezeichnet, die ihn aus seinem
gewohnten Alltag heraus in die höchsten Höhen oder tiefsten Finsternisse
schleudern.

«Que l'histoire vous rappelle que partout où il y a mélange de religion
et de barbarie, c'est toujours la religion qui triomphe; mais que partout où
il y a mélange de barbarie et de philosophie, c'est la barbarie qui
l'emporte ...»

(Antoine de Rivarol, zit. in Sainte-Beuve, Causeries des Lundi, vol. 5,

p. 82.)
Der Anthropos ist jene seelische Kraft, die nicht nur zur Beziehung

zweier Menschen, sondern zur Bildung einer grösseren Gemeinschaft von
Menschen führt. Ihm wollen wir uns vor allem in seinen verschiedenen

Ausprägungen widmen. Wir dürfen darüber den Einzelnen nie aus dem
Auge verlieren, denn der Archetypus manifestiert sich nur im Einzelnen,
und eine Gemeinschaft kann nur aus Einzelnen bestehen. Wo der
Einzelne verloren geht, haben wir es mit einer Masse zu tun, die keine wahre
Gemeinschaft mehr darstellt. Sie wird meist von einem «Führer» beherrscht,
der die Inkarnation des Anthropos darstellt. Für den archaischen Menschen
ist dies erst die einzig mögliche Gemeinschaft, weshalb sie dort noch als
wahre Gemeinschaft zu bezeichnen ist. In unserer modernen Zivilisation
ist sie eher suspekt.

Wir müssen noch kurz einer anderen Form der Beziehung zwischen
Menschen gedenken: der Eltern-Kind- und der Geschwisterbeziehung. Man
könnte sie als biologische Beziehung oder jene des Blutes bezeichnen.
Beide Bezeichnungen treffen nicht das Wesentliche, indem diese Beziehung



652 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

auch bei Stief- und Adoptivkindern und -geschwistern sowie bei den
Schwiegereltern und -kindern spielt. Vom psychologischen Standpunkt aus
ist die Bezeichnung endogame Beziehung richtiger, weil sie die Richtung der
psychischen Energie (Libido) bezeichnet. Wegen ihrer grossen Bedeutung
als Libidoträger ist ihr die Inzestschranke gesetzt, die der äusseren

Verwirklichung ein Hindernis setzt, wodurch dieser Libidobetrag anderen
psychischen Funktionen, zum Beispiel der Gegensatzvereinigung, zugute
kommt, aber auch der exogamen Beziehung, nämlich der Ehe 8. Wir werden
sehen, dass die Grenzen zwischen diesen Zweierbeziehungen und der
Bildung von grösseren Gemeinschaften zwar fliessend sind, aber doch genügend
deutlich, dass wir uns allein letztern widmen können. Übergangsformen
sind die Grossfamilie, die Sippe, der Clan bis zur Horde. Sie spielen heute
noch in der bäuerlichen Bevölkerung eine grosse Rolle für gegenseitige
Hilfeleistungen.

Bedingungen der Gemeinschaftsfähigkeit

Das Problem der Gemeinschaftsbildung, welche wir hier untersuchen, stellt
sich erst in einer Zivilisation, die den Rahmen der Grossfamilie und des
Dorfes überschreitet. Bei dieser reichen endo- und exogame Libido als
Band der Gemeinschaft nicht mehr aus. Der Einzelne hat in einer solchen
Zivilisation seine Autarkie in einem hohen Masse verloren und ist zu einem
mehr oder weniger hoch speziahsierten Glied einer komplexen Gemeinschaft

geworden, die nur noch als Ganzes autark ist. Um ihre wirtschaftliche

Autarkie zu bewahren, müssen psychische Kräfte mobilisiert werden,
die eine solche Gemeinschaft entgegen den zersplitternden Tendenzen
(Gewinnsucht, Rivalität, Egoismus, Machtanspruch) zusammenzuhalten
vermögen. Eine solche Gemeinschaft ist wie ein Organismus, der aus
einzelnen hochspezialisierten Organen besteht, die zu einem sinnvollen Ganzen
zusammengefasst sind.

Man kann sich fragen, warum es in der Geschichte der Menschheit
überhaupt zu solchen Zivilisationen gekommen ist? Man kann dafür nicht
einen einfachen Zweck nennen, denn es ist eben keine Zweckgemeinschaft.
Man kann sich fragen, warum der Mensch nicht auf der kulturellen Stufe
der Jäger und Sammler, auf der er den grössten Teil seiner Entwicklung
durchmachte, stehen bheb. Er hat zweifellos bei der Entwicklung von
Hochkulturen etliches von seinem natürlichen Menschsein verloren.
Wahrscheinlich stünden wir heute nicht vor dem Ubervölkerungsproblem, wenn
keine Hochkulturen entstanden wären. Es ist die Frage, ob die
Übervölkerung und deren Sekundärprobleme das Ende der zivilisatorischen Ent-



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 653

wicklung bedeuten. Oder liegen im Unbewussten des Menschen noch
unausgeschöpfte Möglichkeiten zu deren Überwindung? Man muss sich allen
Ernstes fragen, ob wir zu ihrer Überwindung unsere Zivihsation auf einen

primitiveren Stand abbauen müssen, wie es viele Jugendliche tun.
Der Anthropos ist der menschgewordene Gott oder der göttliche Mensch.

Als Symbol des Selbst steht er uns gefühlsmässig von allen Manifestationen
des Selbst am nächsten. Denn er ist die Nahtstelle zwischen dem rein
menschlichen und dem rein göttlichen Bereich. Wir werden sehen, dass

Gott immer Mensch werden will, nicht nur als Gottessohn im Christentum.
Anderseits weist der Anthropos auf die göttliche Qualität der menschlichen
Seele hin. In Psychologie und Alchemie7, schreibt Jung, man habe ihm
«Vergottung der Seele» vorgeworfen; «nicht ich - Gott selbst hat sie vergottet!».
Das ist der Anthropos, der Gott «Mensch», der Gott in menschlicher
Gestalt oder der göttliche, ewige Aspekt im Menschen.

Letztlich sind sozialer Aspekt und innerpsychischer Aspekt nur Spiegelungen

eines und desselben Archetypus in zwei Bereichen, die für das
Bewusstsein toto coelo verschieden sind. Von innen her betrachtet, handelt
es sich jedoch um dasselbe. Einfach ausgedrückt, wird ein Mensch, der
in einer inneren Harmonie lebt, gemeinschaftsfähig sein, und umgekehrt,
einer, der mit seinen Mitmenschen auszukommen weiss, ohne seine
Individualität preiszugeben, wird auch eine innere Einheit finden. Denn unsere
unbewussten inneren Konflikte finden wir in unserer Umwelt vor. In dem
Masse, als es uns gelingt, die äusseren Konflikte zu lösen, ist auch eine
innere Harmonie entstanden, und umgekehrt. Da nun bei der Lösung
äusserer Konflikte immer die Gefahr besteht, entweder die Schuld dem anderen

zuzuschieben, oder eine kollektive Allgemeinlösung zu suchen, ist die Intro-
jektion des Konfliktes, das heisst die Bearbeitung des Konfliktes als inneres

Problem, in welchem der Partner eine eigene unbewusste Figur darstellt,
der gangbarere Weg. Prinzipiell sind beide möglich, und es ist vielleicht
ein Problem des Einstellungstypus (intro-, beziehungsweise extravertiert),
welcher Weg eher gewählt wird. Jung hat deshalb den introvertierten Weg
betont, weil wir infolge unserer überwiegend extravertierten Kultur allzu
leicht den geschilderten Gefahren des extravertierten Weges verfallen. (Es
braucht schon ein gutes Stück Bewusstheit, um diesen Gefahren nicht zu
verfallen.) Ein anderer Grund der Bevorzugung des introvertierten Weges
besteht darin, dass die Gewissheit über Recht und Unrecht nie nur aussen

gefunden werden kann. In schwierigeren Fällen bedarf es der objektiven
innerpsychischen Instanz.

Das Herausschälen des sozialen Aspektes des Anthropos soll nicht
darüber hinwegtäuschen, dass die Manifestation des Anthropos wie jeden
seelischen Geschehens sich nur im einzelnen Individuum ereignen kann. Das



654 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

ist ein weiterer Grund für die Bevorzugung des introvertierten Weges. Wir
stehen immer in Gefahr, gerade angesichts der Übervölkerung, das Individuum

zu vernachlässigen, zugunsten kollektiver sozialer Massnahmen. Jede
Sozietät ist nur von einzelnen Menschen getragen. Soll eine wirkliche
Gemeinschaft entstehen, so hat sie beim Individuum zu beginnen. Nur insofern
dieses gemeinschaftsfähig ist, entsteht durch das Zusammenkommen mehrerer

Individuen eine Sozietät. Das Auftreten des Archetypus des

Anthropos im Einzelnen will diesen zu einem gemeinschaftsfähigen Glied
machen. Der Spiegelungsprozess ist nur dann vollständig erfasst, wenn die
soziologische Konsequenz aus Erörterungen über den Archetypus des

Anthropos beim Individuum erkannt wird. Das Eine ist ohne das Andere
unvollständig.

Extravertiertheit und Projektion

Das Selbst übersteigt den Umfang der bewussten Persönlichkeit in
unabsehbarem Masse. Es ist bildlich gesprochen der grössere Kreis, in
welchem das Ich als der kleinere enthalten ist. Darum gerät man in
Verlegenheit, wenn man bestimmen soll, ob das Selbst eines Menschen von
jenem des Mitmenschen scharf getrennt werden könne. Die zahlreichen
Erfahrungen schicksalshafter Begegnungen verschiedener Menschen lassen es

zumindest als wahrscheinlich erscheinen, dass es sich um eine überpersönliche

Gegebenheit handelt, im Sinne einer Kontingenz vieler Menschen
und deren Schicksale. Das Symbol des Anthropos verleiht dieser Erfahrung

Ausdruck. Diese Verbundenheit kann von einer einfachen
Lebensgemeinschaft mit gegenseitiger Hilfeleistung bis zur mystischen
Schicksalsgemeinschaft reichen. Das Selbst ist das Erlebnis, dass nicht ich mein
Leben gestalte und wähle, sondern dass ich gelebt werde. Es ist daher

eng mit dem Begriff des Schicksals als dessen Promotor verknüpft. Wenn
das individuelle Leben so von innen her betrachtet wird, erhält es das
Erlebnis des Sinnes. Dieses ist eine innere Evidenz, ein Gewahrwerden
eines inneren Zusammenhanges, bei welchem die Zufälle verschwinden. Das
Individuum findet sich nicht mehr vereinzelt vor, sondern in einen grösseren
Zusammenhang gestellt. Die Vereinsamung des modernen Menschen trotz
der Übervölkerung kommt daher, dass er dieses Zusammenhanges nicht
mehr gewahr wird. Der Mitmensch wird dem Introvertierten zum Störfaktor,

der ihm seinen Seelenfrieden raubt, und dem Extravertierten zum
notwendigen Unterhalter, der ihn vor der Begegnung mit sich selber bewahrt.
In beiden Fällen besteht eine zwanghafte Beziehung, die nicht zu einer echten
Gemeinschaft führt. Auf den ersten Blick mag es den Anschein haben, als ob



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 655

der Extravertierte von dem Problem der Vereinsamung befreit sei. Doch
trügt der Schein, denn seine Vereinsamung fällt nur sozial nicht auf: sie ist
ein leeres und sinnloses Von-einer-Gesellschaft-zur-andern-hasten, ein Sich-

in-den-Strudel-der-Betriebsamkeit-und-Unterhaltung-flüchten ohne tiefere
Bezogenheit. Da unsere westliche Zivilisation vorwiegend extravertiert ist,
hat sie durch die Entwicklung einer ungeheuren Unterhaltungsindustrie
versucht, diesem Übel vorzubeugen. Vereine, Klubs, Gesellschaften, Veranstaltungen,

Vorträge und Unterhaltungen versuchen erfolgreich eine nur
oberflächliche Kontaktnahme zu vermitteln, die selten genug Spielraum zu einer
Vertiefung bietet. Aus verkehrsgeographischen Gründen ist meist auch am
Arbeitsort keine genügende Gemeinschaftsbildung (teamwork) mehr möglich,

was durch Gruppenbesprechungen wettgemacht werden soll. Oft sind
nähere menschliche Kontakte am Arbeitsort deshalb sogar unerwünscht,
weil sie sich gelegentlich nachteilig auf die Arbeitsintensität auswirken
(Kaffeepausen, Flirts).

Es gibt noch einen anderen Grund für die Verbindung unter den
Menschen, nämlich die Projektion. «Das Unbewusste erscheint uns immer an den
Objekten, denn alles Unbewusste ist projiziert», sagt Jungs. Da das Selbst
die Ganzheit des Bewussten wie des Unbewussten darstellt, sind wir im
Bereich des Unbewussten in stärkerem oder schwächerem Masse mit unseren
Mitmenschen kontaminiert. Wir können das Unbewusste nie aus unserem
Leben ausklammern. Es stellt daher eine unscharfe Begrenzung unserer
eigenen Persönlichkeit gegenüber unserer Umgebung dar. Mit dieser sind
wir magisch oder zwanghaft durch die Projektionen verbunden, was das
Gefühl einer Unfreiheit mit sich bringt. Auch in diesem Sinn wird der
Mitmensch für den Einzelnen zum Schicksal. Er kann die Projektion erst
erkennen, wenn er an den wirklichen und vermeintlichen Eigenschaften seiner
Mitmenschen zu zweifeln beginnt. Die Auseinandersetzung mit seiner
Umgebung und die Einsicht in die Projektionen können für ihn zu einem Stück
Individuation werden. Allerdings setzt diese Arbeit hohe moralische Qualitäten

voraus, indem es viel leichter ist, dem Mitmenschen die eigenen Schwächen

anzukreiden, als sein eigenes Kreuz zu tragen. Oft weiss man gar nicht,
wie man sein eigenes Kreuz tragen könnte. Vielleicht noch schwieriger als
die Ablösung negativer Projektionen, die meist ein Streit gewaltsam erzwingt,
ist diejenige der positiven Projektionen, hinter denen eine ungeheure
Faszination steckt, und die häufig die einzige bekannte Form der Beziehung
überhaupt darstellen. Deshalb werden sie als wünschenswert empfunden und
bestehen gelassen, ohne dass man die damit verbundene zwanghafte
Abhängigkeit als störend erleben würde. Man kann sich eben schlechthin keine
andere Form der Beziehung vorstellen als dieses «ein Herz und eine Seele».

Der Anthropos unterscheidet - soweit ich sehen kann - diese zwei Formen



656 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

der Beziehung nicht. Wir wissen auch nie, ob eine Beziehung wirklich völlig
frei von Projektion ist, oder ob uns Cupido doch noch narrt.

Fehlende Selbsterkenntnis des Menschen

Unsere Ich-Absichten (Begehrlichkeit, Macht, Reichtum) stehen einer
Selbsterkenntnis derart im Wege, dass wir gleichsam nur durch einen trüben
Schleier die Umwelt erblicken und uns erkennen. Die wirkliche
Selbsterkenntnis, die allein uns ein einigermassen zutreffendes Bild unserer
Umgebung vermitteln könnte, ist nie eine Frage allein der Intelligenz, sondern
immer auch des persönlichen Mutes, moralischer Integrität und rücksichtsloser

Ehrlichkeit gewesen. Diese hohen und seltenen Tugenden wären nötig,
um sich aus der Spiegelung in seiner sozialen Umgebung zu erkennen und
sich aus der Verstrickung in den Projektionen zu lösen. Glücklicherweise
kommen uns die objektiven Bilder aus der Tiefe der Seele in Form der
Träume oder Phantasien bei diesem Prozess zuhilfe. Die Selbsterkenntnis,
die natürlich mehr als eine Bespiegelung des Ich, nämlich eine Kenntnis von
der unbewussten Persönlichkeit ist, ist darum so wichtig, weil die Projektionen

als Brücken dienen, über welche uns psychische Infektionen aus der
Umgebung erreichen. Diese psychischen Infektionen sind sozusagen der
giftige Atem der Umgebung, mit welchem sie unser wahres Wesen verdunkelt,

wenn nicht schlimmer. Sie stellen jenen Planetenzwang (heimarmene)
dar, der unser Verhängnis (fatum) ausmacht, aus welchem uns der
Anthropos befreit. Sie sind die bösen Archonten der Gnostiker, nämlich die
archetypischen Einflüsse aus unserer Umgebung, gegen welche man nicht
gefeit ist. Sie sind die primitive Geisterfurcht, die zum «loss of the soul»
führen. Im grossen zahlenmässigen Rahmen der Masse führen sie zu grauenhaften

geistigen Epidemien, zur Seelenlosigkeit des Maschinenmenschen und
zum Schattengespenst der Revolution. Jede ausgedehnte soziale oder
geistige Bewegung macht sich im Guten wie im Schlechten diese Möglichkeit
zunutze. Jede geistige oder emotionale Bewegung geht von einer führenden
Persönlichkeit (Mana-Persönlichkeit) aus, die sich eine Gefolgschaft zu
verschaffen sucht, die ihr Echo darstellt. Die Gefolgschaft ist um so
willfähriger, je mehr sie sich aus Leuten rekrutiert, die sich nicht in echter
Gemeinschaft, sondern durch psychische Infektion zusammengefunden haben.
Der Anthropos stellt aussen die echte Gemeinschaft verschiedener Individuen

und innerpsychisch die vorbewusste Ganzheit der Persönlichkeit
(Selbst) dar. Der Prozess spielt sich demnach sowohl aussen wie innen ab,
wodurch erst der psychischen Infektion als massenbildendem Faktor vorgebeugt

werden kann.



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 657

Man kann sich naiverweise fragen, warum die Vermassung des heutigen
Menschen im Zusammenhang mit der Übervölkerung ein solches Schreckgespenst

sein soll, und ob sie sich angesichts der heutigen Bevölkerungskonzentration

in Agglomerationen überhaupt vermeiden lasse. Jung hat in
seiner Schrift «Gegenwart und Zukunft9», aber auch an vielen anderen
Stellen, dargetan, dass die Vermassung den seelischen Tod und damit die
vollständige Sinnentleerung bedeutet. Gerade weil der Mensch kein
Automatismus ist, sondern ein auf eine gerichtete Entwicklung hin angelegtes und
bewusstseinsfähigcs Wesen, treten bei ihm im Zustand der Vermassung
schwerste gesundheitliche Störungen auf, die beim Einzelnen ganz verschiedene

Formen annehmen können (Neurose, Trunk- und andere Süchte,
Perversionen, Kriminalität, antisoziales Verhalten, geistige Verödung,
Selbstsucht und Ichhaftigkeit), im Volksganzen zu einem Verlust der Vitalität

und schliesslich zum Untergang führen.
Der Anthropos ist ein allerstärkster Faktor, der dieser Vermassung

entgegen wirkt, indem er dem Individuum ein echtes Geheimnis bietet, das dieses

vor dem Zerfliessen in der Masse schützt. Um jedes Missverständnis auszu-
schliessen, muss ausdrücklich darauf hingewiesen werden, dass der Anthropos

keine bewusste, rationale Erklügelung des Menschen, etwa im Sinne
eines philosophischen Bildes vom Menschen, ist, sondern ein zentraler
Archetypus, das objektive Bild des Menschen, wie es uns aus der menschlichen

Seele entgegentritt. Es ist weder ein Bild des idealen, noch des von
irgendeiner Theorie produzierten Menschen, sondern ein von menschlichem
Gutdünken und Dafürhalten unabhängiges, objektives Bild des «wahren
Menschen». Sowenig wie wir den Menschen physisch geschaffen haben,
sowenig haben wir zu bestimmen, was er richtigerweise zu sein habe. Darum
ist der Anthropos auch der Urmensch, nämlich derjenige, den Gott am
Beginn der Schöpfung erschaffen und in welchen Er Seinen Willen gelegt hat.

Indem Gott seinen Willen in den Urmenschen gelegt hat, und in dem
Masse als wir durch Selbsterkenntnis ein Bild des Anthropos gewinnen,
erkennen wir, nein, ahnen wir etwas vom unabsehbaren Geheimnis, das Gott
und dem wahren Menschen gemeinsam ist. Man könnte daher den Anthropos
auch als die dem Menschen zugewandte Seite Gottes bezeichnen. Darum
ist echte Selbsterkenntnis eigentlich Gotteserkenntnis. Das wahre Geheimnis

ist nicht etwas willkürlich Verborgenes, sondern das Ineffabile der
menschlichen Seele selber, wie Jung für die Alchemisten und ihr Opus deutlich

gemacht hat10. Die Selbsterkenntnis wird daher zu einem Opus divinum,
das mit religiöser Hingabe ausgeführt wird. Da, wie die Alchemisten sagen,
«ars requirit totum hominem» (die Kunst bedarf des ganzen Menschen),
bleibt bei einem solchen Werke keine Zeit und Energie für ephemere
Streitigkeiten und rationalistische Theorienbildung. Es öffnet dem Menschen



658 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

den Blick für das Wesentliche seines Lebens, jene unabsehbaren geheimnisvollen

Hintergründe, die seiner kurzen Lebensspanne Sinnhaftigkeit und
Gehalt verleihen. «Wenn man versteht und fühlt, dass man schon in diesem
Leben an das Grenzenlose angeschlossen ist, ändern sich Wünsche und
Einstellung. Letzten Endes gilt man nur wegen des Wesentlichen, und wenn man
das nicht hat, ist das Leben vertan», sagt Jung in seinen Erinnerungen11.

1K. Lorenz: Das sogenannte Böse, Bo-
rotha-Schoeler, Wien 1964. - 2 Nachwort
zu: Theoretische Überlegungen zum Wesen
des Psychischen, Ges. Werke Bd. 8, S.

259, Rascher, Zürich und Stuttgart 1967. -
3Jung, C. G., Aion, Untersuchungen zur
Symbolgeschichte, Rascher, Zürich 1951.
Ges. Werke Bd. 9, II. Teil (noch nicht
erschienen). - 4Jung, Ges. Werke 8, S.

258. - 5Erinnerungen, Träume, Gedanken
von C. G. Jung, Aufgezeichnet und
herausgegeben von Aniele Jaffé, Rascher,
Zürich und Stuttgart 1962. Lizenzausgabe
für den Buchclub Ex libris o. J. - 6Jung,
C. G., Psychologie der Übertragung, Ges.

Werke 16, S. 173, Rascher, Zürich 1958.

Vgl. auch: Symbole der Wandlung,
Rascher, Zürich 1952, worin Jung ausführlich

auf die Hintergründe der Elternproblematik

zu sprechen kommt. - 7Ges.
Werke 12, S. 27. - 8C. G. Jung, Über
Schillers Ideen zum Typenproblem, Ges.
Werke Bd. 6, S. 136. - «Rascher Paperback

1964, S. 9-15. - "Jung, C. G.,
Psychologie und Alchemie, S. 282-331, Ges.
Werke Bd. 12. - "Erinnerungen, Träume,
Gedanken von C. G. Jung, Aufgezeichnet

und herausgegeben von Aniele Jaffé,
S. 328, Rascher, Zürich, Stuttgart 1962.


	Moderner Mensch und Mythos

