Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 54 (1974-1975)

Heft: 9

Artikel: Moderner Mensch und Mythos
Autor: Ribi, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162994

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALFRED RIBI

Moderner Mensch und Mythos

Es gehort heute nicht mehr nur zum Repertoire wissenschaftlicher Publi-
kationen, sondern schon zu jenem der Massenmedien (Zeitung, Radio,
Fernsehen), auf die Gefahren aufmerksam zu machen, die unsere moderne
Welt bedrohen. Aber man hat sich bereits an solche warnende Stimmen ge-
wohnt und findet es nachgerade langweilig, wenn sich wieder ein Neuer be-
miissigt fiihlt, ebenfalls dariiber zu schreiben. Man mdchte nicht immer die
«gleiche Platte» horen, sondern sich etwas Neuem, zum Beispiel der Astro-
nautik, zuwenden, die von schier unglaublichen Erfolgen, neuen Entdeckun-
gen und Losung schwierigster technischer Probleme zu berichten weiss. Es ist
viel aufregender, diese Geschehnisse in Wort und Bild mitverfolgen zu kon-
nen, als sich jener Crux der Menschheit zuzuwenden. Dort scheint es keine
neuen Entdeckungen mehr zu geben, sondern bald Resignation, bald
Gleichgiiltigkeit. Beide Haltungen entstammen einer gewissen Ratlosigkeit
angesichts der Grosse der unser wartenden Probleme. Man fiihlt sich vor
ihnen in seiner eigenen Kleinheit machtlos. Man md&chte es gerne einer In-
stitution oder einer Fachgruppe iiberlassen, diese Probleme zu studieren,
weil man nicht weiss, welchen Beitrag man als «gewdShnlicher Laie» leisten
konnte. Und wenn man auch selber einen Beitrag leisten kénnte, ist man
von der Kleinheit und Nutzlosigkeit desselben so sehr iiberzeugt, dass man
glaubt, nur auf dem Gesetzeswege konne etwas Wirkungsvolles erreicht
werden. Man ruft daher die Behdrden oder internationalen Gesellschaften
an, «um Gottes Willen etwas zu tun», bevor es zu spat ist. Ich verkenne
durchaus nicht die Notwendigkeit diesbeziiglicher Gesetzgebung oder welt-
weiter Initiative (zum Beispiel WWF). Trotzdem weiss jeder, wie weit die
Maschen des Gesetzes notwendigerweise sein miissen und wie schwerfillig
internationale Organisationen sind. Der eigentliche Beginn und das Ge-
lingen jeder iiberpersonlichen Initiative liegt — so paradox es klingen mag —
beim Einzelnen. Wenn nicht der Einzelne sich und seine Einstellung dn-
dert, werden alle anderen Massnahmen auf die Dauer ungeniigend bleiben,
und jede Hilfe fiir das Uberleben der Menschen zu spit kommen. Wir haben
vielleicht die volle Tragweite der Probleme noch nicht erfasst, denen sich die
moderne Menschheit ausgesetzt sieht und die diese von der Erdober-
fliche verschwinden lassen kdnnten. Ich will hier nicht auf die Themen der
Umweltverschmutzung, der riicksichtslosen Ausbeutung der Bodenschéitze



644 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

und Energiereserven unseres Planeten, der Ausrottung von Tierarten, die
Millionen von Jahren zu ihrer Entstehung brauchten, und der Techni-
sierung unserer Zivilisation eingehen. Ich will hier vor allem auf jene Pro-
bleme hinweisen, die sich uns als Folge der Ubervilkerung unseres Pla-
neten aufdriangen.

Das Problem des Zusammenlebens

Die Ubervélkerung ist zum Teil an allen aufgezihlten Problemen schuld.
Sie hat in gewissen stadtischen Gebieten bereits ein solches Mass erreicht,
dass der Lebensraum des Einzelnen zu eng geworden ist. Die sich daraus
ergebenden Konsequenzen kann man tiglich beobachten. Sie sind zu zahl-
reich, um hier einzeln aufgefiihrt zu werden, und sind auch weitgehend
bekannt. Sie beschiftigen zum Teil den Psychiater oder werden oft schon
als «normal» hingenommen. Das Problem, wie ich mit meinen Mitmen-
schen auskommen kann, ist zum Uberlebensproblem geworden. Um in der
Sprache der Tierpsychologie zu reden: in modernen Grossfirmen ist der
Mitmensch bereits in den Kreis der Fluchtdistanz eingedrungen. Das
schafft Emotionen im Alltag, denen man sich friither entziehen konnte, in-
dem man Distanz zwischen sich und den Mitmenschen legte. Emotionen
sind meist unbewusst und daher unkontrolliert. Die Auswirkungen sind
uniibersehbar. Aussern sie sich zufallig gerade im Strassenverkehr, so kon-
nen sie todlich und mérderisch sein. Da helfen alle behérdlichen und ge-
setzlichen Massnahmen nur bedingt. Man kann seine Emotionen vernunfts-
massig nur zeitweise unterdriicken, ohne dass sie sich schiadigend aus-
wirken.

Darum wird das Problem, in einer Gemeinschaft zu leben, zu einem
Uberlebensproblem. Jedes Zusammenleben konstelliert Aggressionen gegen
den Mitmenschen, die diesem oder einem selber schaden. Im Tierreich ist es
die intraspezifische Aggressionl, die den artgleichen Rivalen aus dem Feld
zu schlagen versucht. Wir Menschen sind leider nicht so «human» wie die
Tiere, sondern haben Mittel erfunden, um nicht nur jenen zu erledigen,
gegen den sich unsere Aggression richtet, sondern einige Unschuldige dazu.
Die Aggression wird diffuser und ungezielt. Sie richtet sich nicht mehr gegen
einen Feind, sondern gegen den Mitmenschen im allgemeinen. Die Natur
bedient sich dieser Methode zur Dezimierung der Bevolkerung. Wir haben
uns zu fragen, ob wir wirklich das Problem der Ubervélkerung der Natur
und dem Unbewussten zur Losung iiberlassen wollen, oder ob wir eigentlich
einen Stand der Bewusstseinsentwicklung erreicht haben, bei dem wir uns
selber des Problems annehmen konnten. Wir miissten dann einen Teil der



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 645

Energie, welche wir in die Technik (Astronautik usw.) und Wirtschaft in-
vestieren, unserem Inneren zufliessen lassen. Genau so wenig, wie es fiir die
Technik oder Wirtschaft ein billiges allgemein verwendbares Rezept gibt,
gibt es ein solches im psychologischen Bereich. Man hofft dort immer auf
gewisse Regeln, Erkenntnisse oder Ratschlage, welche einen selber der
Miihe entheben wiirden, seine eigene Psyche kennenzulernen. Man glaubt
noch, das koénnten andere fiir einen tun und sieht nicht, dass gerade die
Unabsehbarkeit und Gottlichkeit der Seele dies verhindert. Wire sie ein
Massenprodukt der modernen Konsumgesellschaft, wie sie von vielen so-
genannt Modernen hingestellt wird, ja, dann ware es kein Problem. Es
wiirde die Einrichtung eines totalitiren Staates geniigen, um die Probleme
aus der Welt zu schaffen. Totalitire Systeme glauben sich bekanntlich
immer im Besitze des Allheilmittels fiir die ganze Menschheit.

C. G. Jung ist es gewesen, der sein Leben lang versuchte, dem Men-
schen die Einmaligkeit und Unverlierbarkeit seiner Seele wieder in Erinne-
rung zu rufen. Seine Psychologie ist kein ErlGsungssystem, keine verkappte,
moderne Religionsform, sondern der Appell an den Einzelnen, sich seines
vergessenen Schatzes in Form der eigenen Seele zu erinnern, aus der ihm
die Hilfe kommen kann, die er fiir die Rettung seines Lebens benétigt.
Seine Psychologie hat die Tiefen und Geheimnisse der menschlichen Seele
sichtbar gemacht und in erfahrbare Nahe geriickt. Sie hat die Oberfliche
des schalen, modernen Rationalismus durchstossen und jene Tiefen zu-
ganglich gemacht, wo seit Menschengedenken jene Gotter wohnen, die des
Menschen Geschick sind. Dort entscheidet sich unser Schicksal, zu dem wir
nur dann ein Wort mitzureden haben, wenn wir in jene Tiefen hinunter-
steigen.

Wurzeln im seelischen Urgrund

Kunde aus jenen Tiefen hat der Mensch selbstverstindlich nicht erst seit
der Erfindung der Tiefenpsychologie, sondern seit eh und je erhalten. Aller-
dings war dem modernen Menschen am Beginn des 20. Jahrhunderts der
Zugang zum «Acheron» verschiittet worden, den ihm die Tiefenpsycho-
logie freizulegen half. Von jenen Tiefen hatten schon immer Triume und
Visionen, Mythen und Mirchen sowie die Religionen gekiindet. Man ver-
'stand nicht mehr, wovon sie sprechen, weil man den Schliissel verloren
hatte. Man glaubte, die Religionen seien ein Glaubenssystem um des Glau-
bens willen, und Mythen und Mairchen Geschichten alter Tanten, er-
zahlt fiir die Jugend, oder Astralmythen. Man erlebte sie nicht mehr als
lebendige Gebilde und Anrufe aus einer «jenseitigen» Welt, in der nicht



646 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

unsere Gesetzmaéssigkeiten gelten. Man war dem aufgeklarten Rationalismus
verfallen, dessen Werke man so sehr bewundert, ohne sich zu wundern, wie
man dabei der Seele verlustig gehen konnte. Mythen sprechen nicht die
Sprache unseres Bewusstseins und sind diesem daher nicht direkt zu-
ganglich. Aber sie sprechen zum Gemiit und reichen darum in die Tiefen
der Seele. Sie entstammen nicht den Erfahrungen des Einzelnen, die dieser
in seiner kurzen Lebensspanne machen kann, sondern jener «ewigen» Per-
sonlichkeit in uns, die iiber den unermesslichen Schatz der Instinkte und
Bilder verfiigt. Darum sind sie Gemeingut der Menschheit und in ge-
wissem Sinne zu allen Zeiten giiltig. Sie sprechen ihre Wahrheit in all-
gemeinen Bildern aus, die fiir das jeweilige Problem der Ausdeutung be-
diirfen, denn ihre Tiefe ist unauslotbar. Die Deutung ist bloss ein Hilfs-
mittel, die Briicke zwischen dem Unbewussten und dem Bewusstsein. Soll
die in diesen Bildern liegende Wahrheit und Energie ans Bewusstsein an-
geschlossen werden, so brauchen wir diese Briicke. Ein primitiveres Be-
wusstsein, wie jenes des archaischen Menschen und der Kinder, braucht
diese Briicke nicht. Darum ist fiir jene das blosse Erzéhlen der Mythen
schon heilsam. “

Die Mythen befassen sich mit den grossen kollektiven Problemen des
Menschseins. Sie geben eine Antwort auf die grundlegenden Fragen, die
oft der wissenschaftlichen Erkenntnis nicht mehr zuginglich sind. Der
Mensch hat ein legitimes Bediirfnis, eine ihn befriedigende Antwort auf jene
zentralen Fragen seines Daseins zu finden. Davon hangt nichts weniger als
sein seelisches Wohlbefinden ab. Fiihlt er sich seelisch wohl, so ist er see-
lisch gesund und kann alle Strapazen des Lebens verkraften. Denn der
Seelengrund ist ihm ein ewig sprudelnder Lebensquell, aus dem er seine
Kraft trinkt. Darum wurden diese Mythen bei Festen wiedererzihlt, wo-
durch der Anschluss an jene mythische Vorzeit erreicht wurde, oder, psycho-
logisch ausgedriickt, wodurch der Mensch wieder an seine seelische Energie-
quelle angeschlossen wurde. Der Mythus hat neben seinem Wabhrheits-
gehalt eine eminente seelenheilende Kraft. Der moderne Mensch steht an
vielen Orten seines Lebens in Gefahr, von dieser Quelle abgeschnitten zu
werden. Da er ohne sie nicht leben kann, bilden sich neue Mythen in
Form von Geriichten, Science Fiction, Kriminalromanen und miindlichen *
Erzahlungen in den Géngen amerikanischer Universititen, welche Marchen
in moderner Form darstellen. Gerade die junge Generation ist diesen For-
men wieder mehr aufgeschlossen und wendet sich entschieden vom ein-
seitigen Rationalismus ab.

Das Problem zwischenmenschlicher Beziehung ist ein uraltes Mensch-
heitsproblem. Es ist daher anzunehmen, dass man Mythen finden wird, die
sich mit diesem Problem befassen. Da es sich bei der zwischenmenschlichen



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 647

Beziehung um ein psychologisches Problem handelt, bin ich der Ansicht,
dass die Tiefenpsychologie einen wesentlichen Beitrag dazu zu leisten im-
stande ist. Die von der Soziologie vernachlissigte Dimension des Unbe-
wussten soll hier vorwiegend zur Sprache kommen. Da der Beitrag des Un-
bewussten beim menschlichen Handeln ein nicht unbetrichtlicher ist, so darf
diese Dimension bei einer vollstindigen Beschreibung nicht fehlen. Da die
wesentlichen, namlich affektiven Krafte aus dieser Schicht stammen, diirften
damit auch die quantitativ stirkeren Motivationen erfasst sein.

Bewusstsein und Seele

Fiir eine wirksame Losung der Probleme menschlichen Zusammenlebens
geniigen «gute Ratschldge» und der Appell an den «gesunden Menschen-
verstand » allein nicht, auch wenn ihre Hilfe fiir einen Grundstock an Er-
zichung unentbehrlich ist. Jeder tiefergreifende Versuch einer Losung muss
mit dem Menschen rechnen, so wie er nun einmal ist und- nicht, wie er sein
sollte. Viele philosophische Wahrheiten scheitern glatt am eigentlichen
Wesen des Menschen, vor allem an seiner Unbewusstheit und seiner Bos-
heit. Die Psychologie als Wissenschaft von der Seele des Menschen hat sich
zur Aufgabe gesetzt, die Seele so zu erkennen, wie sie ist, und nicht ein
Idealbild vom Menschen zu entwerfen. Wie wir sehen werden, ist die Seele
allerdings nur zum kleinsten Teil ein statisches, zum grosseren Teil aber ein
dynamisches Gebilde, welches dauernd in der Spannung von Polarititen
steht. Wir sind in der vorteilhaften Lage, nicht nur auf das Verhalten des
Menschen abstellen zu miissen, sondern von ihm selber eine Begriindung des-
selben erhalten zu koénnen. Der Mensch handelt nicht nur geméss seinem
Instinkt, sondern er hat auch ein Bild von seinem Instinkt, welches Jung
die archetypische Vorstellung nannte2. Wir werden diesen Vorteil der Unter-
suchung am Menschen selbstverstindlich gebiihrend schédtzen und sein Ver-
halten aus seiner eigenen unbewussten Begriindung heraus zu verstehen
suchen. o
Die Deutung der Mythen geschieht nicht nach irgendeinem System, son-
dern die einzelnen Motive werden durch entsprechende sinngleiche Motive
anderer Mythen amplifiziert (angereichert), wodurch sie sich selber verdeut-
lichen. Diese Verdeutlichung, die durch Zuziehung von immer mehr und
neuem Material beliebig fortgesetzt werden konnte, findet ihre Grenze
dort, wo der Sinn geniigend klar erscheint. Nur unser Bewusstsein ist relativ
modern, in der Seele ist die ganze Menschheitsgeschichte beisammen. Histo-
risch fernabliegende Zeiten werden in ihr pl6tzlich aktuell. So wie wir uns
entschlossen haben, nicht bloss das Bewusstsein zu beriicksichtigen, ent-



648 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

schliessen wir uns, der Historizitdt der Seele gerecht zu werden und auch in
jene fernen Tiefen hinabzuleuchten, die dem Gegenwartsbewusstsein fremd
sein mogen.

Bewusstwerdung des Einzelnen

Der geneigte Leser moge anlasslich der Lektiire nie vergessen, dass auch die
abstraktesten oder fernabliegenden Erdrterungen letztlich immer nur den
einen Zweck und die eine Absicht verfolgen, dem modernen Menschen ein
Verstéindnis fiir die Probleme der Gemeinschaftsbildung, fiir seine Probleme
zwischenmenschlicher Beziehung zu geben. Dafiir ist es stellenweise unum-
ganglich, weiter in allgemein-psychologische Bereiche auszugreifen, weil bei
einer zu engen Begrenzung des Themas das Fundament fehlen wiirde.
Unsere bedrohlichen Probleme sind darum so bedrohlich, weil wir selber
unbewusst bleiben. Wiirden wir erkennen, dass wir iiber sie bewusst werden
missen, dann wiirden sie einen Teil ihrer Geféahrlichkeit verlieren. Be-
wusstwerden muss der Einzelne: das kann niemand fiir ihn und an seiner
Stelle tun. Wird sein Bewusstsein in diesem Sinne erweitert, so wird er ge-
wahr, dass er allein und keine Institution und kein Staat den wesentlichen
Beitrag zu den Problemen unserer westlichen Zivilisation zu leisten im-
stande ist. Es ist eben gerade nicht so, wie eingangs erwogen wurde, dass
der Beitrag des Einzelnen zu nichtig wire, ganz im Gegenteil ist er der
einzig zihlende Beitrag. Kein Fachmann, niemand kann ihn ersetzen! Wir
miissen erkennen, wo der Fachmann seinen Ort hat. Die Verwirklichung
der Aufgabe liegt ebenso beim Einzelnen, wie die Bewusstwerdung des Ein-
zelnen auch durch hundert Psychologen in seiner Umgebung kein Gran
zunimmt, wenn er nicht selber bewusster wird. =
Bewusstwerdung ist ein kosmogonisches Geschehen. Man versteht, dass da-
mit zum Teil erhebliche Anstrengungen verbunden sind, denen sich niemand
gerne unterzieht. Wenn man wenigstens zum vornherein wiisste, welchen
Gewinn man daraus zieht! Darum widmet man sich viel lieber einer Ausseren
Aufgabe, weil man die beruhigende Gewissheit hat, etwas Niitzliches zu
tun. Beim Dienst an der eigenen Seele ist es ganz anders: man weiss nicht,
wohin es fiihrt, und man hat nur die innere Gewissheit, das Richtige und
Sinnvolle getan zu haben, wéhrend es eventuell vor der Welt nichts gilt. Wir
miissen uns aber eingestehen, dass unsere modernen Zivilisationsprobleme
zum grossen Teil als Folge unserer extremen Ichhaftigkeit entstanden sind.
Wir konnen ihnen nur beikommen, wenn wir lernen, unseren katastrophalen
Egoismus zu opfern. Wenn wir in dieser Gesinnung unseren Seelendienst
tun, haben wir die innere Gewissheit, das Sinnvolle getan zu haben, obwohl



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 649

wir das Ende nicht kennen. Ohne pessimistischer Prophet zu sein, muss
man sich doch der Dringlichkeit unserer hier anstehenden Aufgaben be-
wusst sein. Unser aller Schicksal wird davon abhéngen, ob wir noch recht-
zeitig die drohende Gefahr erkannt und mit den wirksamen Mitteln be-
kampft haben.

Jung hat in seinem Buch Aion3 die christlichen, gnostischen und alche-
mistischen Symbole des Selbst, jener Ganzheit des Menschen, untersucht.
Das Selbst ist das Ziel des Individuationsprozesses. Das seelische Geschehen
tendiert im Menschen, ob er dessen bewusst wird oder nicht, auf die Her-
stellung einer Ganzheit, was heisst, dass alles, was dem betreffenden Men-
schen innewohnt, in irgend einer Form gelebt werden will. Die Ganzheit ist
nicht ein Idealbild des Menschen, wie er sein sollte, sondern jene ein-
malige, unvergleichliche Kombination von seelischen Fahigkeiten eines In-
dividuums. Das seelische Geschehen wahrend des Lebens ist daher nicht zu-
fallig, oder allein von dusseren Bedingungen bestimmt. Thm liegt eine innere
Dynamik zugrunde, die zur Selbstverwirklichung tendiert. Der Weg, auf
welchem sich eine solche Selbstverwirklichung abspielt, ist natiirlich von
vielen dusseren Faktoren abhingig.

Individuation, der Weg zu sich selber, hat mit Egoismus, wie Jung wie-
derholt betont hat4, iiberhaupt nichts zu tun. Im Gegenteil schliesst sie den
Mitmenschen als wichtigen Bestandteil ein und nicht aus! Das zeigt sich vor
allem darin, dass das Selbst soziale Funktion hat. Das Selbst ist eine unan-
schauliche Grosse der Totalitdt des Menschen, namlich die Summe von Be-
wusstsein und Unbewusstem. Jung vergleicht sie mit einer Insel und dem sie
umgebenden, unabsehbaren Meer. Die Summe der beiden ist daher eine
imaginire Grosse, ein Erlebnis, das sich symbolisch darstellt.. Ein zentrales
Symbol des Selbst ist der Anthropos, der Gott « Mensch». In diesem Symbol
ist der Mensch nicht als einmaliges Einzelwesen, sondern als Spezies oder als
ewiges Wesen dargestellt. Es meint den ewigen, gottlichen Menschen in uns,
das, was die Zeiten iiberdauert. Dieser gottliche Kern ist das, was jen-
seits aller individueller Auspragungen bei allen Menschen dhnlich ist. Er ver-
bindet daher den empirischen Menschen mit dem Mitmenschen und der
ganzen Menschheit. Er ist der orphische Urmensch, Protogonos, der aus dem
silbernen Weltenei entsprang, das die Nyx, befruchtet vom Wind, am An-
beginn der Zeiten in den Riesenschoss der Dunkelheit gelegt hatte. Er
wird auch als Phanes (der Scheinende) und als Eros bezeichnet. Er ist das,
was die Menschen untereinander verbindet.

Jung schreibt dariiber5: «An dieser Stelle dringt sich mir die Tatsache
auf, dass es neben dem Feld der Reflexion ein anderes, mindestens ebenso
weit, wenn nicht weiter sich erstreckendes Gebiet gibt, in welchem das ver-
standesmassige Begreifen und Darstellen kaum etwas findet, dessen es sich



650 _ MODERNER MENSCH UND MYTHOS

bemichtigen konnte. Es ist das Feld des Eros. Der antike Eros ist sinn-
vollerweise ein Gott, dessen Gottlichkeit die Grenzen des Menschlichen
iiberschreitet und deshalb weder begriffen noch dargestellt werden kann. Ich
koénnte mich, wie so viele andere vor mir es versucht haben, an diesen Dai-
mon wagen, dessen Wirksamkeit sich von den endlosen Réumen des Him-
mels bis in die finsteren Abgriinde der Holle erstreckt, aber es entfillt
mir der Mut, jene Sprache zu suchen, welche die unabsehbaren Para-
doxien der Liebe addquat auszudriicken verméchte. Eros ist ein Kosmo-
gonos, ein Schopfer und Vater-Mutter aller Bewusstheit. Es scheint mir, als
ob der Conditionalis des Paulus <und hatte der Liebe nicht> aller Er-
kenntnis erste und Inbegriff der Gottheit selber ware. Was immer die ge-
lehrte Interpretation des Satzes «Gott ist die Liebe» sein mag, sein Wort-
laut bestétigt die Gottheit als <complexio oppositorum».

Meine drztliche Erfahrung sowohl wie mein eigenes Leben haben mir
unaufhoérlich die Frage der Liebe vorgelegt, und ich vermochte es nie, eine
giiltige Antwort darauf zu geben. Wie Hiob musste ich <meine Hand auf
meinen Mund legen. Einmal habe ich geredet, darnach will ich nicht mehr
antworten> (Hiob 39, 34). Es geht hier um Grosstes und Kleinstes, Fernstes
und Nahestes, Hochstes und Tiefstes, und nie kann das eine ohne das an-
dere gesagt werden. Keine Sprache ist dieser Paradoxie gewachsen. Was
immer man sagen kann, kein Wort driickt das Ganze aus. Von Teilaspekten
zu sprechen, ist immer zu viel oder zu wenig, wo doch nur das Ganze
sinngemadss ist. Die Liebe <tragt alles> und <duldet alles> (I Cor. 13, 7).
Dieser Wortlaut sagt alles. Man kénnte ihm nichts beifiigen. Wir sind nim-
lich im tiefsten Verstande die Opfer oder die Mittel und Instrumente der
kosmogonen < Liebe>. Ich setze dieses Wort in Anfiithrungszeichen, um an-
zudeuten, dass ich damit nicht bloss ein Begehren, Vorziehen, Begiinstigen,
Wiinschen und dhnliches meine, sondern ein dem Einzelwesen iiberlegenes
Ganzes, Einiges und Ungeteiltes. Der Mensch als Teil begreift das Ganze
nicht. Er ist ihm unterlegen. Er mag Ja sagen oder sich empdren; immer
aber ist er darin befangen und eingeschlossen. Immer héngt er davon ab
und ist davon begriindet. Die Liebe ist sein Licht und seine Finsternis,
deren Ende er nicht absieht. < Die Liebe horet nimmer auf>, auch wenn er
mit < Engelzungen redete> oder mit wissenschaftlicher Akribie das Leben der
Zelle bis zum untersten Grunde verfolgte. Er kann die Liebe mit allen
Namen belegen, die ihm zu Gebote stehen, er wird sich nur in endlosen
Selbsttduschungen ergehen. Wenn er ein Gran Weisheit besitzt, so wird er
die Waffen strecken und ignotum per ignotius benennen, nimlich mit dem
Gottesnamen. Das ist ein Eingestdndnis seiner Unterlegenheit, Unvollstin-
digkeit und Abhéngigkeit, zugleich aber auch ein Zeugnis fiir die Freiheit
seiner Wahl zwischen Wahrheit und Irrtum.»



MODERNER MENSCH UND MYTHOS - 651
Anthropos und Gemeinschaftsbildung

Der Anthropos liegt jeder wahren Gemeinschaft von Menschen zugrunde.
Es gibt die Zweckgemeinschaften, die mit einem gewissen Ziel geschlossen
werden (Vereine, Verbdnde, Gesellschaften, Parteien, Stiftungen). Diese
haben das Ziel, einen gewissen Zweck zu erfiillen. Solange dieses Ziel leben-
dig ist, bleiben solche Gemeinschaften erhalten. Eine tiefere Bindung oder
Beziehung kommt meist nicht zustande und wird auch nicht erstrebt. Dort,
wo trotzdem eine echte Gemeinschaft entsteht, ist immer der Anthropos
am Werk. In unserer Untersuchung werden wir uns auf die wahren Ge-
meinschaften beschrinken, denen letztlich ein religioser Faktor, eben das
Symbol des Anthropos, zugrundeliegt, auch wenn er sich nicht im Rahmen
einer Konfession manifestiert. Es muss schon hier betont werden, und die
Ausfiihrungen werden es verdeutlichen, dass jeder wahren menschlichen Be-
ziechung ein gottlicher Faktor zugrunde liegt und nicht ein bloss biologisches
Gesetz. Als Goétter hat der Mensch seit je jene, seinem bewussten Willen
iiberlegenen Krifte im Unbewussten bezeichnet, die ithn aus seinem ge-
wohnten Alltag heraus in die hdchsten HGhen oder tiefsten Finsternisse
schleudern.

«Que I’histoire vous rappelle que partout ou il y a mélange de religion
et de barbarie, c’est toujours la religion qui triomphe; mais que partout o
il y a mélange de barbarie et de philosophie, c’est la barbarie qui I'em-
porte ...»

(Antoine de Rivarol, zit. in Sainte-Beuve, Causeries des Lundi, vol. 5,
p. 82.)

Der Anthropos ist jene seelische Kraft, die nicht nur zur Beziehung
zweier Menschen, sondern zur Bildung einer grosseren Gemeinschaft von
‘Menschen fiihrt. IThm wollen wir uns vor allem in seinen verschiedenen

~" Auspragungen widmen. Wir diirfen dariiber den Einzelnen nie aus dem
Auge verlieren, denn der Archetypus manifestiert sich nur im Einzelnen,
und eine Gemeinschaft kann nur aus Einzelnen bestehen. Wo der Ein-
zelne verloren geht, haben wir es mit einer Masse zu tun, die keine wahre
Gemeinschaft mehr darstellt. Sie wird meist von einem « Fiithrer» beherrscht,
der die Inkarnation des Anthropos darstellt. Fiir den archaischen Menschen
ist dies erst die einzig mdogliche Gemeinschaft, weshalb sie dort noch als
wahre Gemeinschaft zu bezeichnen ist. In unserer modernen Zivilisation
ist sie eher suspekt.

Wir miissen noch kurz einer anderen Form der Beziehung zwischen Men-
schen gedenken: der Eltern-Kind- und der Geschwisterbeziehung. Man
konnte sie als biologische Beziehung oder jene des Blutes bezeichnen.
Beide Bezeichnungen treffen nicht das Wesentliche, indem diese Beziehung



652 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

auch bei Stief- und Adoptivkindern und -geschwistern sowie bei den
Schwiegereltern und -kindern spielt. Vom psychologischen Standpunkt aus
ist die Bezeichnung endogame Beziehung richtiger, weil sie die Richtung der
psychischen Energie (Libido) bezeichnet. Wegen ihrer grossen Bedeutung
als Libidotrager ist ihr die Inzestschranke gesetzt, die der dusseren Ver-
wirklichung ein Hindernis setzt, wodurch dieser Libidobetrag anderen psy-
chischen Funktionen, zum Beispiel der Gegensatzvereinigung, zugute
kommt, aber auch der exogamen Beziehung, namlich der Ehe 6. Wir werden
sehen, dass die Grenzen zwischen diesen Zweierbeziehungen und der Bil-
dung von grosseren Gemeinschaften zwar fliessend sind, aber doch geniigend
deutlich, dass wir uns allein letztern widmen kénnen. Ubergangsformen
sind die Grossfamilie, die Sippe, der Clan bis zur Horde. Sie spielen heute
noch in der bduerlichen Bevélkerung eine grosse Rolle fiir gegenseitige
Hilfeleistungen.

Bedingungen der Gemeinschaftsfdhigkeit

Das Problem der Gemeinschaftsbildung, welche wir hier untersuchen, stellt
sich erst in einer Zivilisation, die den Rahmen der Grossfamilie und des
Dorfes iiberschreitet. Bei dieser reichen endo- und exogame Libido als
Band der Gemeinschaft nicht mehr aus. Der Einzelne hat in einer solchen
Zivilisation seine Autarkie in einem hohen Masse verloren und ist zu einem
mehr oder weniger hoch spezialisierten Glied einer komplexen Gemein-
schaft geworden, die nur noch als Ganzes autark ist. Um ihre wirtschaft-
liche Autarkie zu bewahren, miissen psychische Krafte mobilisiert werden,
die eine solche Gemeinschaft entgegen den zersplitternden Tendenzen (Ge-
winnsucht, Rivalitit, Egoismus, Machtanspruch) zusammenzuhalten ver-
mégen. Eine solche Gemeinschaft ist wie ein Organismus, der aus ein-
zelnen hochspezialisierten Organen besteht, die zu einem sinnvollen Ganzen
zusammengefasst sind. | '

Man kann sich fragen, warum es in der Geschichte der Menschheit
itberhaupt zu solchen Zivilisationen gekommen ist? Man kann dafiir nicht
- einen einfachen Zweck nennen, denn es ist eben keine Zweckgemeinschaft.
Man kann sich fragen, warum der Mensch nicht auf der kulturellen Stufe-
der Jiger und Sammler, auf der er den grossten Teil seiner Entwicklung
durchmachte, stehen blieb. Er hat zweifellos bei der Entwicklung von Hoch-
kulturen etliches von seinem natiirlichen Menschsein verloren. Wahr-
scheinlich stiinden wir heute nicht vor dem Ubervélkerungsproblem, wenn
keine Hochkulturen entstanden wiren. Es ist die Frage, ob die Uber-
volkerung und deren Sekundirprobleme das Ende der zivilisatorischen Ent-



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 653

wicklung bedeuten. Oder liegen im Unbewussten des Menschen noch unaus-
- geschopfte Méglichkeiten zu deren Uberwindung? Man muss sich allen
Ernstes fragen, ob wir zu ihrer Uberwindung unsere Zivilisation auf einen
primitiveren Stand abbauen miissen, wie es viele Jugendliche tun. _

Der Anthropos ist der menschgewordene Gott oder der gottliche Mensch.
Als Symbol des Selbst steht er uns gefiihlsmissig von allen Manifestationen
des Selbst am nichsten. Denn er ist die Nahtstelle zwischen dem rein
menschlichen und dem rein géttlichen Bereich. Wir werden sehen, dass
Gott immer Mensch werden will, nicht nur als Gottessohn im Christentum.
Anderseits weist der Anthropos auf die gottliche Qualitiat der menschlichen
Seele hin. In Psychologie und Alchemie 7, schreibt Jung, man habe ihm «Ver-
gottung der Seele» vorgeworfen; «nicht ich — Gott selbst hat sie vergottet!».
Das ist der Anthropos, der Gott « Mensch», der Gott in menschlicher Ge-
stalt oder der gottliche, ewige Aspekt im Menschen.

Letztlich sind sozialer Aspekt und innerpsychischer Aspekt nur Spiege-
lungen eines und desselben Archetypus in zwei Bereichen, die fiir das Be-
wusstsein toto coelo verschieden sind. Von innen her betrachtet, handelt
es sich jedoch um dasselbe. Einfach ausgedriickt, wird ein Mensch, der
in einer inneren Harmonie lebt, gemeinschaftsfahig sein, und umgekehrt,
einer, der mit seinen Mitmenschen auszukommen weiss, ohne seine Indi-
vidualitat preiszugeben, wird auch eine innere Einheit finden. Denn unsere
unbewussten inneren Konflikte finden wir in unserer Umwelt vor. In dem
Masse, als es uns gelingt, die dusseren Konflikte zu 16sen, ist auch eine
innere Harmonie entstanden, und umgekehrt. Da nun bei der Losung dus-
serer Konflikte immer die Gefahr besteht, entweder die Schuld dem anderen
zuzuschieben, oder eine kollektive Allgemeinldsung zu suchen, ist die Intro-
jektion des Konfliktes, das heisst die Bearbeitung des Konfliktes als inneres
Problem, in welchem der Partner eine eigene unbewusste Figur darstellt,
“der gangbarere Weg. Prinzipiell sind beide mdglich, und es ist vielleicht
ein Problem des Einstellungstypus (intro-, beziehungsweise extravertiert),
welcher Weg eher gewihlt wird. Jung hat deshalb den introvertierten Weg
betont, weil wir infolge unserer iiberwiegend extravertierten Kultur allzu
leicht den geschilderten Gefahren des extravertierten Weges verfallen. (Es
braucht schon ein gutes Stiick Bewusstheit, um diesen Gefahren nicht zu
verfallen.) Ein anderer Grund der Bevorzugung des introvertierten Weges
besteht darin, dass die Gewissheit iiber Recht und Unrecht nie nur aussen
gefunden werden kann. In schwierigeren Fillen bedarf es der objektiven
innerpsychischen Instanz.

Das Herausschilen des sozialen Aspektes des Anthropos soll nicht dar-
iiber hinwegtiuschen, dass die Manifestation des Anthropos wie jeden
seelischen Geschehens sich nur im einzelnen Individuum ereignen kann. Das



654 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

ist ein weiterer Grund fiir die Bevorzugung des introvertierten Weges. Wir
stehen immer in Gefahr, gerade angesichts der Ubervélkerung, das Indivi-
duum zu vernachlassigen, zugunsten kollektiver sozialer Massnahmen. Jede
Sozietdt ist nur von einzelnen Menschen getragen. Soll eine wirkliche Ge-
meinschaft entstehen, so hat sie beim Individuum zu beginnen. Nur insofern
dieses gemeinschaftsfahig ist, entsteht durch das Zusammenkommen meh-
rerer Individuen eine Sozietit. Das Auftreten des Archetypus des An-
thropos im FEinzelnen will diesen zu einem gemeinschaftsfahigen Glied
machen. Der Spiegelungsprozess ist nur dann vollstindig erfasst, wenn die
soziologische Konsequenz aus Erdrterungen iiber den Archetypus des An-
thropos beim Individuum erkannt wird. Das Eine ist ohne das Andere
unvollstindig.

Extravertiertheit und Projektion

Das Selbst iibersteigt den Umfang der bewussten Persénlichkeit in unab-
sehbarem Masse. Es ist bildlich gesprochen der grossere Kreis, in wel-
chem das Ich als der kleinere enthalten ist. Darum gerit man in Ver-
legenheit, wenn man bestimmen soll, ob das Selbst eines Menschen von
jenem des Mitmenschen scharf getrennt werden kénne. Die zahlreichen Er-
fahrungen schicksalshafter Begegnungen verschiedener Menschen lassen es
zumindest als wahrscheinlich erscheinen, dass es sich um eine iiberpersdn-
liche Gegebenheit handelt, im Sinne einer Kontingenz vieler Menschen
und deren Schicksale. Das Symbol des Anthropos verleiht dieser Erfah-
rung Ausdruck. Diese Verbundenheit kann von einer einfachen Lebens-
gemeinschaft mit gegenseitiger Hilfeleistung bis zur mystischen Schicksals-
gemeinschaft reichen. Das Selbst ist das Erlebnis, dass nicht ich mein
Leben gestalte und wihle, sondern dass ich gelebt werde. Es ist daher
eng mit dem Begriff des Schicksals als dessen Promotor verkniipft. Wenn
‘das individuelle Leben so von innen her betrachtet wird, erhalt es das
Erlebnis des Sinnes. Dieses ist eine innere Evidenz, ein Gewahrwerden
eines inneren Zusammenhanges, bei welchem die Zufalle verschwinden. Das
Individuum findet sich nicht mehr vereinzelt vor, sondern in einen grosseren
Zusammenhang gestellt. Die Vereinsamung des modernen Menschen trotz
der Ubervolkerung kommt daher, dass er dieses Zusammenhanges nicht
mehr gewahr wird. Der Mitmensch wird dem Introvertierten zum Storfak-
tor, der ihm seinen Seelenfrieden raubt, und dem Extravertierten zum not-
wendigen Unterhalter, der ihn vor der Begegnung mit sich selber bewahrt.
In beiden Fallen besteht eine zwanghafte Beziehung, die nicht zu einer echten
Gemeinschaft fithrt. Auf den ersten Blick mag es den Anschein haben, als ob



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 655

der Extravertierte von dem Problem der Vereinsamung befreit sei. Doch
triigt der Schein, denn seine Vereinsamung fallt nur sozial nicht auf: sie ist
ein leeres und sinnloses Von-einer-Gesellschaft-zur-andern-hasten, ein Sich-
in-den-Strudel-der-Betriebsamkeit-und-Unterhaltung-fliichten ohne tiefere
Bezogenheit. Da unsere westliche Zivilisation vorwiegend extravertiert ist,
hat sie durch die Entwicklung einer ungeheuren Unterhaltungsindustrie ver-
sucht, diesem Ubel vorzubeugen. Vereine, Klubs, Gesellschaften, Veranstal-
tungen, Vortrage und Unterhaltungen versuchen erfolgreich eine nur ober-
flachliche Kontaktnahme zu vermitteln, die selten genug Spielraum zu einer
Vertiefung bietet. Aus verkehrsgeographischen Griinden ist meist auch am
Arbeitsort keine geniigende Gemeinschaftsbildung (teamwork) mehr mog-
lich, was durch Gruppenbesprechungen wettgemacht werden soll. Oft sind
ndhere menschliche Kontakte am Arbeitsort deshalb sogar unerwiinscht,
weil sie sich gelegentlich nachteilig auf die Arbeitsintensitit auswirken
(Kaffeepausen, Flirts).

Es gibt noch einen anderen Grund fiir die Verbindung unter den Men-
schen, namlich die Projektion. « Das Unbewusste erscheint uns immer an den
Objekten, denn alles Unbewusste ist projiziert», sagt Jung 8. Da das Selbst
die Ganzheit des Bewussten wie des Unbewussten darstellt, sind wir im Be-
reich des Unbewussten in stirkerem oder schwiacherem Masse mit unseren
Mitmenschen kontaminiert. Wir kdnnen das Unbewusste nie aus unserem
Leben ausklammern. Es stellt daher eine unscharfe Begrenzung unserer
eigenen Personlichkeit gegeniiber unserer Umgebung dar. Mit dieser sind
wir magisch oder zwanghaft durch die Projektionen verbunden, was das Ge-
fiihl einer Unfreiheit mit sich bringt. Auch in diesem Sinn wird der Mit-
mensch fiir den Einzelnen zum Schicksal. Er kann die Projektion erst er-
kennen, wenn er an den wirklichen und vermeintlichen Eigenschaften seiner
Mitmenschen zu zweifeln beginnt. Die Auseinandersetzung mit seiner Um-
gebung und die Einsicht in die Projektionen konnen fiir ihn zu einem Stiick
Individuation werden. Allerdings setzt diese Arbeit hohe moralische Quali-
titen voraus, indem es viel leichter ist, dem Mitmenschen die eigenen Schwé-
chen anzukreiden, als sein eigenes Kreuz zu tragen. Oft weiss man gar nicht,
wie man sein eigenes Kreuz tragen konnte. Vielleicht noch schwieriger als
die Ablosung negativer Projektionen, die meist ein Streit gewaltsam erzwingt,
ist diejenige der positiven Projektionen, hinter denen eine ungeheure Faszi-
nation steckt, und die hdufig die einzige bekannte Form der Beziehung liber-
haupt darstellen. Deshalb werden sie als wiinschenswert empfunden und
bestehen gelassen, ohne dass man die damit verbundene zwanghafte Ab-
héngigkeit als storend erleben wiirde. Man kann sich eben schlechthin keine
andere Form der Beziehung vorstellen als dieses «ein Herz und eine Seele».
Der Anthropos unterscheidet — soweit ich sehen kann — diese zwei Formen



656 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

der Beziehung nicht. Wir wissen auch nie, ob eine Beziehung wirklich vollig
frei von Projektion ist, oder ob uns Cupido doch noch narrt.

Fehlende Selbsterkenntnis des Menschen

Unsere Ich-Absichten (Begehrlichkeit, Macht, Reichtum) stehen einer Selbst-
erkenntnis derart im Wege, dass wir gleichsam nur durch einen triiben
Schleier die Umwelt erblicken und uns erkennen. Die wirkliche Selbst-
erkenntnis, die allein uns ein einigermassen zutreffendes Bild unserer Um-
gebung vermitteln konnte, ist nie eine Frage allein der Intelligenz, sondern
immer auch des personlichen Mutes, moralischer Integritat und riicksichts-
loser Ehrlichkeit gewesen. Diese hohen und seltenen Tugenden wéren néotig,
um sich aus der Spiegelung in seiner sozialen Umgebung zu erkennen und
sich aus der Verstrickung in den Projektionen zu 16sen. Gliicklicherweise
kommen uns die objektiven Bilder aus der Tiefe der Seele in Form der
Traume oder Phantasien bei diesem Prozess zuhilfe. Die Selbsterkenntnis,
die natiirlich mehr als eine Bespiegelung des Ich, namlich eine Kenntnis von
der unbewussten Personlichkeit ist, ist darum so wichtig, weil die Projek-
tionen als Briicken dienen, iiber welche uns psychische Infektionen aus der
Umgebung erreichen. Diese psychischen Infektionen sind sozusagen der
giftige Atem der Umgebung, mit welchem sie unser wahres Wesen verdun-
kelt, wenn nicht schlimmer. Sie stellen jenen Planetenzwang (heimarmene)
dar, der unser Verhdngnis (fatum) ausmacht, aus welchem uns der An-
thropos befreit. Sie sind die bosen Archonten der Gnostiker, nimlich die
archetypischen Einfliilsse aus unserer Umgebung, gegen welche man nicht
gefeit ist. Sie sind die primitive Geisterfurcht, die zum «loss of the soul»
fiihren. Im grossen zahlenmissigen Rahmen der Masse fiihren sie zu grauen-
haften geistigen Epidemien, zur Seelenlosigkeit des Maschinenmenschen und
zum Schattengespenst der Revolution. Jede ausgedehnte soziale oder gei-
stige Bewegung macht sich im Guten wie im Schlechten diese Moglichkeit
zunutze. Jede geistige oder emotionale Bewegung geht von einer fiihrenden
Personlichkeit (Mana-Personlichkeit) aus, die sich eine Gefolgschaft zu ver-
schaffen sucht, die ihr Echo darstellt. Die Gefolgschaft ist um so will-
fahriger, je mehr sie sich aus Leuten rekrutiert, die sich nicht in echter Ge-
meinschaft, sondern durch psychische Infektion zusammengefunden haben.
Der Anthropos stellt aussen die echte Gemeinschaft verschiedener Indivi-
duen und innerpsychisch die vorbewusste Ganzheit der Personlichkeit
(Selbst) dar. Der Prozess spielt sich demnach sowohl aussen wie innen ab,
wodurch erst der psychischen Infektion als massenbildendem Faktor vorge-
beugt werden kann.



MODERNER MENSCH UND MYTHOS 657

Man kann sich naiverweise fragen, warum die Vermassung des heutigen
Menschen im Zusammenhang mit der Ubervélkerung ein solches Schreck-
gespenst sein soll, und ob sie sich angesichts der heutigen Bevdlkerungs-
konzentration in Agglomerationen iiberhaupt vermeiden lasse. Jung hat in
seiner Schrift «Gegenwart und Zukunft 9», aber auch an vielen anderen
Stellen, dargetan, dass die Vermassung den seelischen Tod und damit die
vollstindige Sinnentleerung bedeutet. Gerade weil der Mensch kein Auto-
matismus ist, sondern ein auf eine gerichtete Entwicklung hin angelegtes und
bewusstseinsfahiges Wesen, treten bei ihm im Zustand der Vermassung
schwerste gesundheitliche Stérungen auf, die beim Einzelnen ganz verschie-
dene Formen annehmen kénnen (Neurose, Trunk- und andere Siichte,
Perversionen, Kriminalitit, antisoziales Verhalten, geistige Verddung,
Selbstsucht und Ichhaftigkeit), im Volksganzen zu einem Verlust der Vitali-
tiat und schliesslich zum Untergang fiihren.

Der Anthropos ist ein allerstarkster Faktor, der dieser Vermassung ent-
gegen wirkt, indem er dem Individuum ein echtes Geheimnis bietet, das dieses
vor dem Zerfliessen in der Masse schiitzt. Um jedes Missverstandnis auszu-
schliessen, muss ausdriicklich darauf hingewiesen werden, dass der Anthro-
pos keine bewusste, rationale Erkliigelung des Menschen, etwa im Sinne
eines philosophischen Bildes vom Menschen, ist, sondern ein zentraler
Archetypus, das objektive Bild des Menschen, wie es uns aus der mensch-
lichen Seele entgegentritt. Es ist weder ein Bild des idealen, noch des von
irgendeiner Theorie produzierten Menschen, sondern ein von menschlichem
Gutdiinken und Dafiirhalten unabhingiges, objektives Bild des «wahren
Menschen». Sowenig wie wir den Menschen physisch geschaffen haben,
sowenig haben wir zu bestimmen, was er richtigerweise zu sein habe. Darum
ist der Anthropos auch der Urmensch, nimlich derjenige, den Gott am Be-
ginn der Schopfung erschaffen und in welchen Er Seinen Willen gelegt hat.

Indem Gott seinen Willen in den Urmenschen gelegt hat, und in dem .
Masse als wir durch Selbsterkenntnis ein Bild des Anthropos gewinnen, er-
kennen wir, nein, ahnen wir etwas vom unabsehbaren Geheimnis, das Gott
und dem wahren Menschen gemeinsam ist. Man konnte daher den Anthropos
auch als die dem Menschen zugewandte Seite Gottes bezeichnen. Darum
ist echte Selbsterkenntnis eigentlich Gotteserkenntnis. Das wahre Geheim-
nis ist nicht etwas willkiirlich Verborgenes, sondern das Ineffabile der
menschlichen Seele selber, wie Jung fiir die Alchemisten und ihr Opus deut-
lich gemacht hat 19, Die Selbsterkenntnis wird daher zu einem Opus divinum,
das mit religiéser Hingabe ausgefiihrt wird. Da, wie die Alchemisten sagen,
«ars requirit totum hominem» (die Kunst bedarf des ganzen Menschen),
bleibt bei einem solchen Werke keine Zeit und Energie fiir ephemere Strei-
tigkeiten und rationalistische Theorienbildung. Es 6ffnet dem Menschen



658 MODERNER MENSCH UND MYTHOS

den Blick fiir das Wesentliche seines Lebens, jene unabsehbaren geheimnis-
vollen Hintergriinde, die seiner kurzen Lebensspanne Sinnhaftigkeit und
Gehalt verleihen. « Wenn man versteht und fiihlt, dass man schon in diesem
Leben an das Grenzenlose angeschlossen ist, andern sich Wiinsche und Ein-
stellung. Letzten Endes gilt man nur wegen des Wesentlichen, und wenn man
das nicht hat, ist das Leben vertan», sagt Jung in seinen Erinnerungen!l.

1K. Lorenz: Das sogenannte Bose, Bo-
rotha-Schoeler, Wien 1964. — 2Nachwort
zu: Theoretische Uberlegungen zum Wesen
des Psychischen, Ges. Werke Bd. 8, S.
259, Rascher, Zirich und Stuttgart 1967. —
3Jung, C. G., Aion, Untersuchungen zur
Symbolgeschichte, Rascher, Ziirich 1951.
Ges. Werke Bd. 9, II. Teil (noch nicht
erschienen). — 4Jung, Ges. Werke 8, S.
258. — 3Erinnerungen, Traume, Gedanken
von C. G. Jung, Aufgezeichnet und her-
ausgegeben von Aniele Jaffé, Rascher,
Zirich und Stuttgart 1962. Lizenzausgabe
fir den Buchclub Ex libris o. J. — 6 Jung,
C. G., Psychologie der Ubertragung, Ges.

Werke 16, S. 173, Rascher, Ziirich 1958.
Vgl. auch: Symbole der Wandlung, Ra-
scher, Zirich 1952, worin Jung ausfiihr-
lich auf die Hintergriinde der Elternpro-
blematik zu sprechen kommt. — 7Ges.
Werke 12, S. 27. — 8C. G. Jung, Uber
Schillers Ideen zum Typenproblem, Ges.
Werke Bd. 6, S. 136. — ?Rascher Paper-
back 1964, S. 9-15. — 1°Jung, C. G., Psy-
chologie und Alchemie, S. 282-331, Ges.
Werke Bd. 12. — 11 Erinnerungen, Tridume,
Gedanken von C. G. Jung, Aufgezeich- -
net und herausgegeben von Anicle Jaffé,
S. 328, Rascher, Ziirich, Stuttgart 1962.



	Moderner Mensch und Mythos

