
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 1

Artikel: Schreiben in der Ich-Form : zur Literaturszene in der Schweiz

Autor: Burger, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Burger

Schreiben in der Ich-Form

Zur Literaturszene in der Schweiz

Lesen kann für den Schriftsteller ein Teil seiner «Ausbildung» sein. Mit dem
Bleistift lesen heisst im übertragenen Sinn: auf der Suche nach der eigenen
Sprache sein. Der lesende Autor ist immer ein lernender Autor, auch wenn
er scheinbar zu seiner Unterhaltung liest. Nun gibt es den alten
Deutschlehrergrundsatz, aufmerksame und intensive Lektüre verbessere den Stil. Das
stimmt nicht ganz. Man kann zwar den Wortschatz erweitern, neue
Satzkonstruktionen übernehmen, bis zu einem gewissen Grad auch die Montage
der Abschnitte lernen, aber Stil ist zumindest nicht nur eine Frage der
Sprachbeherrschung.

«Wo nur mit ihr» (der Sprache) «hantiert wird, damit sie sich neuartig
anfühlt, rächt sie sich bald und entlarvt die Absicht. Eine neue Sprache
muss eine neue Gangart haben, und diese Gangart hat sie nur, wenn ein

neuer Geist sie bewohnt», sagt Ingeborg Bachmann in den Frankfurter
Vorlesungen1. Lektüre kann dazu dienen, die persönliche Gangart zu entdecken,
freilich nur dann, wenn der Zwang, sein Dasein sprachlich zu übersetzen,
bereits vorhanden ist. Ob einer zu einer unverwechselbaren stilistischen
Eigenart finde oder nicht, hängt vermutlich nicht zuletzt davon ab, wie stark
der Drang ist, die Welt neu zu definieren. Für viele Autoren ist Schreiben
ein zeitraubendes Hobby, eine Bereicherung ihres Daseins. Für ganz wenige
ist es die einzig mögliche Existenzform. Unter ihnen finden wir die Dichter.
Sie sind schlechte Lehrmeister, denn wie soll man das Scheitern lernen, wenn
es einem nicht bereits auf den Leib geschrieben ist. Was wir von ihnen lernen
können: konsequent bis zum Äussersten zu gehen. Doch in der Wahl der

«Gangart» - sofern es überhaupt eine Wahl ist - sind wir völlig auf uns
selber angewiesen. Lesend, die Arbeit der Kollegen verfolgend, sind wir
glücklich bestürzt, wenn einer seinen Rhythmus gefunden hat und
unausweichlich geworden ist, denn wir wissen, dass es nicht allein die Begabung
war, welche ihn die kritische Schwelle zwischen Gesellenstück und Werk
überschreiten liess.



46 DEUTSCHSCHWEIZERISCHE GEGENWARTSLITERATUR

Obwohl wir im Grunde genommen herzlich wenig voneinander lernen können,

weil der Weg jedes einzelnen mit eigens für ihn zugespitzten Dornen
gespickt ist, wird kein Autor ernstlich behaupten, er stehe mit seinem
Schaffen isoliert, gleichsam autonom da. Was vor mir geschrieben wurde
und was neben mir geschrieben wird, wirkt sich auf meine Arbeit aus, ob
ich es nun wahr haben will oder nicht. Wir geraten wohl oder übel unter
den Einfluss der Tradition und ins Spannungsfeld der Werke und
Intentionen unserer Zeitgenossen. Tradition, wenn man so will, in der Vertikalen
und in der Horizontalen: das Weitergeben über die Generationen hinaus
und innerhalb einer Generation. Natürlich gibt es nicht nur eine Überlieferung

von Formen und Motiven, sondern auch eine solche von Positionen,
Rollen und Perspektiven. Das Auftreten der älteren und jüngeren Autoren,
ihre Definition des Verhältnisses zu ihrem Land, zu ihrer Leserschaft, ihre
Meinung über die Funktion der Literatur, dies alles kann mein Schreiben
beeinflussen. Max Frisch spricht in der Rede «Öffentlichkeit als Partner»
von der Bedeutung des imaginären Lesers, den der Autor im Verlauf des

Gestaltungsprozesses erfindet. Daneben gibt es aber auch ein imaginäres
Klima, das meine Arbeit begünstigt oder hemmt, und selbst dieses Klima
kann auf Erfahrungen beruhen, die von Generation zu Generation
weitergegeben werden, also auf Vor-Urteilen. Braucht man den Begriff
«Epigonentum», denkt man meistens an Nachahmung im formalen und
thematischen Bereich, selten an die Übernahme von Rollen und Perspektiven.

Es ist ganz klar, dass beispielsweise die Persönlichkeit Max Frischs auf die
mittlere und auf die jüngere Generation der Schweizer Autoren eine grosse
Faszination ausübt. Frisch ist, in viel stärkerem Masse als etwa Dürrenmatt,
eine dominante Vater-Figur unserer Literatur, nicht nur weil er internationale
Anerkennung geniesst, dies würde auch auf Dürrenmatt zutreffen, sondern
weil er, wenn man es einmal so ungenau formulieren darf, eine spezifische
Art von zeitgenössischem Charisma besitzt, eine überpersönliche Ausstrahlung,

während sich Dürrenmatt, zumindest in letzter Zeit, doch weitgehend
in seiner Originalität erschöpft. Wenn sich Frisch einen Lapsus leistet, sei es

auf der Bühne oder in einer politischen Auseinandersetzung, kreidet man es

ihm stärker an als Dürrenmatt. Ein Zeichen dafür, dass man ihn ernst nimmt,
dass man viel von ihm erwartet. Es kann freilich keine Rede davon sein,
die beiden «Grossen» gegeneinander auszuspielen. Aber man sollte sie auch
nicht wie «siamesische Zwillinge» behandeln. Um Dürrenmatt gerecht zu
werden, könnte man darauf hinweisen, dass es, gerade in der Schweizer

Literatur, eine Reihe von Ausnahmeerscheinungen gibt, die aus der Literatur-



DEUTSCHSCHWEIZERISCHE GEGENWARTSLITERATUR 47

geschichte herausragen, ohne sie unmittelbar beeinflusst zu haben. Conrad
Ferdinand Meyer etwa oder Robert Walser haben meines Wissens keine

Nachfolge gefunden, während Gottfried Keller nachgerade zum Inbegrix
des «engagierten» Schriftstellers helvetischer Prägung geworden ist. Ma
Frischs Urteil über den «Grünen Heinrich» im ersten Tagebuch - «das

Buch, das mich seitenweise bestürzte wie eine Hellseherei, war natürlich der
beste Vater, den man nur haben kann ...» - ist mehr als bloss ein
Bekenntnis in der Angst, das Leben könnte misslingen.

Eines der interessantesten Dokumente über die Auseinandersetzung
zwischen Vertretern verschiedener Schriftsteller-Generationen in der Schweiz ist
die Diskussion über das Thema «Unbewältigte schweizerische Vergangenheit?»2,

die Frisch mit Fragen und Beobachtungen eröffnete, auf die als

erster Otto F.Walter eine Antwort - eine fragende Antwort - zu formulieren

versuchte. In diesem Zusammenhang interessieren uns folgende
Bemerkungen Frischs:

«Vielleicht hatte die Schweiz noch selten so viele Talente wie heute, stilistische Talente.
Was schreibt die junge Generation? Die Geschichte des Landes, seine jüngste Vergangenheit,

sein Verhalten angesichts der Katastrophe, deren Folgen auch unsere Existenz
bestimmen, sind kaum ihr Gegenstand; die jüngere Literatur der Schweiz, die Generation,
die in Deutschland vertreten ist durch Martin Walser, Uwe Johnson, Günter Grass, Hans
Magnus Enzensberger, Alexander Kluge und viele andere, ist fast ausnahmslos apolitisch
oder abstrakt-politisch, und es gibt hier nichts zu bewältigen, scheint es...» «Was
schweizerisch ist : die landschaftliche oder städtische Szenerie, die soziale Gegebenheit als

Szenerie, nicht als Thema. Was beim Älteren als Resignation bewertet werden mag, als

Rückzug, erscheint bei den Jüngeren als Ausgangslage: ohne Resignation, blank und
unbedenklich. Das ist kein Anlass zum Vorwurf, aber zur Frage: Ist unser Land für seine
Schriftsteller kein Gegenstand mehr?»

«Kein Gegenstand mehr», diese Formulierung löst die Frage aus: Lassen
sich Gegenstände, Themen einfach so vermitteln Kann man einen Schriftsteller

in stofflicher Hinsicht beerben? Die Schweiz, die Frisch dargestellt
sehen möchte von den Jüngeren, kann nur er selber entwerfen. Schon die

Fragestellung ist Teil seines Welt-Entwurfs. Die viel zitierte «Hassliebe zur
Schweiz» gehört zu seiner Person, unverwechselbar und nicht kopierbar.
Würde diese Haltung von den Jüngeren «blank und unbedenklich»
übernommen, wäre sie bereits Attitüde, «Gewissensqual aus zweiter Hand».
Sogar die Schweiz hat sich in den letzten zwanzig Jahren verändert, auch

wenn Frisch im neuen Tagebuch den Vorsatz fasst, «über die Schweiz
mindestens öffentlich keine Äusserungen mehr zu machen», weil die Beobachtungen

aus der Distanz zu keinen neuen Einsichten geführt haben. Mit ihr



48 DEUTSCHSCHWEIZERISCHE GEGENWARTSLITERATUR

haben sich die Problemstellungen, hat sich die schriftstellerische Szenerie
verändert. Frisch hat in mancher Hinsicht befruchtend gewirkt und tut es

noch. Dass die Schweiz als Gegenstand ins Pflichtenheft der jüngeren
Autoren aufgenommen wird, kann er nicht erwarten. «Schweizer Literatur»
heisst ja nicht in erster Linie Literatur, in der sich die Nation spiegelt,
sondern Literatur, die von Schweizern gemacht wird. Erika Burkarts Roman
«Moräne» ist ein Stück Schweizer Literatur, nicht weniger repräsentativ
als «Wilhelm Teil für die Schule». Obwohl Frisch ausdrücklich betont,
dass kein Anlass zum Vorwurf bestehe, weiss er natürlich, dass allein
schon die Fragestellung eines Mannes von seinem Prestige einen impliziten
Vorwurf enthält.

Otto F. Walter, einer der Jüngeren, die inzwischen bereits zur mittleren
Generation zählen, antwortet:

«Das <nicht mehr> in dieser Frage setzt still die Tatsache voraus, die Schweiz sei

Gegenstand der Literatur einmal gewesen. Wann war das? - Zur Zeit des <Armen Mann
im Toggenburg>? Zur Zeit Pestalozzis? - Sie ist es einmal gewesen, anscheinend, wenn
man an Gottfried Keller denkt, an jene Zeit, da die Utopie der Schweiz als Nation, als
einer politischen und kulturellen Einheit so stark war, dass sie, getragen vom Pathos der
Neugründung von 1848, zum Lebensgefühl zu werden vermochte - wie ich als
Amateurhistoriker glaube. Aber der grosse Gotthelf? Regionalist, Bern, Lützelflüh, Utzenstorf.
Noch einmal, als Ergebnis der Erfahrung des Weltkrieges 1914, nationaler literarischer
Aufschwung: Inglins <Schweizerspiegel> als Beispiel. Aber wieder: Robert Walser,
Spitteler, Hohl und erst recht Ramuz? - Eine Schriftsteller-Generation, vor der die Schweiz
als Gegenstand zerfiel in die - nur scheinbar - private Innenwelt, als Schweiz im Werk
gegenwärtig höchstens in der Gestalt einer isolierenden, den Ausbruch aus der Einsamkeit
provozierenden Mauer.»

Die Generation, sagt Walter weiter, die erst nach dem Zweiten Weltkrieg

zu ihrem Bewusstsein gekommen sei, habe mit dem Glauben an
Nationen auch den Glauben an die «direkte Veränderungskraft der
Literatur» verloren:

«Was sie schreibt, ist rätselhafter geworden, gerade weil wir ihr als Spezies Mensch,
zusammen mit der Realität, wieder reichlich rätselhaft geworden sind, ohne Hoffnung auf
jede Art von Programmliteratur.»

Das Stichwort ist gefallen: Regionalismus. Die Stärke der jüngeren und
jüngsten Schweizer Literatur liegt unter anderem in der Befreiung von der
Zwangsvorstellung, die «Weltoffenheit der Thematik» sei mitbestimmend für
die Qualität eines Werks. Sie liegt darin, dass die Provinz-Neurose kein
Thema mehr ist. Nun muss man gerechterweise auch hier fragen: Wann
war sie es? Nicht oder nicht ausschliesslich in den grossen Werken der
jüngsten Vergangenheit. Den «Stiller» auf diese Thematik zu reduzieren,



DEUTSCHSCHWEIZERISCHE GEGENWARTSLITERATUR 49

wäre eine Abdankungsrede. Es erweist sich generell, dass unsere Literatur
viel lebendiger ist, als unser Ordnungssinn es zulässt. Tatsache bleibt, dass

ein Autor aus der Generation Frischs zumindest in Deutschland nicht
dadurch bekannt geworden wäre, dass er von «Zuzgen» (Franz Hohler,
«Idyllen») oder von der Möchtegern-Bekanntschaft Frau Blums mit dem
Milchmann erzählt hätte. Und noch vor zehn Jahren hätte der Verleger
Ernst Eggimann darauf aufmerksam gemacht, dass sein Titel «Henusode»
von deutschen und österreichischen Lesern im Sinne von «Henus-Ode»
missverstanden werden könnte. Regionalismus auf die Literatur bezogen
heisst: die Region, der kleine und kleinste Lebenskreis wird zum
Imaginationsraum des Schriftstellers. Die Provinz wird als «fruchtbares Hinterland»

der Phantasie entdeckt. Die Miniatur, die Anführungszeichen-Idylle,
die moderne Dialekt-Lyrik sind nicht unbedingt zwingende, aber mögliche
formale Konsequenzen aus der neuen Hinwendung zum «kleinen Kreis»,
undenkbar ohne den gewaltigen Emanzipationsprozess, den die Schweizer
Literatur im Schatten Frischs und Dürrenmatts durchgemacht hat. Als 1960

Hans Boeschs erster Roman «Das Gerüst» im Walter-Verlag erschien, gab es

meines Wissens den Begriff «Schweizer Autoren» noch nicht. In den frühen
Aufsätzen über Frisch ist recht wenig von «helvetischer Eigenart» die Rede.
Inzwischen aber ist auch diese Eigenart, eine Mischung aus Verträumtheit,
Verschrobenheit und politischer Stammtisch-Schläue, zum literarischen
Armbrustzeichen geworden. Achten wir beispielsweise auf die in diese

Richtung zielenden Formeln in Marcel Reich-Ranickis Rezension von Bichsels

Roman «Die Jahreszeiten» in der deutschen Wochenzeitung «Die
Zeit»3: «ein junger Volksschullehrer aus der schweizerischen Provinz»,
«Wir haben damals seine poetischen Miniaturen gelobt und gerühmt
ihren Charme und ihre Zartheit, ihre leise verschrobene helvetische Eigenart

...», «Idyllen ohne Idyllik», «die enge, sagen wir, kleinbürgerliche
Provinzwelt», «rühmliche Diskretion», «Bichsel hat... die schwere Kunst,
zu schreiben, wie ihm der Schnabel gewachsen ist, schon verlernt und
noch nicht wieder erlernt.» Beizufügen wäre, dass sich die positiv gemeinten
Formeln auf den Erstling Bichsels beziehen, mit dem Ranicki «Die
Jahreszeiten» leichtsinnigerweise vergleicht. Der Roman selber wird lediglich
im Stil von «Leider-nicht-mehr-wie-früher» erfasst. Das war 1967: Ranicki
ist stolz darauf, die «leise verschrobene helvetische Eigenart» schon längst
entdeckt zu haben.

Das Erstaunliche bei Ranicki : Dass er in diesem Fall nicht nur auf Kosten
des Autors brillieren will, sondern tatsächlich ein Problem der Schweizer



50 DEUTSCHSCHWEIZERISCHE GEGENWARTSLITERATUR

Literatur erkennt, das nicht nur Bichsels spezifisches Problem ist : Schreiben
wie einem «der Schnabel gewachsen ist». Bichsel sagt darüber in einer
Stellungnahme zu der von Frisch angezettelten Kontroverse :

«Ich habe in Berlin nie den Vorwurf gehört, Schweizer Autoren könnten nicht
hochdeutsch, aber häufig den Vorwurf, sie schrieben zu hochdeutsch; sie seien zimperlich und
auf grammatikalische Exaktheit aus, sie hätten sehr wenig zur deutschen Sprache
beigetragen. Wichtige Autoren der deutschen Literatur kamen immer wieder aus den
Randgebieten deutscher Sprache...»

«Ich habe bei einzelnen Schweizer Autoren eher den Verdacht, sie stammten aus
Hannover als aus Zürich... Auch mir fehlt der Mut. Auch ich bin sehr darauf bedacht,
von norddeutschen Lesern bestimmt auch verstanden zu werden4.»

Bichsel fügt dann sehr richtig bei, dass ein «Hochdeutschizismus»
peinlicher wirke als ein Helvetismus. 1964 erschien eine sehr aufschlussreiche
Dokumentation des Literarischen Colloquiums Berlin, an dem auch Bichsel
teilgenommen hat, mit Texten junger, hauptsächlich deutscher Autoren und
Diskussionsbeiträgen von Leuten wie Grass, Rühmkorf, Weiss usw. Schon
damals wurde die heimtückische Bravheit von Bichsels Stil hervorgehoben.
Hubert Fichte sagt über eine Bichselsche Variation zu einem Kapitel aus dem
«Grünen Heinrich»:

«Mir gefällt an diesem Text die Tücke, diese ganz bewusste Reduzierung auf den
Blickwinkel einer modernen Kleinstadt... Es ist ein Unding, wenn man rät, an moderner
Prosa sich zu orientieren, ob das < Berlin Alexanderplatz > ist oder was sonst immer. Was
diesen Text auszeichnet ist ja, dass er das gerade nicht tut. Wenn er sich irgendwo orientiert,

dann an Jeremias Gotthelf oder irgendeiner Provinzgrösse der Schweiz5.»

Ob nun Gotthelf tatsächlich irgendeine Provinzgrösse der Schweiz sei,
bleibe dahingestellt. Interessant ist die Fixierung aus deutscher Sicht,
verbunden mit dem guten Rat : Legt die Hemmungen ab, schreibt, wie euch der
Schnabel gewachsen ist. Nicht zu überhören ist freilich auch der Tip : Habt
ihr es denn noch nicht gemerkt, die provinzielle Perspektive ist «in» und
wird es in ein paar Jahren noch viel mehr sein. Ich kenne den Vorschlag
von Grass, er hat ihn in Gesprächen nach Lesungen schon verschiedentlich
formuliert : Ihr Schweizer wisst gar nicht, was für literarische Bodenschätze
ihr habt. Damit meinte er zum Beispiel die Appenzeller Witze. Hingegen
weiss Grass ganz genau, dass auch der kaschubische Dialekt nur dann zur
Geltung kommt, wenn er gezielt eingesetzt wird. Ein ganzer Roman in der
Sprache der Grossmutter Koljaiczek wäre kaum lesbar.

Heute dürfte es nur noch eine Frage der Zeit sein, bis der erste
avantgardistische schweizerische Dialekt-Roman erscheint. Die Einsicht, man



DEUTSCHSCHWEIZERISCHE GEGENWARTSLITERATUR 51

müsse so schreiben, wie einem der Schnabel gewachsen ist, hat sich nicht
nur durchgesetzt, sie grassiert, im doppelten Sinn des Wortes. Die Dialekt-
Mode beruht, wie übrigens jede Mode, zum Teil auf importierten Ideen.
Die deutsche Vorstellung, wie die moderne Schweizer Literatur auszusehen

habe, könnte sie gefördert haben. Das ist keineswegs alarmierend. Nur
muss man eine Gefahr im Auge behalten, die Ernst Eggimann im Nachwort

zu seinem Gedichtband «Henusode» skizziert:
«Ich brauchte nur unter dem breiten Bauernhausdach auf unserer Laube

zu sitzen und zuzuhören. Ich konnte mich der Sprache überlassen, die

Sprache dichtete ...» Ich weiss, dass Eggimann mit dem, was er schreibt,
seine Theorie nicht befolgt. Würden sich die modernen Mundart-Poeten
wirklich nur der Sprache überlassen, wären sie genau dort, wo die «Mundart

für den Dichter nicht einmal mehr dichtet und denkt, sondern nur
selbsttätig abschnurrt»6, diesmal à la Artmann und Gomringer. Der Reiz
vieler «modern mundart»-Produkte liegt lediglich in der ungewohnten
Lautkombination, die durch Addition bekannter Gebrauchswörter entsteht. Ein
linguistischer Verfremdungseffekt macht aber noch keine Dichtung. Im
Grunde genommen liegt ein ähnliches Phänomen vor wie in der bildenden
Kunst. Im Kunsthaus sind plötzlich Dinge zu sehen, die vor wenigen
Jahren im Kunsthaus noch nicht zu sehen waren. Würde der Rahmen, das

«museale» Kunsthaus, wegfallen, sähe man dieselben Dinge mit anderen

Augen an. Ein Stück Verputz in einem Goldrahmen ist nicht dasselbe wie
ein Quadratdezimeter Verputz "einer verputzten Wand. Der Rahmen der
neuen Mundart-Lyrik - und ich meine jetzt natürlich nicht die Vorläufer,
sondern die Wellenreiter - ist einerseits die betonte Abgrenzung gegen die
alte Verslibrünzlerei, anderseits die Typographie und die Erwartung, die der
Leser automatisch an die Versform knüpft. Beim Vortrag fällt dieser zweite
Rahmen weg, dafür kommt derjenige der Autoren-Lesung hinzu. Auch wenn
er auf das Pültchen verzichtet, spricht der Autor auf einer Bühne, über die

Rampe der literarischen Erwartung hinweg. Doch so wenig wie der Alltag
oder die Sprache dichten, so wenig dichtet der Rahmen. Dies merkt man
spätestens beim dritten Lesen oder Hören. Der Dialekt kann nicht an sich
entdeckt werden. Die Funde müssen im Stofflichen liegen. Die Bewusst-

machung dessen, was die Leute so daherreden, wenn der Tag lang ist, dürfte
höchstens eine Nebenfunktion der neuen Mundartdichtung sein. In vielen
Fällen ist es aber ihre Hauptfunktion.

Die Gefahr, die sich abzeichnet, nicht nur im Dialekt-Sektor : Dass man sich

zu schnell mit helvetischen Gags zufrieden gibt, wissend, dass helvetische



52 DEUTSCHSCHWEIZERISCHE GEGENWARTSLITERATUR

Gags heute gefragt sind, dass es deutsche Leser gibt, die Berndeutsch lernen
aus Angst, die jüngste Entwicklung der modernen Schweizer Literatur zu

verpassen. Abgesehen davon finde ich es reizend, dass Berndeutsch auch im
Ausland verstanden wird. Der Mut, den sich Bichsel 1966 in übertriebener
Bescheidenheit abspricht - denn er hat die Kleinform wieder erneuert -
müsste 1973 weiter reichen als bis zur sprachlichen und thematischen
Ausbeutung der provinziellen Bodenschätze. Das Positive ist denn auch, dass

unsere Literatur offener und, im Sinne Otto F. Walters, rätselhafter
geworden ist. Gerade jene Autoren, die man in der deutschen Kritik nie so

richtig «heimtun» konnte, haben viel dazu beigetragen. Adolf Muschg,
beispielsweise - «Der Rattenfänger von Zürich» (Marcel Reich-Ranicki) - oder
Erika Burkart mit dem einmaligen Roman «Moräne»; Hans Boesch, in
Deutschland kaum beachtet, Ernst Halter, in der Schweiz wenig besprochen,
und viele andere. Die Präsenz Adolf Muschgs wirkt sich meiner Ansicht
nach ungemein befruchtend aus auf das Niveau unserer Literatur, denn
Muschg riskiert mit seinen Büchern «unheimlich» viel. Man wirft ihm notorisch

«Brillanz» und «Artistik» vor, als hätte Muschg ebensogut die
Zirkuslaufbahn einschlagen können. Dabei weiss man spätestens seit Hofmannsthal,

dass sich Sprachskepsis nicht nur im Weglassen, sondern auch im
Spiegeln äussern kann. Man will es offenbar nicht wahr haben, dass hier ein
Autor am Werk ist, dem es nicht gegeben ist, mit seinem Züglein unbeirrt
geradeaus zu dampfen. Das, was Marcel Reich-Ranicki in seiner skandalösen

Besprechung der «Liebesgeschichten»7 als «Überflüssige Koketterie»
bezeichnet, ist die Not von Muschgs grosser Begabung: Man kann nämlich
nicht nur zu dumm, sondern auch zu intelligent sein, um Literatur zu
«machen». Skandalös ist die Besprechung in der pauschalen Verurteilung
von Muschgs Romanschaffen - «Solche ungedeckten Schecks scheinen mir
seine Romane. Sie leben alle über ihre Verhältnisse, wenn sie überhaupt
leben. Sie sind auf ärgerliche Weise modisch und auf modische Weise
nichtssagend.» - und nicht minder skandalös in der plumpen Anbiederung -
«Deutsche und dennoch geistreiche Erotik - dies also ist noch möglich,
jedenfalls in der Schweiz. » Wenn hier jemand über seine Verhältnisse lebt,
indem er seine Fähigkeiten, Literatur differenziert wahrzunehmen,
überschätzt, ist es Herr Ranicki, der seinerzeit keinen besseren Buchtitel gefunden

hat für seine Aufsätze als «Lauter Verrisse». Ein Kritiker, der
mit einem reisserischen Titel dieser Art darauf spekuliert, dass die Leute
bei Unglücksfällen meistens stehen bleiben, wenn sie Blut riechen, disqualifiziert

sich selber. Allein Muschgs Bereitschaft zur Selbstkritik, seine perma-
mente Selbst-Herausforderung, wäre wert genug, hervorgehoben zu werden.
Er begnügt sich nicht damit - hat sich nie damit zufrieden gegeben - ein
Schrebergärtchen abzustecken, den Zeigfinger aufzustrecken und zu sagen :



DEUTSCHSCHWEIZERISCHE GEGENWARTSLITERATUR 53

Bitte, ich pflanze zwar nur Bohnen, aber die sind Extraklasse! Muschg ist
gerade in seiner Vielfalt, wie sie im neusten Geschichtenband zum
Ausdruck kommt, ein unersetzbares Vorbild für die jüngere Generation, die -
ich schliesse mich mit ein - der Verlockung oft schwerlich widerstehen kann,
auf einer «Masche» herumzureiten, die «zieht».

Walter spricht von der «privaten Innenwelt» eines Robert Walser, eines
C. F. Ramuz, eines Ludwig Hohl. Mir scheint, es gehöre zu den positiven
Zügen der jüngsten Entwicklung - ich denke an Autoren wie Gerold Späth,
Ernst Eggimann, Dieter Fringeli und andere -, dass das Private nicht
verdrängt wird zugunsten der «gesellschaftlichen Relevanz», dass man sich
nicht beeindrucken lässt von der Scheinalternative «Engagement/Elfenbeinturm».

Auch dazu ein Zitat Frischs zum Beweis dafür, dass sich beide
Positionen durchaus vereinen lassen: «Ist also das <Private> (wie es jeder
publizistische Spatz von den Dächern pfeift) irrelevant und kein Gegenstand

der Literatur? Dann genügt die Soziologie. Aber genügt sie? Die
Gesellschaft, selbst die wünschenswerte, besteht aus Personen, die leben, und
Leben findet in der Ich-Form statt8. »

Auch Schreiben findet in der Ich-Form statt, sogar in einem extremen
Sinn. Ich glaube, man beginnt hierzulande, im Gegensatz zum Trend in
Deutschland, wieder davon auszugehen, dass Schreiben in der Ich-Form
stattfindet, ohne deswegen zu einer Literatur führen zu müssen, die nur
«Selbstbefriedigung» ist. Die säuberliche Trennung in Pflicht und Kür,
journalistisches Engagement und poetische Freiheit, wie sie von vielen
Autoren vorgenommen wird, wäre dann problematisch, wenn die Meinung
herrschen würde, man müsse sich «Poesie» durch kritische Kommentare
zum politischen Geschehen «erkaufen», es gehöre gleichsam zum guten Ton,
zu dokumentieren, dass man nicht «nur» schreibe, sondern auch auf anderen
Ebenen etwas zu sagen habe. Problematisch aus zwei Gründen: Einerseits
weil man die utopische Stosskraft unterschätzt, die jeder Dichtung - auch
derjenigen Stifters oder Mörikes - innewohnt ; anderseits weil es dann leicht
zu einem Epigonentum der Rolle, der Perspektive kommt. Vor etwa einem
halben Jahr wurde ein deutscher Fernsehfilm über einen jungen Schweizer
Autor gezeigt, dem der Bremer Literaturpreis zugesprochen worden war. Es

war fast rührend zu sehen, wie krampfhaft sich Jürg Acklin bemühte, dem
Bild des engagierten Schriftstellers zu entsprechen. Zu diesem Bild gehört
offenbar auch, dass man Preise zwar entgegennimmt, aber nur
achselzuckend zu verdanken gedenkt. Warum eigentlich? Ist es dermassen
entwürdigend, gefördert zu werden Muss man zu jedem Preis um jeden Preis
mehr sagen als dankeschön?



54 DEUTSCHSCHWEIZERISCHE GEGENWARTSLITERATUR

«Wenn Literatur sich darauf einlässt, dass sie ihre Existenz rechtfertigen
muss, hat sie schon verspielt; ihr Beitrag an die Gesellschaft ist die
Irritation, dass es sie trotzdem gibt9.» Auch dieses Wort stammt von Max
Frisch. Eine These, die nicht zur Resignation führen muss, die aber vom
Schriftsteller eine gewisse Bescheidenheit verlangt, insofern als er sich daran
gewöhnen muss, dass die Wirkung der Literatur nicht berechenbar ist.
«Bewusstseins-Veränderung» lässt sich wohl anstreben, nicht aber programmieren.

Man bringt einen Autor mit der Frage, was er denn eigentlich
schreibend bewirken wolle, meistens in Verlegenheit. Die klügste Antwort
kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass zwischen dem, was wir «wollen»
und dem, was uns an sprachlicher Gestaltung gelingt - ganz abgesehen
davon, was der Leser in das Geschriebene hineinprojiziert - eine grosse
Diskrepanz besteht. Literatur eignet sich schlecht als Vehikel für eindimensionale

Überzeugungen. Wer sich schreibend an eine Öffentlichkeit wendet,
glaubt nicht an Antwort-Rezepte. Er hat im Gegenteil die Notwendigkeit
eingesehen, die Spannung von Fragen auszuhalten. Wäre unser Dasein
tatsächlich nur eine Handvoll theologischer, psychologischer oder philosophischer

Antworten wert, hätte die Literatur längst ausgespielt.

Die Literaturgeschichte zeigt, dass jede Epoche eine Theorie des
Selbstverständnisses und der Wirkung ihrer Dichtung entwickelt, und es wäre lohnend,
einmal den Stilwandel dieser Intentionen zu verfolgen. Für mich ist es
überraschend, wie wenig von dem, was die Autoren «wollten», wovon sie glaubten,

es sei ihr Hauptverdienst, wie wenig davon übrig geblieben ist und
umgekehrt wie viel von dem, was sie gegen ihre eigene Theorie
durchsetzten. Auch daran muss man sich gewöhnen, selbst wenn sich unser
kritisches Bewusstsein dagegen sträubt: Schreiben geschieht oft wider besseres
Wissen. Wir sind unserer hausbackenen Vernunft weit voraus, sofern wir den
Mut - und die Konstitution - haben, uns dem zu überlassen, was aus uns
heraus will, und uns unsere Literatur nicht vermessen lassen, bevor sie
geschrieben ist.

1 Ingeborg Bachmann, Gedichte Erzäh- zit. aus dem Nachwort von Dieter Frin-
lungen Hörspiel Essays, München 1964. - geli zur Anthologie «Mach keini
2 Die Weltwoche, 11. März 1966, Nr. 1687. Schprüch», Schweizer Mundart-Lyrik des

- 3 Die Zeit, 15. September 1967, Nr. 37. - 20. Jahrhunderts, herausgegeben von Die-
4 Die Weltwoche, 1. April 1966, Nr. 1690. - ter Fringeli, Zürich und München 1972. -
5 Prosaschreiben, Eine Dokumentation des 7 Die Zeit, 8. Dezember 1972, Nr. 49. -
Literarischen Colloquiums Berlin, Berlin 8 Max Frisch, Dramaturgisches, Ein Brief-
1964. - fl Werner Weber in der Rezension Wechsel mit Walter Heilerer, Literarisches
von Kurt Martis Gedichtband «rosa Ioui», Colloquium Berlin 1969. - 9 A.a.O.


	Schreiben in der Ich-Form : zur Literaturszene in der Schweiz

