
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 1

Artikel: Grundlagen zu einer Kritik der Zukunftsforschung

Autor: Molnar, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIRTSCHAFTSGESTALTUNG 35

gemeinsam zu lösen und dabei die für die Freiheit des einzelnen und für die
Entfaltung der privatwirtschaftlichen Kräfte erforderlichen Bedingungen zu
schaffen.

Leicht veränderte Fassung eines Vortrags, gehalten am 6. Februar 1973 vor der Gruppe
Zürich der Neuen Helvetischen Gesellschaft.

Thomas Molnar

Grundlagen zu einer Kritik der
Zukunftsforschung

Ein geläufiger und trotzdem schillernder Begriff

Der Ausdruck «Futurologie» muss nicht erst eingeführt werden - überall
ist er gebräuchlich, von Jugendzeitschriften bis zum Club of Rome; man
findet das Wort auf Bücherumschlägen, es dient als Name von vier
oder fünf mir bekannten Zeitschriften. Die Sache, die der Begriff
bezeichnet, ist viel älter, so alt wie die Geschichte - obwohl Bergson in
«Pensée et le Mouvant» schrieb, die Alten hätten sich nicht vorstellen
können, wie zur bestehenden Welt etwas Neues hinzugefügt werden
könnte, da sie das Seiende als vollkommen und unveränderlich betrachteten.

Die Futurologen hingegen sind nicht so gutgläubig, weil sie, wie Franz
Vonessen in «Scheidewege» (1971/Heft 2) bemerkt, nicht Zukunftsbetrachter
sind, sondern Zukunftsformer. Oder zumindest versuchen sie eine Synthese
der beobachteten Phänomene, die sie dann gedanklich in einen
unbegrenzten Zeitlauf hineinprojizieren. Zweierlei kann sich dabei ergeben:
Entweder ist dieses künstliche Zeitbild so präzis analog der Gegenwart
geformt, dass dessen Bezeichnung als «Zukunft» geradezu als Scharlatanerie
erscheint. Oder es ist so vollständig von der Gegenwart losgelöst, dass

es als reine Fiktion wirkt. Mit andern Worten: Zukunft ist nicht nur
nicht, sie lässt sich auch gedanklich oder vorstellungsmässig nicht umreis-
sen, es sei denn als Abbild der Gegenwart.



36 FUTUROLOGIE

Trotzdem werden derartige Versuche immer wieder gemacht, und sie

widerspiegeln regelmässig die jeweils gegenwärtig bestehenden Ansichten und
Interessen. Condorcet entwarf zehn Stadien menschheitlicher Entwicklung,
Marx die klassenlose Gesellschaft, Danilevsky zehn zivilisatorische Zyklen,
wobei der zehnte in der Eroberung der Welt durch Russland bestünde;
Nietzsche sah im Tod Gottes die Bedingung für die Wiedergeburt des
Menschen. Unser Jahrhundert wiederum setzt seine eigenen Besorgnisse und
Hoffnungen um in futurologische Spekulationen. - Damit drängen sich
zwei Fragen auf: Was ist überhaupt Futurologie Und in welchen Formen
artikuliert sie sich in verschiedenen Zeitperioden?

«Kühne» und «gemässigte» Futurologie

Man mag mir Unlogik vorwerfen, weil die zweite Frage bereits die
Antwort auf die erste enthält. Wenn jede Epoche ihre Futurologie hat, dann ist
unsere Futurologie nichts Ursprüngliches, sondern wir haben nur den
Begriff dafür geschaffen. - So müssen wir zunächst einmal die Voraussetzungen
prüfen, von denen die heutigen Zukunftsforscher ausgehen.

Eine zufällige Auswahl zeigt, dass im Mittelpunkt der Beschäftigung die

Möglichkeit einer grundsätzlichen Veränderung und Umwälzung der heute
gültigen menschlichen Lebenslage steht. B. F. Skinner vertritt in seinem
zuletzt erschienenen Buch die Ansicht, das Überleben der Menschheit hänge
ab von Wissenschaftern wie ihm, die den Mechanismus der Kollektivkontrolle

studieren und entsprechende Handhaben ausarbeiten. Jaspers meinte,
dass wir möglicherweise in eine neue «Achsenperiode» eintreten (die letzte

war markiert durch die Geburt Buddhas, der hebräischen Propheten und
der griechischen Philosophen), welche unerwartete Neuerungen und
weitgreifende Änderungen bringen werde; aus andersartigen Gründen war
Teilhard de Chardin derselben Ansicht. Hans Jonas geht bereits von der
wissenschaftlichen Möglichkeit aus, dass der Mensch physische Unsterblichkeit

gewinnt, und fordert dementsprechend, die Bewohnbarkeit der Erde für
die ungeheuren Menschenmassen sicherzustellen. C F. von Weizsäcker

postuliert ein neues Bewusstsein, das Schritt zu halten vermag mit der
galoppierenden Technologie. Pietro Ferraro schliesslich ruft nach einer neuen
Grundlegung der moralischen Toleranz, sonst, so meint er, würde eine
weltweite Gewaltherrschaft à la Orwell und Huxley unvermeidlich (die beiden
letzteren Beispiele sind der futurologischen Zeitschrift «Futuro Presente»

entnommen, die Vintila Horia in Mailand herausgibt).
Es gibt allerdings auch einige bescheidenere Futurologen: Sicco Mansholt

verfolgt sehr reale Ziele, wenn er auf eine allgemeine Verlangsamung



FUTUROLOGIE 37

der westlichen Produktion und auf hohe Besteuerung von Luxusgegenständen

dringt; er setzt sich ein für die Gründung einer ganz Europa
umfassenden sozialistischen Partei - ein nicht unmöglicher Plan, wenn sich der
Kontinent politisch einigt. Hermann Kahn schreibt mit erstaunlicher
Bescheidenheit von «überraschungsfreien Plänen» (in seinem Buch «Things to
Come: Thinking about the 70s und 80s»): Die Reichen, sagt er, befürworten
eine mehr spartanische Zukunft, da sie bereits alle für eine moderne Lebensweise

notwendigen Hilfsmittel besitzen; die Armen hingegen drängen auf
Produktivität, wenigstens so lange, bis sie selber wohlhabend sind. Auch
Professor Forrester vom Massachusetts Institute of Technology stellt den
Wert eines weiteren Wachstums in Frage. In einem Interview («Le Monde»,
1. August 1972) griff er einen Gedanken auf, der manchen futurologischen

Vorschlägen innewohnt, als er die erneute und notwendige Überprüfung

des Begriffs der Gleichheit forderte und damit zu erkennen gab,
dass die Ausbreitung kommender zivilisatorischer Errungenschaften über

ganze Völker vermieden werden müsse. Darin liegt natürlich eine direkte
Herausforderung an die Demokratie.

In diesem ersten Überblick sind somit zwei Typen von zeitgenössischen
Futurologen fassbar geworden: Die kühnen wie Skinner, Teilhard de

Chardin und Weizsäcker, deren Zukunftsbild losgelöst ist von der Gegenwart;

es ist Gegenstand freien Nachdenkens jenseits der Wissensgebiete
von Biologie, Psychologie und Ethik - im Grunde jenseits aller zulässigen
Ontologie. Die gemässigten Futurologen anderseits helfen uns aus einer
Anzahl von «idées reçues» auszubrechen und neue Ideen vorzubereiten.
So finde ich in der lebendigen geistreichen Zeitschrift «Encounter»
(November 1972) mindestens drei Artikel, die den heutigen Konformismus in
Frage stellen - nicht durch einen sogenannten kühnen Blick in die Zukunft,
sondern durch eine wahrhaft mutige Rehabilitierung früherer Anschauungen.
L. Anderson prüft die Zukunft der Arbeitsverminderung als eine realistische

Lösung. Der Parlamentarier John Mackintosh fragt sich, ob «Demokratie»
überhaupt noch ein weitherum gültiger Begriff sei. Und H. G. Johnson
zollt dem Nationalökonomen P. T. Bauer, der während langer Zeit ein
Ausgestossener war, Lob dafür, dass er den Mythos der Auslandhilfe
und der westlichen Entwicklungsmodelle für die Dritte Welt tiefer gehängt
hat. Diese Männer sind - ebenso wie Mansholt, Kahn und Forrester - der
Ansicht, dass sich der Fortschrittsbegriff des 18. und 19. Jahrhunderts
erschöpft hat und dass wir neue Vorbilder bei den Gesellschaftsformen der
vorindustriellen Epoche und in der Zeit vor der Ära der Gleichmachung
suchen müssen. Ob richtig oder nicht: was sich hier ausdrückt, ist
zuverlässiges Denken, das nichts zu tun hat mit Futurologie ; es bleibt innerhalb
der Grenzen unseres einzigen Leitprinzips : der Erfahrung.



38 FUTUROLOGIE

Hybris der Technologie

Meiner Skepsis gegenüber der Futurologie lässt sich immerhin folgendes
Argument entgegenhalten: Angenommen, dass jede frühere Gegenwart ihre
Futurologie hatte, und dass wir keine Ausnahme bilden - bietet unsere
Gegenwart trotzdem nicht mehr Ansatzpunkte, besitzen wir nicht mehr
Kenntnisse, breitere Grundlagen, um begründete Mutmassungen über die
Zukunft anzustellen? Ist der Ausdruck «Futurologie» nicht an sich schon
ein Zeichen dafür, dass wir uns in unserem Wissen jetzt sicher genug
fühlen, unsere Zukunft im Umriss darzustellen, möglicherweise alle «Zu-
künfte»? Wer dieser Theorie anhängt, glaubt, dass die Technologie, dem
Materiellen zugehörig und dementsprechend das Ergebnis von bekannten,
messbaren Grundlagen (Ressourcen, Nachfrage, demographische Daten
usw.), derjenige Faktor in der Gleichung ist, der unter menschliche
Kontrolle gebracht werden kann. Alles, was demnach zu tun bleibt, besteht
darin, den homo faber zu einem tatsächlichen homo sapiens zu entwickeln,
dessen anpassungsfähige Intelligenz, verbunden mit moralischem Empfinden,
die einleuchtenden Schlüsse ziehen wird. Die Befürworter dieser Theorie
sind der Meinung, unser jetziges Geschlecht sei in einer mindestens fünfzig-
prozentig besseren Lage als alle früheren Generationen, da wir wenigstens
ein Rätsel gelöst hätten, nämlich die materielle Seite des Lebens. Der ganze
Planet wird vom Menschen beherrscht wie nie zuvor, und alle Methoden
des Fortschritts (auf den Gebieten der Medizin etwa, der Ernährung, der
Bildung und der wirtschaftlichen Produktion) sind in sukzessiven
Durchbrüchen erlernt und verfeinert worden. Der nächste entscheidende Durchbruch

wird demnach die letzten Geheimnisse der geistigen und sittlichen
Welt offenbar machen und die psychologischen Beweggründe menschlichen
Daseins biossiegen.

Ich kann indes nicht auf derselben Ebene wie jene Denker argumentieren,

welche der Auffassung sind, die materielle (technologische) Welt
und die geistig-moralische Welt bildeten einen homogenen Zusammenhang.
Dies mag, wie F. S. C Northrop dargelegt hat, für orientalische
Kulturen zutreffen (obwohl auch gegen Northrops Ansichten von Gelehrten
der chinesischen, japanischen und indischen Zivilisationen kräftig Einspruch
erhoben worden ist), nicht aber für die westliche Welt, deren Ontologie,
Ethik und Ästhetik einer solchen Annahme zuwiderlaufen. Das zur
Diskussion stehende Argument ist deshalb auf die These zu beschränken,
dass der Mensch des zwanzigsten Jahrhunderts über die materiellen Grundlagen

verfügt, um gedanklich Zukunftsbilder entwerfen zu können.
Zuallererst : die Technologie wirkt nicht auf isoliertem Feld, sie unterliegt

der menschlichen Auswahl in offenem Bezug zwischen Erfindern und



FUTUROLOGIE 39

Produzenten auf der einen, Konsumenten und Nutzniessern (oder Opfern)
auf der andern Seite. Wir können deshalb, wie Karl Popper und F. A.
Hayek dies in bezug auf Planung schon vor Jahren gezeigt haben, nie über
alle Grundlagen und Elemente einer bestimmten Situation verfügen - nicht
einmal mit dem besten Computer. Schon die Tatsache, dass die in Frage
kommenden Grundlagen geprüft werden, fügt den bestehenden Elementen
ein neues, wichtiges und sehr menschliches Element hinzu, dasjenige der
Wertung. Zudem ändert sich das in Prüfung befindliche Objekt während
der Untersuchung. Folgendes mag zur Veranschaulichung dienen: Wie
hätte man angesichts der Ausdehnung der Universitäten in der
Nachkriegszeit, beim Anschwellen der Studentenzahlen und der Demokratisierung

des Bildungswesens - wie hätte man damals die gegenwärtige
Krisensituation voraussagen und entsprechend anders planen können? Und welche

Voraussagen und Pläne, die mehr Gültigkeit behalten, können wir jetzt
machen? Oder: In den frühen sechziger Jahren schien es, als ob auf dem
Weg über die Vereinten Nationen die Dritte Welt als moralischer Schiedsrichter

in der internationalen Politik hervortreten würde. Ein Jahrzehnt
später ist sowohl die Splitterwirkung dieses Anspruchs wie auch der Verlust

der Uno an Einfluss und Stärke offensichtlich. Oder: Wer hätte vor
einem Jahrhundert vorausgesagt, dass die Wissenschaft in eine moralische
Sackgasse geraten wird

Wir wissen, dass alle drei angeführten Fälle ausserordentliche Aufwendungen

an Geld, Energie, an Planung mit sich brachten, und dass Futurologen

die Fragen des Bildungswesens und des Universitätsstudiums, der
Dritten Welt und des wissenschaftlichen Fortschritts unter ihre Fittiche
genommen hatten. Aber der Voraussage-Wert ihrer Bemühungen ist durch
die tatsächliche Entwicklung zunichte gemacht worden.

Globale Planung - Spurwechsel des Geistes

Was bleibt, ist die Flucht in das für immer Unüberprüfbare. J. Oppenheimer

und Hannah Arendt erklärten vor Jahrzehnten, dass das Atomzeitalter

eine vollständige Überprüfung unserer moralischen Voraussetzungen
notwendig mache. An der Yale Universität sind an Literatur-Seminarien
alle früheren schriftstellerischen Werke abgelehnt worden, in welchen die
menschUche Sterblichkeit als unüberwindbare, gegebene Tatsache behandelt
wird; es wird geltend gemacht, wir stünden heute vor der Aussicht auf
tatsächliche Unsterblichkeit. Prof. Jonas plädiert für eine Regierung, welche
sich nicht nach der Gegenwart, sondern nach der Zukunft ausrichtet und
somit Aktivitäten fördert, deren Ergebnisse das Leben künftiger Genera-



40 FUTUROLOGIE

tionen aufzeigen (so an der Konferenz über « Religion and the Humanizing
of Man», Los Angeles, 1972). Alle diese Denker, Pläneschmieder und
Entwerfer künftiger Modelle gehen den bequemen traumhaften Weg: sie setzen
sich über die existierenden Bedingungen und die Erfahrungstatsachen
hinweg und berühren die Erde erst wieder in einer neuen utopischen Welt,
wo ihre Phantasiegebilde angeblich als Wirklichkeit existieren. Sie versäumen

es, folgende Überlegung zu machen: Im selben Mass wie die Technologie

- der Hauptwohltäter oder Hauptschuft der Entwicklungsgeschichte,
je nach Ansicht - nicht geplant wurde, sondern das Ergebnis unzähliger,
während vieler Jahrhunderte als positiv und fortschrittlich eingeschätzter
Handlungen ist, im selben Mass kann auch die Lösung der von der Technologie

heute und morgen gestellten Aufgaben nicht geplant werden. Würden
wir uns auf ein solches alles umfassendes Planen einlassen, so würden
Millionen von Menschen beschäftigt sein mit ihren Einzelplänen, die den Makroplan

mit Sicherheit hemmend oder fördernd, vielseitig verändernd
beeinflussen würden. Solange das Leitmodell mit Menschen zu tun hat,
verschiebt und verändert es sich, während verzweifelte Versuche unternommen
werden, es in eine feste Form zu bringen. Sogar totalitäre Staaten kennen
dieses Phänomen: Ihre Bewohner werden einfach Doppel-Kreaturen, die
sowohl mit dem grossen Plan als auch in dessen Lücken leben.

Man wird nun einwenden, unter demokratischen Bedingungen würden
die futurologischen Pläne unter Beizug aller ausgearbeitet. Jedoch: Aus
augenfälligen Gründen kann die nächste Generation, das erklärte Objekt
also, der Nutzniesser (oder das Opfer) der ganzen Planung, nicht daran
beteiligt sein. Jede Futurologie ist in den vorgefassten Meinungen der jeweils
gegebenen Epoche verwurzelt und bleibt darin verhaftet; deshalb stirbt sie

mit der Ära, die sie hervorgebracht hat. Mittlerweile werden die echten
menschlichen Fragen durch Reform, Revolution oder einfach durch die
Beweglichkeit des menschlichen Geistes, der die Spuren wechselt,
beantwortet oder nicht beantwortet. Niemals werden sie durch globale
Versuche der Zukunftsforschung gelöst.


	Grundlagen zu einer Kritik der Zukunftsforschung

