
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 12

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

REALISTISCHE FRIEDENSFORSCHUNG

«Friede auf Zeit - Die Zukunft der Olympischen Spiele»1

Dieses Buch von Helmut Schelsky
verdient hohe Beachtung und weite
Verbreitung. Es kreist um die möglichen
Konsequenzen der grausigen Ereignisse
im Rahmen der Olympischen Spiele
1972 und bietet zugleich einen Ansatz
zur Friedensforschung und Friedenspolitik,

der sich von allen bisherigen deutlich

absetzt. Dieser Ansatz weist
zumindest einen gangbaren Weg, der in
seinen Anfängen bereits beschritten
worden ist.

Hinsichthch des ersten Punktes dürfte
eine kurze Charakterisierung genügen:

Schelsky begründet aus der Tradition

der Olympischen Spiele die
Richtigkeit des kategorischen Entscheides
von Avery Brundage: «Die Spiele müssen

weitergehen. » DieAusführungen
enden mit einer «Hommage à Brundage»,
die dieser angesichts einer ihm keineswegs

nur zustimmenden Öffentlichkeit
zu Recht erfährt: «Die persönliche
Leistung Brundages besteht darin,
dokumentiert zu haben, dass die Idee der
Olympischen Spiele sich gegen die
politischen und intellektuellen Konflikte unter

den Staaten der Welt als Idee der
Friedensstiftung auf Zeit durchzusetzen

vermag. So nebenbei ist es ihm
gelungen, die Standhaftigkeit eines
prinzipiellen politisch-moralischen Handelns
gegenüber den wechselnden und
prinzipienlosen Einflüssen einer öffentUchen
Meinungsmache vor der Weltöffentlichkeit

darzutun ...» (S. 78f). Manche

Kritiken des Entscheides waren damals
laut geworden, die in den ernstzunehmenden

Vorwürfen gipfelten, «über
Leichen hinweg» ginge es in den «Spielen»

nun weiter um das «Nachjagen
nach persönhchem Ruhm», das sei

«Missachtung der minimalsten menschlichen

Anständigkeit». Dem hält Schelsky

unter anderem entgegen: «Das
<Spiel) hatte einen grösseren und
menschlicheren < Ernst > als die Vertreter
dieser Vorwürfe begreifen können» (S.
77).

Hiermit ist der zweite wesentliche
Gesichtspunkt des Buches angesprochen,

der ohne Zweifel seine Wirkung
in der einschlägigen Wissenschaft nicht
verfehlen wird, selbst wenn man ihn
nicht explizit werden lässt. Ich glaube,
der Grundgedanke kann wie folgt zu-
sammengefasst werden:

Friede auf Zeit war die Voraussetzung

für die Entstehung der Olympischen

Idee und aller Olympischen
Spiele. Während der Spiele durfte kein
politischer Konflikt ausgetragen werden,

vereinten sich poUtische Gegner im
friedlichen Wettstreit, ohne dass ein Be-
teüigter den Bruch des befristet gesetzten

«Waffenstillstands» zu fürchten
brauchte. Es ehrte die Teilnehmenden,
wenn sie sich diesem ungeschriebenen
Gesetz unterwarfen. Aus der Perspektive

dieses Gesetzes wird die olympische
«Formel» begründbar und vertretbar,
nicht der Sieg im Olympischen Wett-



DAS BUCH 881

streit, sondern die TeUnahme sei das
eigentlich Bedeutsame. Diese Formel,
im Laufe der Zeit meist anders, nämlich

als Trost für den Unterlegenen
interpretiert, ist tatsächlich eine ethische
Forderung, selbst in einer verfeindeten
Welt die prinzipieUe Möglichkeit des
Friedens offenzuhalten, ja zu praktizieren.

Die Überlegungen von Schelsky, der
in den letzten Jahren verschiedentlich
mit gewichtigen SteUungnahmen zu
politischen Zeiterscheinungen hervorgetreten

ist und weite Resonanz gefunden
hat, sind für eine ernstzunehmende
Friedensforschung ein bemerkenswerter
Ansatz, ja ein Schlüssel von soziologischem

Gehalt, der der Friedensforschung

neue Räume eröffnen könnte.
Ein besonderer Vorzug der Darlegungen

von Schelsky ist, dass er hohes
theoretisches Niveau, politische Praxis
und Sozialethik - verstehbar für jedermann

- miteinander verbindet.
Friede ist realisierbar «auf Zeit» und

in bestimmten Bereichen. Die Menge
dieser jeweils begrenzten Bereiche kann
vergrössert werden. In der Praxis sind
Aktivitäten des Roten Kreuzes, sind
Asylrecht, Markt - Frieden und manches

mehr als ausgegrenzte Friedensbezirke

mit entsprechenden sozialen
Normen, Konventionen und Rechten zu
begreifen. Friede ist sinnvoUerweise nur
in der Erweiterung solchen Teilfriedens
möglich. Der «totale Frieden», wie er
manchem Friedensforscher oder
-Schwärmer vorschwebt oder
vorzuschweben scheint, ist nicht erreichbar,
wäre sogar Negation des Friedens. Dazu

Schelsky: «Aber dieser totale, alle
internationalen Beziehungen umfassende

Friedensgedanke fordert zu seiner
Verwirklichung folgerichtig eine totale
Macht...»; später: «So schlägt an der

Realität der Gedanke des totalen
Weltfriedens sehr bald immer in die
Forderung nach der totalen Weltherrschaft
um: Der philosophisch-ethische Höhenflug

erfährt in den Versuchen seiner

Verwirklichung die Dialektik der
Verwandlung in einen aggressiven
Friedensimperialismus» (S. 10). Diesem «totalen»

Friedensgedanken stellt Schelsky
seinen partikularen oder den sachdiffe-
renzierten Friedensgedanken (S. 11)

gegenüber, den er also am «Musterbeispiel»

(S. 15) des olympischen Friedens

verdeutlicht.
Dieser Friedensgedanke sei aber

nicht nur durch das Verbrechen im
olympischen Dorf jäh gestört, sondern,
zumal bei den letzten Olympiaden,
zugunsten nationaler pohtischer Interessen

mehrfach und von verschiedenen
politischen Systemen missbraucht worden.
Die bundesrepublikanischen Politiker
nimmt Schelsky in seiner Kritik nicht
aus; offensichtlich hätten die Politiker
der verschiedensten politischen Systeme
die gleiche Neigung der politischen
Auswertung der Olympiaden für ihre aus-
serolympischen Herrschaftsinteressen.
Würden die nächsten Olympischen
Spiele, nämlich in Moskau, zur
Selbstdarstellung des sowjetischen Systems
missbraucht, wäre Kritik aus der
Bundesrepublik fehl am Platze; «denn sie

hat das gleiche getan» (S. 43). Ich
bezweifle jedoch, ob jemals eine Olympiade

sich vom Vorwurf politischer
Belastung oder gar Verfremdung freihalten

kann, es sei denn, es gäbe nur
einen Austragungsort, einen übernationalen

oder exterritorialen, wie ehemals
die Stätte am Olymp.

Der soziologische Gehalt dieser
Schrift ist erheblich. Mag er hinsichtlich

seines Kerns Vorläufer haben
(popularisierend Albert Schweitzer; als So-



882 DAS BUCH

ziologen Karl Mannheim, NorbertEüas,
Theodor Geiger) - so konkret wurde
der recht modische totale Friedensgedanke

noch nicht entlarvt, so konkret
noch keine Alternative entwickelt. Die
terribles simphficateurs, die in der Zunft
der Friedensforscher heutzutage den
Ton anzugeben scheinen, werden Schel-
skys Anregungen vermutlich kaum
nutzen: Schelskys wohlbegründete pluralistische

Gesellschaftsauffassung bietet
für diese Schrift die theoretische und
weltanschauliche Basis. Sie lässt sich weder

in gesellschaftspolitisches Kleingeld

ummünzen und weitergeben; sie lässt
sich aber auch nicht im grossen politischen

Wurf verwirklichen. Die soziale
Basis vor allem, in welcher Formierung
auch immer, ist angesprochen und
aufgerufen. Wie beschwerlich dieser Weg
auch immer sein mag, er erscheint als
der wohl realistischste.

Paul Trappe

1 Helmut Schelsky, Friede auf Zeit - Die
Zukunft der Olympischen Spiele. Texte und
Thesen, Bd. 30, Verlag A. Fromm, Osnabrück

1973, 79 S.

LINGUISTEN AUF DER SUCHE NACH SPRACHE

Zu einigen linguistischen Neuerscheinungen

«Interlinguistik» heisst das Buch des

Tübinger Romanisten Mario Wandruszka1.

Interlinguistik: der Titel ist ein
neuer Begriff und man erwartet (und
fürchtet) die programmatische Darbietung

und Unerlässlichkeitsbehauptung
einer neuen Methode. Der Anspruch
wird zwar aufgestellt, aber nicht ausgeführt:

was diese neue Disziplin ist - mit
welchen Methoden sie arbeitet, welcher
theoretische Ansatz ihr zugrundeliegt -
erfährt man im ganzen Buch allerdings
kaum. Dagegen erfährt man um so
mehr über ihr Objekt: die Vielfalt der
Sprachen, nicht ihre systematische
Einheitlichkeit; die Vielsprachigkeit der
Menschen, die Vielsprachigkeit eines
Individuums. Wandruszka sieht Sprache -
und Sprechen: beides ist bei ihm nicht
klar getrennt - als kommunikatives
Mischprodukt historischer, sozialer,
kultureller geographischer Einflüsse. Jeder
Mensch beherrscht «Regionalsprachen,

Sozialsprachen, Kultursprachen,
Fachsprachen, Gruppensprachen» (127) und
alle diese Sprachen sind nicht säuberlich

getrennt nach poUtischen Grenzen,
sozialen Gruppen, regionalen
Differenzierungen, sondern in der Sprachbeherrschung

jedes Menschen vielfach
gekreuzt.

Die Kenntnis der geläufigsten
westeuropäischen «Kultursprachen», aber
auch die Beherrschung der «deutschen
Sprachen» erlauben Wandruszka, eine
Landschaft in den Griff zu bekommen,
in der er ein Netz von Querverbindungen,

Kontrasten, Parallelen,
Entwicklungslinien sichtbar machen kann -
auch dies offensichtlich zur Stützung
seiner bekannten These, wie sie im Titel
seines früheren Buches formuliert war :

«Sprachen, vergleichbar, unvergleichlich.»

Das Programm, das mit jenem
Titel bezeichnet war, deckt auch die
zugrundeliegende Motivation dieses Buchs



DAS BUCH 883

auf - in gleichem Masse wie sie durch
den Titel dieses letzteren - «Interlinguistik»

- verdeckt wird.
Denn die entscheidende Schwäche

des Buches ist Wandruszkas Unfähigkeit,

die grosse Vielfalt sprachlicher
Formen theoretisch in den Griff zu
nehmen. Die paar Ansätze dazu bleiben
polemisch oder kommen nicht über das
Bekenntnis der Notwendigkeit einer
solchen Theorie hinaus. Das ist um so
bedauerlicher, als seine Ambition auf
nichts Geringeres als das Aufbrechen
des monosystematischen Anspruchs der
modernen Linguistik zielt, wie er am
radikalsten durch die generative
Transformationsgrammatik repräsentiert
wird. Wandruszka belegt diesen
Anspruch durch ein Zitat von Chomsky:
«Linguistische Theorie beschäftigt sich
vor allem mit einem idealen Sprecher/
Hörer in einer vollständig homogenen
Sprachgemeinschaft, der deren Sprache
perfekt beherrscht.» Dieser für ihn
beinahe blasphemischen Charakterisierung
setzt Wandruszka seine eigene Ansicht
von Sprache entgegen - mit Hilfe eines
Zitats von André Martinet: «Eine
Sprachgemeinschaft ist nie homogen...
Sprachliche Verschiedenheit beginnt
beim Nachbarn, mehr: zu Hause und
im einen und gleichen Menschen selbst. »

Beiden Zitaten liegt offensichtlich
eine je verschiedene Ansicht von
«Sprache» zugrunde. Bei Chomsky ist
es nicht eine Sammlung aller mögUchen
sprachlichen Phänomene, wie sie unsere
aUtägUchen Erfahrungen und Verhalten
prägen; es sind vielmehr die abstrakten

Formen von Regelprozessen, die die
Voraussetzung des sprachlichen
Gebrauchs - das heisst der Verständigung
mit Sprache - büden. Diese Regelprozesse

sind in erster Linie theoretische
Grössen, aber sie müssen, in was für

einer Form immer, auch im Hirn jedes
normalen Sprechers vorausgesetzt werden.

«Sprache» beschreibt bei Chomsky

also einen Bereich, der im menschlichen

Organismus lokalisiert ist und der
dort den biologisch-genetischen Strukturen

wesentlich näher steht als deren
kultureUen Ausformungen in einer
einzelsprachlichen Struktur.

Eine Kritik wäre hier durchaus möglich

gewesen. Man hätte sich nach dem
Wert dieser «monosystematischen»
Abstraktionsstufe fragen können, welche
nicht nur die spezifische Organisation
einer Einzelsprache vernachlässigt,
sondern gar die Frage aufkommen lässt,
inwiefern diese Strukturen überhaupt
noch spezifisch sprachliche, und nicht
einfach chemisch-neurale Prozesse
vertreten. Aber dies tut Wandruszka
natürlich nicht, wenn er diese abstrakte
Sprachauffassung mit Sprache als der
«Summe aller sprachlichen Äusserungen»

gleichsetzt. Die vielen sprachlichen

Anomalien, Polymorphien,
Polysemien sind ihm ein Beweis, dass Sprache

ein «ill-defined-system» ist, ein
unvollkommen bestimmtes System; die
Antwort auf die Frage, warum sich
Menschen überhaupt noch verständigen
können, oder warum es möglich ist,
Fremdsprachen zu lernen, müsste einer
solchen Theorie Kopfzerbrechen bereiten.

Dabei sei die Notwendigkeit einer
Theorie, welche die sprachliche Vielfalt
- im räumlichen, zeitlichen und sozialen
Bereich - weniger vernachlässigen würde,

durchaus nicht in Frage gestellt.
Eine solche Rückbesinnung auf empirische

Fakten wäre nicht nur ein
nützliches Korrelat zur Pragmatik2, die
mehr theoretisch orientiert ist und von
< atomaren > Kommunikations-Situationen

ausgeht (Sprecher, Hörer, Situation);

sie wäre auch ein notwendiges



884 DAS BUCH

Korrektiv, das den Linguisten in
Erinnerung rufen würde, dass Sprache nicht
nur aus <passenden) Beispielsätzen
besteht...

Allerdings ist Wandruszkas
«Interlinguistik» dazu kaum fähig. Die
theoretische Reflexion bleibt weit hinter
seinem Anspruch zurück. Dass sein Buch
trotzdem amüsant und lehrreich ist,
steht damit nicht im Widerspruch: Für
Leser, die Geschmack finden an den
«Ungereimtheiten» der Sprache, an
einer widerspruchsvollen Vielfalt innerhalb

einer Sprache, die oft mit
Ähnlichkeiten zwischen den Sprachen
kontrastiert, hat Wandruszka die Rosinen
aus dem europäischen Sprachkuchen
herausgepickt, und präsentiert sie hier
auf eine leichtverdauliche Art.

Mario Wandruszkas Buch ist gut
geeignet, die Schwierigkeiten bewusst zu
machen, die sich einer systematischen
Sprachwissenschaft bietet, ihr Objekt -
die «Sprache», oder die «deutsche
Sprache» - zu definieren. Die
anthropologische Basis der Sprache macht aus
ihr nicht nur ein Symbol für die
Einmaligkeit und Gleichförmigkeit des

Menschen; sie ist zugleich ein Reflex
der grossen Variabilität des Menschen
und seiner sozialen und kulturellen
Organisationsformen, die durch räumliche
Verschiedenheit und zeitliche -
geschichthche - Veränderungen noch weiter

ausdifferenziert sind. Die systematische

Schwierigkeit, hier nach einer Sprache

zu suchen, muss die Willkür eines

Linguisten beinahe zur Notwendigkeit
machen. Statt die kulturellen Formen
von Sprache - die Einzelsprachen also -
systematisch zu untersuchen, wird dann
oft, als Ausweg, die Sprache als
biologisches Universale des Menschen zum
Gegenstand gewählt. Die beiden polaren
Spielarten sind denn auch aufeiner Seite

die formale Darstellung der Sprache in
einem expliziten Regelsystem, auf der
andern das Sammeln, Ordnen, Beschreiben

der sprachlichen Vielfalt. Während
das eine durch die Abstraktion von den
konkreten Lebensprozessen zu einer
Verzerrung und Verengung des Begriffs
«Sprache» führen kann, kommt die
andere Richtung in ihrem Anspruch, alles
zu beschreiben, soweit, dass sie nicht
mehr erklären kann: jeder umfassende
Ansatzpunkt einer Erklärung muss
entschlüpfen, da eine solche Theorie nur
punktuell wirken kann.

Das Buch von Hans Eggers, mit dem
selbstbewussten Titel «Deutsche Sprache

im 20. Jahrhundert» ist ein Beispiel
für diese Schwierigkeit3. Schon der erste
Satz des Buches zeigt nämlich, dass dieser

Titel auch schon die vorsichtige
Korrektur einer noch anspruchsvolleren
Formulierung ist: «Die deutsche
Sprache des 20. Jahrhunderts». Und
das Vorwort und ganze erste
Kapitel sind nichts anderes als eine schrittweise

Verengung des Begriffs «deutsche
Sprache»: Zuerst wird daraus «Sprache
nach 1945»; dann folgt eine zweite
Einschränkung: gemeint ist unter
«Sprache» die ScAn/fspräche; unter
den vielen möglichen schriftsprachlichen

Formen werden zwei ausgewählt:
Buch- und Z«'f««^spräche; aber auch
diese Einschränkungen genügen noch
nicht: der Personalstil eines Schriftstellers

muss ausgeschlossen werden, um
den Zeitstil besser zu treffen ; und auch
hier muss weiter gesiebt werden -
wenn der Stil der «Schönen Literatur»
schon nicht repräsentativ ist für die
deutsche Sprache der Gegenwart, dann
ist es sicher auch nicht die Sprache der
Boulevardpresse, die den «Bodensatz
des Zeitstils» darstellt. Eggers entscheidet

sich schliesslich für «die Sprache



DAS BUCH 885

der geistigen Auseinandersetzung, die zu
Fragen und Erscheinungen unserer Zeit
SteUung nimmt. Und auch hier suchen
wir die Mitte ».

Aus «Sprache im 20. Jahrhundert»
wird dann am Ende dieser < Engführung):

Ausgewählte Texte aus der
«Frankfurter AUgemeinen Zeitung»
und «Rowohlts Deutscher Enzyklopädie»

in den Jahren 1961-1963 Damit

soll keine Kritik am Vorgehen
Eggers' geübt werden. Er ist einer der
wenigen, der diese Verengung explizit
durchführt, und er zeigt dabei, wie
fragwürdig ein Begriff wie «Repräsentativ»
- sonst immer wortlos beansprucht -
tatsächUch ist. Es sollte damit aber auch
gezeigt werden, wie schwer es eine
linguistische Methode haben muss, die
versucht, die Komplexität der Sprache von
ihren Einzelerscheinungen aus zu erfassen

und einer Theorie zuzuführen.
Dies ist allerdings nicht das Ziel

Eggers' Er versuchtkeineTheorieder
deutschen Sprache zu liefern, sondern
begnügt sich, ein paar spezifische Eigenarten

der «deutschen Gegenwartssprache»

aufzuzeigen (die Anführungszeichen

sind entscheidend!); innerhalb der
gemachten Einschränkungen und mit
dem Bewusstsein dessen, was «deutsche
Gegenwartssprache» hier heissen - und
nicht heissen - kann, sind Eggers'
Beobachtungen ernstzunehmen: es sind
empirische Feststellungen an einem eng
begrenzten sprachlichen Korpus, und
sie haben schon dann eine Bedeutimg,
wenn sie als Ausgangshypothesen für
weitere Untersuchungen dienen können.

Eggers stellt im heutigen Deutsch
zwei besonders auffällige, gegenläufige -
aber kausal verschränkte - Tendenzen
fest. Verglichen mit dem Sachstil der
klassischen Zeit hat die semantische
Komplexität von Sätzen zugenommen -

und zwar nicht absolut, sondern pro
Anzahl Worteinheiten, also bezogen aufdie
Länge der Sätze: wo die Klassiker
lange, verschachtelte Sätze schrieben,
sind sie heute kürzer, aber die syntaktische

- raumgreifende - Komplexität
wird ersetzt durch eine lexikalische,
raumsparende. Die typische sprachüche
Operation für dieses Phänomen ist
die Nominalisierung, beziehungsweise
Substantivierung. Wenn Goethe
schreibt: «Es scheint nicht überflüssig
zu sein, genau anzuzeigen, was wir
uns bei diesen Worten denken, welche
wir öfters brauchen ...» könnte das
heute durchaus so lauten: «Die genaue
Angabe des bei diesen Worten
Gedachten, deren Gebrauch häufig ist,
scheint nicht überflüssig.»

Diese Tendenz zur Nominalisierung
hat natürlich erhebliche Folgen auf die
andern Elemente im System des Satzes.

Dies gilt vor allem für das Verb,
welches durch die beherrschende Position
des Nomens semantisch verkümmert.
Damit ist die zweite Tendenz der
heutigen Sprache bezeichnet: Die
Substantivierung sowie der weitgehende
Verzicht auf Nebensätze lässt das Verb
zwar nicht verschwinden, da es eine
fundamentale Rolle im Satzgefüge
spielt; aber es wird mehr und mehr
durch den Typ des Funktionsverbs
vertreten, das nicht mehr Vorgänge
ausdrückt, sondern auf die Substantive in
Subjekts- und Objektsposition verweist.

Eggers gibt für dieses letztere
Phänomen eine linguistische Begründung:
er charakterisiert das Verb als Wortart,
die eine Fülle syntaktischer Informationen

zu tragen habe (Person, Zahl, Zeit,
Modus usw.); diese starke Besetzung im
Satzgefüge hätte nun eine Entlastung
von der inhaltlichen Funktion zur Folge:

Das Zunehmen der Funktionsver-



886 DAS BUCH

ben - die ja beinahe bedeutungsleer
sind - sei nicht nur eine Folge der
Nominalisierung, sondern auch ein Beweis
für diese sprachliche Überladung des
Verbs.

Dies sind nur zwei besonders
hervorstechende Merkmale der deutschen
Gegenwartssprache, die Eggers behandelt.
Besonders hier - in einem Bereich, der
das «Gesicht» der Sprache sehr stark
verändern könnte - erinnert man sich
beinahe mit Bedauern an die Einschränkungen,

die anfangs gemacht wurden,
und man muss folgern, dass diese
Beobachtungen keineswegs für die deutsche

Gegenwartssprache behauptet werden

können: die Methode Eggers' (die
eine fehlende Theorie impliziert) lässt
keine Entscheidung zu über Reichweite
der beobachteten Phänomene. Wie weit
Nominalisierung, «Deverbalisierung» -
aber auch Probleme der Wortbildung,
des Wortschatzes und der Wortwahl,
die hier nicht erwähnt werden konnten

- tatsächlich typische Kennzeichen
der heutigen Gegenwartssprache sind
oder nur Merkmale des Sachstils in
Zeitungskommentaren und in der
wissenschaftlichen Prosa, darüber lässt sich
strenggenommen nicht entscheiden.
Eggers' Buch hat - neben den statistischen
Analysen - das Verdienst, diese Schwierigkeit

nicht verschleiert, sondern expliziert

zu haben.
Wandruszkas und Eggers' Bücher

sind beides verständliche und einfache
Beschreibungen bestimmter
Problemstellungen in der heutigen Sprachforschung.

Dass man dasselbe nicht auch
von R.-A. Dietrichs Buch - «Wittgensteins

Tractatus» - sagen kann, liegt
nicht an einer mangelnden Beherrschung

des Sachgebiets, die sich ja oft
in der Unfähigkeit zeigt, einfach über
Kompliziertes zu reden4. Die Verständ-

nisschwierigkeiten, die sich bei dieser
Arbeit ergeben, sind vielmehr thematisch

begründet. Dietrich versucht eine

Interpretation von Wittgensteins «Tractatus

logico-philosophicus», die insofern

neu ist, als sie sich von der
gängigen - durch Stenius' Interpretation
beherrschten - Wittgenstein-Rezeption
absetzt. Einfachheit wäre hier wohl Verrat

am Tractatus oder - Paradoxie
jeder Tractatus-Interpretation - Beweis
seiner Überwindung im Zeichen des späten

Wittgenstein.
Diese Abwesenheit einer einfachen

Darstellungsform linguistischer
Sachverhalte ist schon viel eher ein Mangel

für das von André Martinet
herausgegebene Handbuch «Linguistik»5. Wie
die meisten Bücher dieser Art hat auch
dieses das Talent, sich zwischen die
Stühle der verschiedenen Zielgruppen
zu setzen, statt eine Brücke zwischen
ihnen zu bilden. Für den wissenschaftlichen

Gebrauch sind die 51 Kapitel zu
allgemein thematisiert, um den - für
diesen Publikationstyp notwendigen -
Nachteil der Kürze aufzuwiegen. Für
jene Nichtlinguisten, die sich im
Urwald linguistischer Terminologie orientieren

wollen, ist das Vokabular, mit
dem die weit gefassten Bereiche - wie
«Grammatik», «Schrift», «Sprache
und Rede», «Ökonomie», «Neutralisierung»,

«Phonem» usw., um nur ein
paar zufällig gewählte aufzuzählen -
schon zu speziell und abstrakt und
wird vorausgesetzt statt erklärt.

Mir scheint, das Buch könne seine
Herkunft schlecht verleugnen: Es sind
Seminar-Arbeiten von Studenten und
ehemaligen Schülern von Martinet an
der Sorbonne, und in vielen Beiträgen
zeigt sich die Tendenz eines exzessiv
spezialisierten Wortgebrauchs, wie sie

für diese <Textsorte> typisch zu sein



DAS BUCH 887

scheint. Das <ideale) Publikum für dieses

Buch sind denn auch wahrscheinlich

die Studenten der Linguistik und
ihrer Nachbardisziplinen.

Bernard Imhasly

1 Mario Wandruszka, Interlinguistik.
Umrisse einer neuen Sprachwissenschaft,
Serie Piper, 14, Piper, München 1971. -

2 Vgl. den Aufsatz von H. Burger in
diesem Heft. - 3Hans Eggers, Deutsche Sprache

im 20. Jahrhundert, Serie Piper, 61,
Piper-Verlag, München 1973. - 4R.-A.
Dietrich, Sprache und Wirklichkeit in
Wittgensteins Tractatus, Linguistische Arbeiten,
7. Niemeyer-Verlag, Tübingen 1973. -
5André Martinet (Hrsg.), Linguistik. Ein
Handbuch, Verlag J. B. Metzler, Stuttgart
1973.

DIE GRUNDLAGEN DES CHRISTENTUMS

Zum Buch von Erich Brock

Die Absolutheit des kirchUchen
Christentums wird heute mehr und mehr in
Frage gestellt. Daher die Versuche, das
Wesen des Christentums aus seinen
Ursprüngen aufzuhellen. Einen solchen
Versuch hat auch Erich Brock
unternommen1. Unter Berücksichtigung der
historisch-kritischen Arbeit des 19.
Jahrhunderts wiU er «die Haupteinsichten,
um die es geht», gewinnen aus einem
unmittelbaren, vorurteilslosen Zudringen

zu den biblischen Berichten. Dass
Brock diese Berichte mit den Augen
eines Philosophen liest, der einen neuen
Weg zur Religion sucht, macht seinen
Versuch besonders interessant.

Das Werk umfasst drei Teile : I. «Das
Alte Testament» (S. 11-101); IL
«Jesus» (S. 102-336); III. «Paulus» (S.

337-367). Die einzelnen Teile bestehen

aus Kapiteln mit lateinischen
Buchstaben als Überschriften; die eigentlichen

Überschriften finden sich am
Ende des Bandes S. 369/70.

I.

Eine der Grundlagen des Christentums
ist das Alte Testament. Es gilt,
aufzuzeigen, was vom Judentum «für das
Christentum bestimmend wurde».

Der beherrschende Mittelpunkt des

Alten Testaments ist der Gottesbegriff,
von dem Brock sagt, er sei «aus dem
eigensten Wesen des israelitischen Volkes

geboren» (S. 12). Ob der S. 15

erwähnte «leidenschaftliche Monotheismus»

des ägyptischen Königs Echnaton
die Entstehung des alttestamentlichen
Monotheismus beeinflusste, wird nicht
erörtert (2. Vgl. S. 61/62).

Israels Gottesbegriff ist nach Brock
«mit dem Charakter und Anspruch der
Absolutheit durchtränkt wie kein
anderer zuvor». Gottes absolute
Souveränität äussert sich im Erlass eines

unbedingt verpflichtenden Gesetzes, das
blinde Unterwerfung fordert (S. 14/15).
Diese irrationale «Souveränität hat von
selber eine Schlagseite zum Bösen hin,
zu despotischer Willkür», was an
zahlreichen Beispielen nachgewiesen wird
(S. 20/21).

Jahwes Willkür tritt eindrucksvoll in
Erscheinung sowohl bei der Erwählung
Israels, die «fast ganz aus vorgefasster
irrationaler Zuneigung» erfolgt, als
auch in seinem Verhalten gegenüber
den von ihm Erwählten - Jakob, David,
Salomo - beziehungsweise Verworfenen
(Saul) (S. 22-27).



DAS BUCH

Die Völker fühlen, dass in Israels
Erwähltseinsglauben Überhebung und
Vermessenheit liegen, und lehnen daher
Israel ab (S. 27-36).

Der «grausamen Seite des
alttestamentlichen Gottes», die theologischer-
seits gerne übersehen wird, widmet der
Verfasser ein eigenes Kapitel (IV; S.

36-43). Danach hat Israel seine eigene,
zumal bei der Eroberung des ihm ver-
heissenen Landes geübte Grausamkeit
«zur Rechtfertigung in seinen Gott hinein

projiziert». Kein Wunder, dass auch
«die Idee der Rache im Alten Testament

eine bedeutende Rolle spielt».
Grausamkeit und Rachsucht Israels

richten sich vornehmlich gegen die Heiden

als Feinde Gottes und Israels,
Götzendiener, Zauberer, Unzüchtige usw.,
die Ausrottung verdienen. Den durch
Heiden verursachten Verlust des
gottverliehenen Landes führt Israel auf
seine Sündhaftigkeit zurück und kann
so mittels des «Schemas Sünde-Strafe,
in dem die Theologie bis heute hängen

geblieben ist», seinen Gottesglauben

aufrechterhalten (S. 43-50).
Im Schrifttum der Propheten sieht

Brock die «eigenartigste Leistung der
Juden». Die darin enthaltene Ethik ist
nach ihm oft von zeitlosem Wert. Die
Prophezeiungen waren teils leicht
vorauszusehen, teils wurden sie ex eventu
geschrieben, teils sind sie nicht
eingetroffen. Zu letzteren Prophezeiungen
gehört die Weissagung, dass ein Rest
Israels unter Führung des Messias, des

endzeitlichen Idealkönigs, endgültig
siegen und die Weltherrschaft erlangen
werde (S. 50-59). Die israelitische
Prophétie geht «in die spätjüdische Apo-
kalyptik über». Darin taucht der Glaube

an ein Leben nach dem Tode auf.
Im Exil übernimmt Israel den
persischen Dualismus, um so seinen «Gott

zu moralisieren, das Böse aus ihm
abzuscheiden»; ferner die Idee der
individueUen Unsterblichkeit (S. 59-66).

Wie in der Religion überhaupt spielt
auch in der israelitischen die
Kleinheitsideologie eine bedeutende Rolle:
Jahwe liebt die sich selbst vor ihm
erniedrigenden Kleinen. Die Grossen, die
allein mit dem Leben fertig werden,
sind Gott verhasst.

Als das vielleicht Schmerzlichste im
Alten Testament bezeichnet Brock, dass
die oft wunderschönen Worte des
Gottvertrauens der Frommen unlöslich
verbunden sind «mit dem ebenso heissen

Verlangen nach Vernichtung der
gottlosen Heiden und Feinde» - nach Brock
die «Vulgärform einer innersten
Antinomie der Religion überhaupt», die an
Dämonie hinführe.

Der unbekannte Verfasser des
Buches Hiob, «einer der grössten rehgiösen
Dichter aller Zeiten», wirft das Problem
der Gerechtigkeit Gottes auf. Gegen
den vorherrschenden Willkürgott-Glauben

setzt sich Hiob ein für die
Vernünftigkeit des göttlichen Tuns. Er klagt
daher Jahwe an wegen dessen
ungerechten Verhaltens ihm gegenüber und
fordert Gerechtigkeit von Gott. «Das
ist», schreibt Brock, «die Stunde, wo
die Menschenwürde (19,9) geboren
wird», und damit die Menschlichkeit.

Der Streit zwischen Hiob und Gott
erfährt eine nur «äussere Lösung»:
Jahwe beruft sich auf seine durch
Machttaten bewiesene Vertrauenswürdigkeit

und überschüttet Hiob ebenso
masslos mit Glück wie zuvor mit
Unglück.

Auf die Hiob-Tragödie folgt ein
«Satyrspiel»: der «Prediger Salomon» (S.
97-101). An dem überkommenen Will-
kürgott-Begriff zerbricht dem Qohe-
leth jede lebendige Religion. Unabläs-



DAS BUCH 889

sig wiederholt er: «Alles ist nichtig»
(1,2). Dennoch predigt er «bescheidenen

Lebensgenuss». Da dieser «ohne
ReUgion nicht möglich ist», soll man
Gott fürchten und seine Gebote halten.

Im I. Teil seines Werkes korrigiert
Brock das von christlichen Theologen
idealisierte Bild des alttestamentlichen
Gottes, indem er auch dessen negative
Eigenschaften: Willkür, Grausamkeit
und Rachsucht, ins rechte Licht setzt.

II.

Der IL, Jesus gewidmete Teil des Werkes

beginnt mit der Frage nach der
Quellenlage (S. 103-110).

Das 4. sogenannte Johannes-Evangelium

wird als Geschichtsquelle
ausgeschieden, dessen «Sondergut» grösstenteils

für Dichtung erklärt. Die
Denkformen dieses Evangeliums dürfen nicht
in synoptische Berichte hineininterpretiert

werden, wie dies seitens
«rechtgläubiger Kreise» geschah und immer
noch geschieht, beispielsweise bei der
Anfertigung des Dogmas von Jesu
Gottmenschentum, welches Dogma nach
Brock «kein offenbartes Mysterium,
sondern ein hölzernes Eisen» ist (S.
105).

Der Verfasser sieht kein festes
Kriterium, an welchem die Anteüe Jesu
beziehungsweise der Urgemeinde
ausgeschieden werden könnten.

Ein wenigstens negatives Kriterium
scheint dem Rezensenten die Enderwartung

zu sein, die nach Brock Jesu
Lehre «inhaltlich weithin» bedingte (S.
111). Mit dieser Erwartung unvereinbare

Aussprüche können demnach keine

echten Jesusworte sein.
«An glatte Erfindung» solcher Worte

glaubt Brock nicht. Nur leichte
Verfälschungen gibt er zu. Die Geburtsgeschichten

führt er jedoch auf «Gemein¬

delegenden» zurück. «Von Jesu Lehre
(und Wesen)» besitzen wir nach ihm nur
ein Bruchstück» (S. 109).

Dieses Bruchstück will Brock
vorurteilslos interpretieren, stets bemüht, in
Jesu Gedanken und Gefühlswelt
einzudringen, wobei er - nach eigenem
Geständnis - sich «an die Grenzen des

Vertretbaren und Deutbaren» vorwagt,
ja - nach Meinung des Rezensenten -
diese Grenzen nicht selten überschreitet.

Jesu Verhältais zu Gott ist von
einzigartiger Intensität, jedoch «nicht ganz
zu klären». Er sieht zwar in Gott
vornehmlich den liebevollen Vater, der aber
gelegentlich Züge des harten, amoralischen

Willkürgottes des Alten Testaments

annimmt (siehe bes. S. 179-188).
Aus seinem Gottesverhältnis heraus

weiss sich Jesus berufen, die Nähe des

von den Propheten verheissenen
Himmelreichs zu predigen, die Juden aufzurufen

zu Reue und Umkehr zwecks
Vergebung der Sünden, die den Eintritt

ins Himmelreich verhindern. Sünde
ist für Jesus «in erster Linie Schuld

gegen Gott». Sie kann aufgehoben werden

durch Wiederzuwendung zu Gott,
wie Jesus sie fordert. «Eine <Erlösung)
im paulinischen Sinn» kennt er nicht.
Zwar erfolgt auch für ihn «die
Vergebung aus Gnade», aber deren
Voraussetzung, die Reue des Sünders, ist
doch dessen «eigene Tat» (S. 179-190).

Erstaunlich positiv ist Brocks
Einstellung zu Jesu Wundertaten, sogar zu
den Teufelsaustreibungen. Er scheint
an Besessenheit zu glauben (vgl. S. 122),
also auch an den Teufel, «das Prinzip
des Bösen selbst» (S. 126).

Neuerdings haben nicht nur evangelische,

sondern sogar katholische Theologen

«Abschied vom Teufel» genommen3.

Ebenso originell wie tiefschürfend



890 DAS BUCH

sind Brocks Ausführungen über Jesu
endzeitlich bedingte Lebensbejahung,
über dessen zwiespältige Einstellung
zum Besitz, Wertung des Geschlechtlichen,

das für ihn «eine unproblematische

Natursache» ist, und Verhalten
gegenüber den Frauen, für deren
«Subjektsein» er sich einsetzt (S. 129-152).

Die alttestamentliche «Kleinheitsideologie»

findet sich auch bei Jesus.

Seine «Kraftforderung» zur Bekehrung
wegen des Einbruchs der Endzeit richtet

sich an die Kleinen, an die Sünder,

um ihnen «Vertrauen zu ihrem
Heil» zu machen (S. 156-169).

Obwohl hochbegabt, scharfsinnig
und im jüdischen Schrifttum bewandert,

und obgleich ihm vom Vater
«alles übergeben wurde» (Mt. 11,27,
Lk. 6,22), hat sich Jesus «zu den Kleinen

gezählt», die für ihn zugleich Sünder

und Prädestinierte sind (S. 170-174).
Erstaunlich, dass Jesus, dem die

«Kleinen» so am Herzen lagen, kein
Wort für die Kleinsten, die Sklaven,
gefunden hat. Offenbar hat er deren
elende Lage «als etwas Gegebenes»
hingenommen (S. 203/04).

Gelegentlich treibt Jesus die Dialektik

«an die Gefahrenzone des Wider-
sinns». So sind die Sinnbilder Gottes
in seinen Gleichnissen oft harte, sitthch
fragwürdige Typen (S. 179-190).

Jesu «masslose persönliche Gereiztheit»,

ja Hass gegen die Pharisäer,
diese Heuchler, die Religion und
Sittlichkeit anderen erschweren, sich selber
aber leicht machen, beanstandet der
Verfasser, weil der Vorwurf der
Heuchelei in dieser Allgemeinheit unberechtigt

war (S. 190-199).
Jesu Einstellung zur Freiheit und

zum mosaischen Gesetz widmet Brock
drei Kapitel (XIX-XXI; S. 204-221).
Nach ihm hat Jesus «kein klares Be¬

kenntnis zur Freiheit» abgelegt. Die von
ihm indirekt beanspruchte Freiheit richtet

sich nicht gegen das Gesetz, dessen

«Ernstnahme» er «bis zum Absoluten»
statuiert (Mt. 5,17-20) (S. 216), sondern
gegen pharisäische Übertreibungen des
Gesetzes.

Das im Gesetz verankerte «Lohndenken

als Moralinstrument» wird von
Jesus «unbefangen» übernommen: Das
Leben ist an das Halten der Gebote
geknüpft (Mt. 19, 17b) (S. 221-226).
«Um eines Lohnes willen» geschieht
nach Jesus sogar «echte Liebe», die
«ein Opfer gegen die Natur» ist,
insbesondere die Feindesüebe, die Jesus

predigt, aber gegen die Pharisäer nicht
übt (S. 226-231).

In weitere Widersprüche verwickelt
sich Jesus mit seiner «Vorschrift des

NichtWiderstandes gegen das Böse» und
des «Nichtrichtens », die unhaltbar sind,
wie Jesus selber den Pharisäern gegenüber

bewiesen hat. Ein Beispiel des

Nichtrichtens enthält die Geschichte der
Ehebrecherin (Joh. 8, 1-11), die Brock
für echt hält (S. 236-242).

Zu Jesu Heilsverheissungen gehören
auch Unheilsdrohungen: Übeltäter und
Gottlose, insbesondere Heiden, erwartet
die Verdammung zu ewigen Feuerqualen.

Diese Vorstellung nennt Brock
«die teuflischste - die absolut teuflische

- die je ein Menschenhirn ausgebrütet
hat». Dass Jesus sie zwar nicht
ausgebrütet, aber übernommen hat,
«entlastet ihn nur unwesentlich» (S. 247 bis
250).

In der Verfluchung des Feigenbaums
(Mt. 21, 16-22) sieht Brock «eine
symbolische Bestrafung des Volkes», das
nicht glauben wollte, sowie einen «Beweis

für die Allmacht des Glaubens»,
der Gutes und Böses wirken kann (S.
251-256. Vgl. S. 292).



DAS BUCH 891

Obwohl nach Jesus das Heil
ausschliesslich für die Juden bestimmt war,
hat er «keine Schwierigkeit, sich die
Verdammung der grossen Überzahl»
der Juden vorzustellen. Heiden kommen
für das Heil nicht in Frage, von wenigen

Ausnahmen abgesehen. Den
Missionsbefehl Mt. 28, 19; Lk. 24, 74 hält
Brock für unecht (S. 259-263).

Spannungsreich ist Jesu Verhältnis
zu seinen «menschlich und geistig
beschränkten» Jüngern, die er trotzdem
für auserwählt hält, und denen er einen
Machtanteil am Reich verspricht: die
Binde- und Lösegewalt, das Sitzen auf
Thronen zum Gericht über die zwölf
Stämme Israels (Lk. 22, 29-30. Mt. 19,
28).

Demnach war für Jesus das
kommende Reich ein irdisches.

Das umstrittene Felsenwort Mt. 16,
16-19 hält Brock für echt, weil die
Jünger eine solche Erfindung sich «nicht
gestattet haben würden» (S. 267). Nach
dem oben erwähnten Echtheitskriterium
kann das Felsenwort, das keine Erfindung

der Jünger zu sein braucht, nicht
von Jesus stammen: Die Stiftung einer
Jahrtausende dauernden Kirche ist mit
Jesu Enderwartung unvereinbar.

Von Anfang an hat sich Jesus als
Messias verstanden mit der VoUmacht,
die Welt durch Besiegung des Teufels
wieder «in die Botmässigkeit Gottes
zurückzuholen». Dieser Optimismus
währte bis zur Aussendung der Jünger
(Mt. 10, 22). Mit der Verringerung
seiner Erfolgsaussichten wandelt sich
sein Messiasbegriff: Aus dem siegreichen

Messias wird ein leidender und
sterbender - ein den Jüngern fremder
Begriff (S. 273-277).

Durch seinen Tod will nun Jesus
«das Ende erzwingen» und damit seine
Wiederkunft, die er «durch Grässlich-

keiten von Weltausmass begleitet sein
lässt». Nur die wenigen Auserwählten
werden erlöst werden; «eine individuelle

Erlösung kennt Jesus nicht (Lk.
21, 29)» (S. 278-282).

Um das Ende so herbeizunötigen,
dass die Verantwortung auf die Feinde
fällt, greift Jesus zum Mittel der
Provokation. Als solche führt Brock an: den
Einzug in Jerusalem, die brutale
Tempelreinigung, das Schweigen vor
Gericht, Jesu Ankündigung, «er werde zur
Rechten Gottes sitzen (Mk. 14, 62)»,
Jesu Bejahung der Anklage, «er sei der

König der Juden».
Als wichtigsten Faktor der Beschleunigung

des Endes Jesu bezeichnet der
Verfasser den Verrat des Judas, der
jedoch nicht aus Geldgier geschah. Von
Jesus nicht ermahnt, sondern schlechthin

verdammt, habe Judas sich verflucht
gefühlt. Die Reue, die zu spät kam, habe
ihn vernichtet (S. 296-303).

«Angst vor Gottverlassenheit», vor
dem Versagen «muss Jesus zuletzt
umgetrieben haben». Im Garten Gethse-

mane erfuhr diese Angst ihre «schauerliche

Aufgipfelung». Schliesslich siegte
die Ergebung in den Willen Gottes.

Brock glaubt nicht, dass Jesus,
«besiegt von Leiden und Angst,... in
Verzweiflung starb» (S. 303-323).

Im Abendmahl sieht der Verfasser
ein «Modell aller Symbolik», keine
«organisierte Stiftung eines <Sakraments)»
(S. 324).

Im letzten Kapitel: «Die allgemeine
Artung Jesu» wird dieser charakterisiert

als «ein einseitiger Gewaltgeist»,
der die Welt in «Gut und Böse» spaltet,

als ein zwischen Gegensätzen
gespannter, « leidenschaftlich erregbarer...
Stimmungsmensch», der «im
zeitgeschichtlichen Rahmen» der jüdischen
Messias- und Enderwartung befangen



892 DAS BUCH

geblieben ist. Seine Lehre, die kein
«objektiv-rationales System», sondern
«ein Sternenhimmel voll einzelner
Strahlungsmittelpunkte» ist, wird gleich
nach seinem Tode umgedeutet mittels
«Jesu fremden Gedankengefügen».

Aus Brocks DarsteUung der Grundlagen

des Christentums ergibt sich,
dass Jesus das Opfer einer Illusion
wurde, nämlich der jüdischen Messias-
und Enderwartung - eine Schlussfolgerung,

die der Verfasser nicht ausdrücklich

zieht.

III.
Der III. Teil des Werkes ist fast aus-
schhessüch Paulus gewidmet. Die übrigen

neutestamentlichen Bücher werden
nur kurz erwähnt.

Paulus war nach Brock «von jeher
ein grüblerischer, skrupulantischer
Geist», ein hochintelligenter Charakter
von grosser Willensstärke, ein selbstgewisser

Eiferer, der selbstlose Hingabe
an seine Sache, die er für Gottes
Sache hielt, mit Machttrieb verband.

Seine Bekehrung war ein inneres
Erlebnis, das zum Ausgangspunkt wurde
für «eine bildhafte Vision». Hinter
Pauli Bekehrung nimmt Brock «eine
gewisse Steuerung» an, die er bald als
«nicht unbedingt sinnvoll, gut und
vernünftig», bald als «eine absolut gute
und sinnreiche» bezeichnet (S. 342).

Pauli Verkündigung dreht sich
hauptsächlich um den Mensch gewordenen

Gott Jesus Christus, um dessen
die Welt erlösenden Tod sowie um dessen

Auferstehung, durch die er den Tod
überwand und selbst erhöht wurde.

Das Verhältnis des Paulus zu den
Jüngern war gespannt, weil die Jünger
die ihnen teure «diesseitige Wirklichkeit
Jesu... nicht dessen Vergöttlichung
geopfert sehen» wollten, und weü ihnen

Pauli «theologische Begriffsgymnastik»
fremd vorkam.

Es folgen tiefschürfende Ausführungen

über «Selbsterniedrigung und
Selbsterhöhung» (S. 351-355), «Freiheit

und Gehorsam, Die Frau» (S. 355

bis 362) bei Paulus.
Im abschüessenden «Ausblick» (S.

363-367) schreibt Brock: «Das
Christentum siegte hauptsächüch durch
die Staatsgewalt - bei den Gebildeten
nicht ohne den Bund mit der griechischen

Philosophie.» Christus kam nicht
wieder; die Welt lief weiter wie zuvor.
Im Christentum erreichte das religiöse
Leben eine «einmalige Inständigkeit»;
das Dogmenwesen gewann aber «eine
Unduldsamkeit und blutrünstige
Grausamkeit wie in keiner anderen höheren
Religion».

Wir Heutigen können «nirgends
mehr ein eindeutiges Gotteswort an uns
feststellen». Das Göttliche, das «in
alles Menschliche und Irdische nur
mehr oder minder trübe hineinscheint
und nur dem ringenden Glauben
erscheinen kann», bleibt das
Unvergleichliche, Unbedingte, Entscheidende.

Das Wesen dieses Göttlichen wird
nicht näher bestimmt.

Brocks Werk ist eine ebenso
vorurteilsfreie wie scharfsinnige DarsteUung
der Grundlagen des Christentums, aus
der sich ergibt, dass der Absolutheits-
anspruch des kirchlichen Christentums
sich nicht beweisen lässt.

Julius Gross

1 Erich Brock: Die Grundlagen des

Christentums, Francke-Verlag, Bern und
München, 1970, 370 S. - 2 Siehe hierzu
Georg Afanasjew: Moses ist an aUem

schuld, Herbig-Verlag, München, 1971. -
3So Herbert Haag: Abschied vom Teufel



DAS BUCH 893

(Theol. Meditat. 23), Benziger-Verlag,
1969. 2. Aufl. 1970. Ferner Joh. Steinbeck:

Mythus u. Wahrheit im N.T.
(Glaube u. Wissen 12), Ernst Reinhardt-
Verlag, München, Basel, 1954, S. 17-21.

«Neues Glaubensbuch. Der gemeinsame
christl. Glaube», hrsg. v. J. Feiner u. L.
Vischer, 2. Aufl., Herder-Verlag, Basel,

Wien; Theol. Verlag, Zürich, 1973, S.

424. Bereits in 8. Aufl. erschienen.

Zustimmung zu Erich Brocks «Grundlagen des Christentums»

Wenn ein Laie über ein essentiell
theologisches Thema schreibt, so darf auch
ein Laie seine Bewunderung dazu
äussern, der es ausschliesslich vom
geschichtlichen, kulturgeschichtlichen
Standpunkt her und hinsichtlich seiner
literarischen Qualität würdigen kann.

Heute, am Ende des kirchUchen
Zeitalters, wo sich alle festen Positionen
aUer Konfessionen in offener Auflösung
befinden, von den fast zwei Jahrtausende

lang erbittert umstrittenen
dogmatischen Positionen über die durch
Tradition geheihgte Liturgie bis zum
Kirchenbau, ist es höchst nötig - und

wäre es schon lange nötig gewesen -,
sich der Fundamente zu versichern, die
den Abbruch des ungeheueren Überbaus

überdauern könnten. Diese
Fundamente werden hier in der denkbar
gründlichsten und würdigsten Weise in
offener, allgemein verständlicher Sprache

klargelegt, kritisch, nie polemisch,
nie respektlos, ein Werk von tiefem
Ernst und ungeheuerem Fleiss, das ich
an Gewicht und Ausgereiftheit der
«Cultur der Renaissance» von Jacob
Burckhardt an die Seite stellen möchte.

Peter Meyer

EIN ZEITGENOSSE GOETHES

/. C. Wezeis Roman «Herrmann und Ulrike»

Der vorhegende Faksimiledruck1 steUt
eine doppelte Wiederentdeckung dar:
einmal diejenige eines bedeutenden und
frühen Exempels des für die deutsche
Literatur so entscheidenden Bildungsromans;

zum anderen erlaubt er, im
Verein mit zwei umfangreichen
Nachdrucken desselben Verlags, die Physiognomie

eines Autors aufzudecken, der
allzulange, aber nicht zufäUig, in
Vergessenheit geraten war. Damit dürfte
endlich die MögUchkeit geschaffen sein,
ein Oeuvre einzuholen, das neues Licht

auf die literarischen Verhältnisse am
Ende des 18. Jahrhunderts zu werfen
imstande ist. Der erste Anstoss zur
Wiederentdeckung nach 1945 kam von Arno

Schmidt, dem unermüdlichen
Aufspürer literarischer Aussenseiter, der in
einem seiner Funk-Essays Wezeis Anti-
theodizee-Roman «Belphegor», eines
der schonungslosesten Dokumente
radikaler Aufklärungsliteratur vorsteUte.
Nachdrucke dieses nur noch in einem
einzigen Exemplar überlieferten Buches

erfolgten 1965 gleichzeitig in West- und



894 DAS BUCH

Ostdeutschland. Undjetzt publiziert der
Metzler-Verlag zu einigermassen
erschwinglichen Preisen die beiden grossen

Romane «Herrmann und Ulrike»
und «Lebensgeschichte Tobias Knauts
des Weisen» sowie eine zweibändige
Ausgabe der kritischen Schriften mit
erschöpfender Bibliographie.

J. C. Wezel entzieht sich weitgehend

dem Biographen: geboren 1747 in
Sonderhausen, spiegelt sein schlecht
dokumentierter Lebenslauf mit den
üblichen Stationen des Studiums in Leipzig

(dem führenden geistigen und
literarischen Ort Deutschlands), dann des

Hauslehrers, Reisebegleiters, Theaterdichters

und Journalschreibers die
Misere des deutschen Intellektuellen im
18. Jahrhundert, vor der selbst grösste
Begabungen wie Lessing nicht verschont
blieben; 1786 verfällt er unheilbarem
Wahnsinn, bis er 1819 vergessen stirbt.
Unter seinen zahlreichen lyrischen,
satirischen, dramatischen, kritischen und
epischen Schriften fällt der grosse
Roman «Herrmann und Ulrike» besonders

hervor. Kein Geringerer als der
geschmackssichere Wieland rühmte ihn
als «den besten Roman, der (ihm)
jemals vor Augen gekommen». In ihm
besitzen wir ein bedeutendes Zeugnis
für den Aufstieg der von Gottsched
abgewerteten Gattung Roman. Zugleich
dokumentiert sich in ihm (wie in der
gleichzeitigen Dramatik des Sturm und
Drang) ein früher Zug zum Realismus,
der aber bald wieder durch
Idealisierungstendenzen überlagert wurde - um
erst eine Generation später, bei Büchner,

wieder zu erstarken. Wezel fordert
in seiner programmatischen Vorrede,
einem wichtigen Dokument zur Romantheorie

des 18. Jahrhunderts, aus der
Überlegung heraus, dass gerade die Un-
wahrscheinlichkeit und damit Wirklich¬

keitsferne die Gattung in Misskredit
gebracht habe, dass alles im Roman «in
der Stimmung des wirkUchen Lebens

sey». Einzig in der sorgfältigen
Verknüpfung der Handlung und der
psychologisch motivierten Charakterdar-
steUung, deren formale Adäquate
Erzählung und Dialog darstellen (womit
sich Episches und Dramatisches ganz
im Sinne der zeitgenössischen Theorie
[etwa bei Engel] vermischen), entsteht
eine Komposition, die ein «poetisches
Ganzes» zu machen imstande ist. Wezel
visiert die «bürgerliche Epopee» an,
als die er lange vor Hegel den Roman
versteht: in ihr wird der Raum des

Privaten und Individuellen darstellbar,
indem der Lebenslauf eines einzigen
Helden, und zwar - zwecks grösserer
Identifikationsmöglichkeit des Lesers -
eines bürgerlichen Helden, nachgezeichnet

wird. Es handelt sich um den
immer wieder unterbrochenen und in Frage

gestellten Aufstieg des Protagonisten
zum wohltätigen und einflussreichen
Staatsdiener: am Ende erscheint er
«geliebt von seinem Fürsten ; geachtet vom
Publikum; in einem Posten, wo er den
Vorteil einiger tausend Menschen
befördern und ihren Beschwerden abhelfen

kann; in Umständen, dass er
anständig leben, Verachtung mit
wohltätiger Grossmut, und Freundschaft mit
Guttaten erwidern kann; in Geschäften,
die hinlängliche Abwechslung haben,
die Langeweile töten, die Leidenschaften

nie zum Sturme emporschwellen
lassen, und den guten Mut eher
beleben als unterdrücken; im Besitze einer
geliebten, so schwer errungenen Gattin;
glücklich als Mensch, als Bürger, als

Gatte, als Vater - welches Los kann
herrlicher seyn?» (IV, 419f.). Entscheidender

als diese Summe, in der bürgerliche

Utopie unschwer buchstabierbar



DAS BUCH 895

ist, die bürgerUchen Herrschaftsanspruch

unter dem Vorzeichen der
Menschlichkeit vorläufig innerhalb des

Feudalsystems artikuliert, sind freilich
die Summanden, jene Stationen von II-
lusionierung und Desillusionierung, die
Herrmann und seine endliche Gattin
Ulrike (denn neben dem Schema der
«räsonnierenden Biographie» hält sich
das des Liebesromans, der endlichen
Vereinigung des durch widerliche
Mächte immer wieder getrennten und
geprüften Paares) zu durchleiden und
durchlaufen haben; die optimistische
Richtung auf ein erreichbares Ziel hin
(die im «komisch» des Untertitels ebenso

angedeutet ist, wie dieses auf die
satirischen Stilelemente hinweist) gilt zwar
ebenso für Wielands «Agathon» wie für
Goethes «Wilhelm Meister». Doch
unterscheidet sich Wezel durch die
entschiedenere Verankerung der Geschehnisse

in der zeitgenössischen Gesellschaft:

weniger die innere, «geistige»
Entwicklung als vielmehr die Erfahrung
des Rollenspiels und der Verhaltensweisen

im sozialen Raum determinieren
Herrmanns wie Ulrikens «Bildung». -
Daher findet sich in den vier Bänden
ein farbiges und reichhaltiges Portrait
der deutschen Gesellschaft vom Fürsten
bis zum Handwerker und Landstreicher,

ein Bild kleinstädtisch-residentia-
len wie grossstädtischen Lebens, wobei
der satirische Pinsel eigentlich nur vor
fürstlichen Personen halt macht (was
wiederum von den Zensurverhältnissen
her einsehbar ist). Gerade die Fülle an
konkreter Wirklichkeitsdarstellung, die
anderen zeitgenössischen Autoren
unerreichbar war, mag Wieland zu seinem
Urteil bewegt haben. Die Intention von

Wezeis Romanen zielt weder auf blosse

Unterhaltung (der triviale
Unterhaltungsroman trat zwar seinen Siegeszug,
dessen Schlachtfelder die neu entstehenden

Leihbibliotheken bildeten, in eben
diesen Jahren an) noch auf direkte
moralische Belehrung: die Demonstration
eines wahrscheinlich gemachten
Aufstieges zu höchster bürgerlicher
Wirksamkeit soll vielmehr Chancen und
Gefahren desselben aufzeigen. Herrmann
ist keine Ausnahme, kein Tugendbold,
vielmehr erreicht er erst nach vielen
Verführungen und Anfechtungen den
richtigen Weg : auch darin liegt ein
realistischer Zug, der überdies die grössere
Identifikationsmöglichkeit einkalkuliert.

Wezel selbst bemerkt dazu: da
die Tugend «in unserer Welt nur dünne
gesät ist, will ich mich also nicht so
sehr an dem Schöpfer versündigen und
seine Welt schöner machen, als er es

für gut befand». Durch solche
bewusste Enthaltsamkeit an gewaltsamer
Idealisierung der Wirklichkeit wird der
Roman wahrer, wenn auch im rein
poetischen Sinne weniger «schön» als
diejenigen Wielands und Goethes; seine
realistische Prägnanz und iUusions-
ärmere Analyse, der Rückbezug auf die
gesellschaftliche Situation und die
konkreteren Glücksvorstellungen haben ihn
einer idealisierenden Zeit suspekt
gemacht; er wartet noch immer darauf,
ernst genommen zu werden.

Christoph Siegrist

1 Johann Carl Wezel, Herrmann und
Ulrike, ein komischer Roman, Nachdruck
der Ausgabe von 1780, J. B. Metzlersche
Verlagsbuchhandlung, Stuttgart 1971.



HINWEISE

Erinnerungen an Doderer

Es entsprach dem Wunsch seiner
Freunde, persönUche Erinnerungen an
den Dichter zu sammeln und in einem
Band zu vereinigen. Aus ihren
Beiträgen ergibt sich ein Bild der reichen
und markanten PersönUchkeit. Dem
Herausgeber, Xaver Schaffgotsch, wäre
der Leser freiUch dankbar gewesen,
wenn er im Anhang knappe Angaben
über die Beiträger selbst angefügt hätte.
Wer nämüch nicht dem engeren Do-
derer-Kreis angehört (was nicht
bedeutet, dass er das Werk Doderers
nicht genau kennt und bewundert!),
weiss mit manchem Namen wenig
anzufangen und ist in einigen Fällen auf
Vermutungen angewiesen. Neben Hilde
Spiel und Friedrich Torberg, Herbert
Eisenreich und Ernst Alker erinnern
sich in diesem pietätvoUen Bändchen
andere, deren Persönlichkeit und
Stellung zu Doderer nicht immer deutlich
wird (Biederstein-Verlag, München).

senschaftliche Genauigkeit mit
Bühnenverständnis. Vergleiche mit früheren
deutschen Versionen, stichprobenweise
nur vorgenommen, bestätigen nicht nur
die Sprechbarkeit dieses deutschen Textes,

sondern auch seine Luzidität. Wer
Stimmung als Wesensmerkmal sucht,
erkennt hier, dass sie jedenfaUs nichts
zu tun haben kann mit Verschwommenheit,

Unklarheit, Sentimentalität.
Jedes Bändchen enthält ein Werk als

Einzelausgabe: «Die Möve», «Der
Kirschgarten »,«DerWaldschrat»,« Onkel

Vanja», «Drei Schwestern», «Iva-
nov». Von besonderem Interesse dürfte
«Platonov» sein, meist als das «Stück
ohne Titel» bekannt, ein Frühwerk,
das sich im Nachlass vorfand. Die
Varianten und Lesarten zu diesem wie
zu den bekannten Werken sind im
Anhang mitgegeben, ferner Auszüge aus
Notizbüchern und weitere Anmerkungen

(Diogenes-Verlag, Zürich).

Cechov neu übersetzt

In der Reihe der Diogenes Taschenbücher

(detebe) erscheint eine Werkausgabe

Cechovs, die nicht nur in der
Transkription des Dichternamens den
Zeichen folgt, die heute in der Sla-
vistik üblich sind, sondern sich zum
Ziel gesetzt hat, den russischen Dramatiker

so treu und vollständig wie möglich

der deutschen Sprechbühne zur
Auseinandersetzung anzubieten. Denn
die Werke des bedeutenden Dramatikers

zählen noch immer zu ihren kaum
schon gelösten Aufgaben. Hoffentlich
ändert sich das. Peter Urban, der
Cechov neu übersetzt hat, verbindet wis-

Euripides - griechisch und deutsch

In der Tusculum-Bücherei des
Heimeran-Verlages liegt der zweite Band der
Tragödien und Fragmente von
Euripides in Ernst Buschors Übersetzung
vor. Er enthält «Die Kinder des
Herakles», «Hekabe» und «Andromache».
Das grosse Nachwort Buschors zu
seinen Übersetzungen wird ergänzt durch
die Anmerkungen des Herausgebers,
Gustav Adolf Seeck. Die übersichtliche
Anordnung des Originaltextes und der
Vers für Vers entsprechenden Übersetzung

auf einander gegenüberliegenden
Seiten erlaubt es dem Griechischkundigen,

Euripides - begleitet von
Buschors exakter und lesbarer Übersetzung

- im Original zu lesen.


	Das Buch

